opusdei.org

Arribar a la persona
en la seva integritat:
el paper dels afectes

(D

Algunes persones, quan pensen
en la formacio, tendeixen a
considerar-la com un saber.
Tanmateix, arribar a la
integritat de la persona
requereix pensar en la
formacid com un ésser. Es
tracta d’un objectiu molt més
alt: submergir-se en el misteri
de Crist i deixar que la gracia
ens vagi transformant
progressivament per
configurar-nos amb ElI.



31/07/2018

Jesucrist €és, sens dubte, ’amor de la
nostra vida: no el més gran entre
altres, sino aquell que dona sentit a
tots els altres amors i els interessos,
il-lusions, ambicions, treballs,
iniciatives que omplen els nostres
dies i el nostre cor. D’aqui que sigui
fonamental mantenir en la nostra
vida espiritual «la centralitat de la
persona de Jesucrist».[1] Ell és el cami
per entrar en comunio amb el Pare
en PEsperit Sant. En Ell es desvela el
misteri de qui és ’home,[2] a que esta
cridat. Caminar amb Crist implica
créixer en coneixement propi,
endinsar-se també en el mateix
misteri personal. Per aix0, deixar
que Jesus sigui el centre de la nostra
vida porta, entre altres coses, a
«redescobrir amb llums nous el valor
antropologic i cristia dels diferents
mitjans ascetics; arribar a la persona



en la seva integritat: intel-ligéncia,
voluntat, cor, relacions amb els altres

..)».[3]

Aquesta persona a qui cal arribar
som nosaltres mateixos, son totes les
persones que atrapem amb la nostra
amistat, amb el nostre apostolat. La
formacio que rebem i impartim ha
d’arribar a la intel-ligéncia, la
voluntat i els afectes, sense que cap
d’aquests elements quedi descurat o
simplement sotmes als altres. Aqui
ens centrarem sobretot en la
formacio de l’afectivitat, donant per
descomptada I’enorme rellevancia
del fet que es basi en una bona
formacio intel-lectual. Considerar la
importancia de la formacio integral
ens permetra redescobrir la gran
veritat que engloba la identificacio
que sant Josepmaria establia entre
fidelitat i felicitat.[4]

Formar-se per entrar en sintonia
amb Crist



Algunes persones, quan pensen en la
formacio, tendeixen a considerar-la
com un saber. Aixi, tindria bona
formacio qui al llarg de la vida ha
rebut bons continguts doctrinals,
ascetics, professionals, etc.
Tanmateix, no n’hi ha prou amb un
concepte d’aquest estil: arribar a la
integritat de la persona requereix
pensar en la formacidé com un ésser.
Un bon professional coneix la ciencia
ila tecnica que requereix la seva
professiod, pero té quelcom més: ha
desenvolupat habits —maneres de
ser— que el disposen a aplicar bé
aquesta ciencia i aquesta técnica que
posseeix: habits d’atencio als altres,
de concentracié en el treball, de
puntualitat, de digerir exits i
fracassos, de perseveranca, etc.

De la mateixa manera, ser un bon
cristia no és simplement conéixer —
al nivell adequat a la mateixa
situacio a ’Església i a la societat— la
doctrina sobre els sagraments, o



sobre I’oracid, o sobre les normes
morals generals i professionals. Es
tracta d’un objectiu molt més alt:
submergir-se en el misteri de Crist
per coneixer-ne ’amplada, la
profunditat (cf. Ef 3, 18), deixar que
la seva vida entri en la nostra, i
poder repetir amb sant Pau que «ja
no soc jo qui visc; és Crist qui viu en
mi» (Ga 2, 20), és a dir, ser «alter
Christus, ipse Christus»,[5] deixar
que la gracia ens vagi transformant
progressivament per configurar-nos
amb Ell. Aquest deixar actuar la
gracia no és merament passiu, no
consisteix només a evitar posar
obstacles, ja que ’Esperit Sant no ens
transforma en Crist sense la nostra
cooperacio lliure, voluntaria. Pero
tampoc n’hi ha prou amb aixo:
lliurar-nos al Senyor, donar-li la
nostra vida, no és només donar-li les
nostres decisions, els nostres actes; és
també donar-li el nostre cor, els
nostres afectes, fins i tot la nostra
espontaneitat. Per a aixo és



imprescindible una bona formacio
intel-lectual i doctrinal que configuri
el cap, que incideixi en les nostres
decisions, pero és també necessari
que aquesta doctrina cali i arribi al
cor de la persona. I aixo0 requereix
lluita... 1 requereix temps. Dit d’'una
altra manera, cal adquirir virtuts, i
precisament en aixo consisteix la
formacio.

No és estrany trobar-se amb
persones que temen que la
insistencia en les virtuts acabi
conduint al voluntarisme. Res més
lluny de la realitat. Potser, en ’arrel
d’aquesta confusid, hi hagi una visio
errada de la virtut, que la considera
un simple suplement de forca en la
voluntat, que fa a qui la posseeix
capacg de complir la norma moral,
fins i tot quan aquesta s’oposa a la
mateixa inclinacio. Es tracta d’una
idea forca difosa i, efectivament,
d’origen voluntarista. En definitiva,
la virtut consistiria en la capacitat



d’anar contra el corrent de les
mateixes inclinacions quan la norma
moral aixi ho requereix.
Naturalment, hi ha quelcom de
veritat en aixo, pero es tracta d’'una
cosa incompleta que transforma les
virtuts en qualitats fredes, que
portarien a la negacid practica de les
mateixes inclinacions, interessos i
afectes 1 que, sense voler, acaben
convertint la indiferéncia en un ideal:
com si la vida interior i el lliurament
consistissin a arribar a no sentir-se
atret per res que pugui obstaculitzar
les decisions futures propies.

Plantejar la formaci6 d’aquesta
manera impediria arribar a la
persona en la seva integritat:
intel-ligéncia, voluntat i afectes no
estarien creixent junts, de bracet i
ajudant-se mutuament, sino que
alguna d’aquestes facultats n’estaria
aixafant alguna de les altres. El
desenvolupament de la vida interior,
en canvi, requereix aquesta



integracio i, sens dubte, no porta a
empetitir-se, a perdre interessos i
afectes; no té per objectiu que no ens
afectin les coses, que no ens importi
el que és important, que no ens faci
mal el que és dolords, que no ens
preocupi el que és preocupant o que
no ens atregui el que és atractiu. Al
contrari, condueix a expandir el cor,
que s’omple d’'un amor gran, des del
qual mira tots aquests sentiments i
aconsegueix, per aixo, veure’ls en un
context més ampli que proporciona
recursos per afrontar els que
plantegen una dificultat, i ajuda a
captar el sentit positiu i transcendent
dels que resulten agradables.

L’Evangeli ens mostra I'interes sincer
del Senyor pel descans dels seus:
«Veniu ara vosaltres sols en un lloc
despoblat i reposeu una mica» (Mc 6,
31), o també la reaccio del seu cor
davant del sofriment dels seus amics,
com la Marta i la Maria (cf. Jn 11,
1-44). No podem imaginar que en



aquells moments Jesucrist estigués
actuant, com si, en el fons, per la seva
unio amb el seu Pare, el que passava
al seu voltant li fos indiferent. Sant
Josepmaria parlava d’estimar el mon
i de fer-ho apassionadament,[6]
impulsava a posar el cor en Déu i,
per ElL en els altres, en el treball que
ens ocupa, en la tasca apostolica,
perque «el Senyor no ens vol eixuts,
encarcarats, com una materia
inerta».[7] La disponibilitat, per
exemple, no és la disposicio d’aquell
a qui li és indiferent una cosa o una
altra, perqué ha aconseguit perdre
tot 'interes, potser per evitar patir
quan se li demani una cosa que el
contraria; sind la disposicio
grandiosa de qui sap prescindir en
un moment d’'una cosa bona i
atractiva per concentrar-se en una
altra cosa en la qual Déu ’espera,
perque viure per a Déu és el que
profundament vol. Es tracta d’algu,
en definitiva, amb cor gran, amb
interessos, amb ambicions bones que



sap superar quan conveé, no perque
les negui o perque intenti que no
I’afectin, sino perque el seu interes
per estimar i servir Déu és encara
molt més gran. I no només és més
gran, sino que és —s’ha anat
convertint en— el que dona sentit i
conté per si mateix tots els altres
interessos.

Gaudir amb la practica de les
virtuts

La formacio de les virtuts requereix
Iluita, vencer la mateixa inclinaci6
quan s’oposa als actes bons. Aquesta
és la part de veritat que conté el
concepte reductiu —voluntarista—
de virtut, al qual ens referiem abans.
Pero la virtut no consisteix en
aquesta capacitat d’oposar-se a la
inclinacig, sind més aviat en la
formacio de la inclinacid. I’objectiu
no és, doncs, ser capacos de deixar
habitualment de banda I’afectivitat
per poder guiar-se per una regla



externa, siné més aviat formar
I’afectivitat de manera que siguem
capacos de gaudir en el bé realitzat.
La virtut consisteix precisament en
aquest goig en el bé, en la formacio
—diguem-ho aixi— del bon gust:
«[Feli¢ 'home] que estima de cor la
Llei del Senyor, la repassa de nitide
dia» (Sl 1, 2). En definitiva, la virtut
és la formacio de I’afectivitat i no
I’habit d’oposar-s’hi sistematicament.

Mentre la virtut no esta formada,
I’afectivitat pot plantejar una
resistencia a l’acte bo, que cal vencer.
Pero I’objectiu no és simplement
aconseguir vencer-la, siné més aviat
desenvolupar el gust per aquest
comportament. Quan es té la virtut,
I’acte bo pot continuar costant, pero
aconsegueix alegria. Posem-ne algun
exemple. Aixecar-nos puntualment al
mati —el minut heroic—I[8]
probablement ens costi sempre:
potser no arribara el dia en qué quan
soni el despertador no ens vingui de



gust quedar-nos una estona més al
llit. Pero si ens esforcem
habitualment a véncer la mandra per
amor a Déu, arriba el moment en que
fer-ho ens alegra, mentre que cedir a
la comoditat ens desplau, ens deixa
mala boca. Paral-lelament, per a una
persona justa, emportar-se un
producte del supermercat sense
pagar no només li resultaria prohibit,
sin6 també lleig, desagradable,
discordant amb les seves
disposicions, amb el seu cor. Aquesta
configuracio de I’afectivitat que
genera aquesta alegria davant del bé
i aquest disgust davant del mal no és
una consequencia col-lateral de la
virtut, siné que n’és un component
essencial. Per aixo la virtut ens fa
capacos de gaudir del bé.

No és aquesta una idea merament
teorica. Al contrari, té una gran
incidéncia practica saber que quan
lluitem no ens estem acostumant a
fastiguejar-nos, sin6é que aprenem a



gaudir del bé, tot i que de moment
aixo exigeixi anar contra corrent. La
formacio de les virtuts fa que les
facultats i els afectes aprenguin a
centrar-se en el que veritablement
pot satisfer les aspiracions més
profundes, i atorguin llocs
secundaris —sempre subordinats als
principals— al que simplement esta
en Pordre dels mitjans. En ultima
instancia, formar-se en les virtuts és
aprendre a ser felig, a gaudir del que
és grandios i amb el que és grandios,
és, en definitiva, preparar-se per al
Cel.

Si formar-se és créixer en virtuts i les
virtuts consisteixen en un cert ordre
en els afectes, es pot concloure que
tota formacio6 és formacio de
I’afectivitat. Potser, en llegir aixo,
algu podria objectar que, en I’esfor¢
per adquirir virtuts, el seu intent era
més operatiu que afectiu, i fins i tot
afegir que anomenem virtuts uns
habits operatius. Es cert. Pero si les



virtuts ens ajuden a fer el bé és
perque ens ajuden a sentir
correctament. L'ésser huma sempre
es mou cap al bé. El problema moral
és, en ultima instancia, per que el
que no és bo se’ns apareix —es
presenta als nostres ulls— com a bo
en una situacio concreta. Que aixo
passi es deu al fet que el desordre de
les tendéncies porta a exagerar el
valor del bé al qual es dirigeix alguna
d’aquestes, de manera que es
considera més desitjable en aquesta
situacio que un altre bé amb el que
ha entrat en conflicte, que,
tanmateix, té més valor objectiu
perque respon al bé global de la
persona.

Potser s'enten millor amb un
exemple. En una situacid concreta
ens podem trobar davant de la
tessitura de dir la veritat o no. La
tendencia natural que tenim a la
veritat ens la presentara com un bé.
Pero també tenim una tendencia



natural a ’estima dels altres que, en
aquest cas concret, si ens sembla que
la veritat ens faria quedar malament,
ens presentara la mentida com a
convenient. Aquestes dues
tendencies entren en conflicte. Quina
prevaldra? Dependra de quin dels
dos béns sigui més important per a
nosaltres i, en aquesta valoracio,
I’afectivitat hi té un paper decisiu. Si
esta ben ordenada, ajudara la rao a
percebre que la veritat és molt
valuosa i que I’estima dels altres no
és desitjable si exigeix renunciar-hi.
Aquest amor a la veritat per sobre
d’altres béns que també ens atreuen
és precisament el que anomenem
sinceritat. Pero si’afany per quedar
bé és més fort que l’atraccio de la
veritat, és facil que la rad s’enganyi, i
fins i tot sabent que aixo no és bo,
consideri convenient mentir. Tot 1
que sapiguem perfectament que no
s’ha de mentir, considerem que en
aquest cas ens convé fer-ho.



L’afectivitat ordenada ajuda a fer el
bé, perque abans ajuda a percebre’l.
Interessa molt formar-la. Com ho
podem aconseguir? N’intentarem
exposar algunes idees al proper
editorial. Ara ens limitarem a
assenyalar quelcom que convé saber
abans d’afrontar aquest tema.

La voluntat i els sentiments

Acabem d’afirmar que una afectivitat
ordenada ajuda a actuar bé. El
mateix es pot dir en sentit contrari:
actuar bé ens ajuda a ordenar
I’afectivitat. Sabem per experiencia
—1 convé no oblidar-ho si no volem
caure facilment en frustracions i
desanims— que no podem controlar
directament els nostres sentiments:
si ens envolta el desanim, no podem
resoldre el problema decidint sense
més ni més sentir-nos alegres. E1
mateix passa si en un cert moment
ens volem sentir més audacos, o
menys timids, o si volem no tenir por



0 vergonya, 0 no sentir ’atraccio
sensible d’una cosa que considerem
desordenada. Altres vegades potser
voldriem tractar amb desimboltura
una persona per la qual sentim un
cert rebuig involuntari per raons que
reconeixem nimies, pero no ho
aconseguim superar i ens adonem
que proposar-se sense mes ni més
tractar-la amb senzillesa no resol la
dificultat. En definitiva, no n’hi ha
prou amb una decisio voluntaria
perqueé els sentiments s’ajustin als
nostres desitjos. Tanmateix, que la
voluntat no controli directament els
sentiments no vol dir que no tingui
cap influencia sobre aquests.

En etica, el control que la voluntat
pot exercir sobre els sentiments es
qualifica de politic, perque és
semblant al que un governant té
sobre les decisions dels seus subdits:
no les pot controlar directament, ja
que ells son lliures; pero pot prendre
certes mesures —per exemple,



disminuir els impostos— i esperar
que produeixin certs resultats —per
exemple, un augment del consum o
de la inversio— a través de la
voluntat lliure dels ciutadans. També
nosaltres podem dur a terme certs
actes que esperem que suscitin uns
sentiments concrets: ens podem
aturar a considerar el bé que fara
una tasca apostolica per a la qual
busquem ajuda com a mitja per
sentir-nos més audacos quan
sol-licitem un donatiu per posar-la en
marxa. Podem considerar la nostra
filiacio divina i esperar també que un
revés professional ens afecti menys
pel que fa a la sensibilitat. També
sabem que ingerir una certa dosi
d’alcohol pot provocar un estat
transitori d’euforia; i que si
voluntariament donem voltes al cap
a un mal tracte que hem rebut,
provocarem reaccions d’ira. Aquests
serien alguns exemples de la
influéncia, sempre indirecta, que la



voluntat pot exercir a curt termini
sobre els sentiments.

Molt més important, tanmateix, és la
influencia que la voluntat exerceix a
llarg termini sobre I’afectivitat,
perque és precisament aquesta
influencia la que li permet donar
forma, formar-la. En reflexionar
sobre aquest procés es percep
clarament que la persona és una i
que la formacio només aconsegueix
el seu objectiu si arriba a la
intel-ligéncia, a la voluntat, als
afectes. En aix0 ens aturarem en el
proper article.

Julio Diéguez

[1] F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
I1-2017, nim. 8.



[2] Cf. Concili Vatica II, Constitucio
pastoral Gaudium et spes (7.X11.1965),
num. 22.

[3] F. Ocariz, Carta pastoral, 14.11.
2017, num. 8.

[4] Sant Josepmaria, Solc, 84: «La teva
felicitat a la terra s’identifica amb la
teva fidelitat a la fe, a la puresa i al
cami que el Senyor t’ha marcat». Cf,,
també, per exemple, sant Josepmaria,
Instruccio, maig-1935/14-1X-1950, 60;
Instruccio, 8-X11-1941, 61; sant
Josepmaria, Amics de Déu, 189.

[5] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 96.

[6] Cal esmentar, com a exemple, el
titol de ’homilia Amar al mundo
apasionadamente, a Conversaciones,
num. 113-123.

[7]1 Amics de Déu, num. 183

[8] Sant Josepmaria, Cami, num. 206.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-
persona-en-la-seva-integritat-el-paper-
dels-afectes-i/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/
https://opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/
https://opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/
https://opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/

	Arribar a la persona en la seva integritat: el paper dels afectes (I)

