
opusdei.org

Arribar a la persona
en la seva integritat:
el paper dels afectes
(I)

Algunes persones, quan pensen
en la formació, tendeixen a
considerar-la com un saber.
Tanmateix, arribar a la
integritat de la persona
requereix pensar en la
formació com un ésser. Es
tracta d’un objectiu molt més
alt: submergir-se en el misteri
de Crist i deixar que la gràcia
ens vagi transformant
progressivament per
configurar-nos amb Ell.



31/07/2018

Jesucrist és, sens dubte, l’amor de la
nostra vida: no el més gran entre
altres, sinó aquell que dona sentit a
tots els altres amors i els interessos,
il·lusions, ambicions, treballs,
iniciatives que omplen els nostres
dies i el nostre cor. D’aquí que sigui
fonamental mantenir en la nostra
vida espiritual «la centralitat de la
persona de Jesucrist».[1] Ell és el camí
per entrar en comunió amb el Pare
en l’Esperit Sant. En Ell es desvela el
misteri de qui és l’home,[2] a què està
cridat. Caminar amb Crist implica
créixer en coneixement propi,
endinsar-se també en el mateix
misteri personal. Per això, deixar
que Jesús sigui el centre de la nostra
vida porta, entre altres coses, a
«redescobrir amb llums nous el valor
antropològic i cristià dels diferents
mitjans ascètics; arribar a la persona



en la seva integritat: intel·ligència,
voluntat, cor, relacions amb els altres
(…)».[3]

Aquesta persona a qui cal arribar
som nosaltres mateixos, són totes les
persones que atrapem amb la nostra
amistat, amb el nostre apostolat. La
formació que rebem i impartim ha
d’arribar a la intel·ligència, la
voluntat i els afectes, sense que cap
d’aquests elements quedi descurat o
simplement sotmès als altres. Aquí
ens centrarem sobretot en la
formació de l’afectivitat, donant per
descomptada l’enorme rellevància
del fet que es basi en una bona
formació intel·lectual. Considerar la
importància de la formació integral
ens permetrà redescobrir la gran
veritat que engloba la identificació
que sant Josepmaria establia entre
fidelitat i felicitat.[4]

Formar-se per entrar en sintonia
amb Crist



Algunes persones, quan pensen en la
formació, tendeixen a considerar-la
com un saber. Així, tindria bona
formació qui al llarg de la vida ha
rebut bons continguts doctrinals,
ascètics, professionals, etc.
Tanmateix, no n’hi ha prou amb un
concepte d’aquest estil: arribar a la
integritat de la persona requereix
pensar en la formació com un ésser.
Un bon professional coneix la ciència
i la tècnica que requereix la seva
professió, però té quelcom més: ha
desenvolupat hàbits —maneres de
ser— que el disposen a aplicar bé
aquesta ciència i aquesta tècnica que
posseeix: hàbits d’atenció als altres,
de concentració en el treball, de
puntualitat, de digerir èxits i
fracassos, de perseverança, etc.

De la mateixa manera, ser un bon
cristià no és simplement conèixer —
al nivell adequat a la mateixa
situació a l’Església i a la societat— la
doctrina sobre els sagraments, o



sobre l’oració, o sobre les normes
morals generals i professionals. Es
tracta d’un objectiu molt més alt:
submergir-se en el misteri de Crist
per conèixer-ne l’amplada, la
profunditat (cf. Ef 3, 18), deixar que
la seva vida entri en la nostra, i
poder repetir amb sant Pau que «ja
no soc jo qui visc; és Crist qui viu en
mi» (Ga 2, 20), és a dir, ser «alter
Christus, ipse Christus»,[5] deixar
que la gràcia ens vagi transformant
progressivament per configurar-nos
amb Ell. Aquest deixar actuar la
gràcia no és merament passiu, no
consisteix només a evitar posar
obstacles, ja que l’Esperit Sant no ens
transforma en Crist sense la nostra
cooperació lliure, voluntària. Però
tampoc n’hi ha prou amb això:
lliurar-nos al Senyor, donar-li la
nostra vida, no és només donar-li les
nostres decisions, els nostres actes; és
també donar-li el nostre cor, els
nostres afectes, fins i tot la nostra
espontaneïtat. Per a això és



imprescindible una bona formació
intel·lectual i doctrinal que configuri
el cap, que incideixi en les nostres
decisions, però és també necessari
que aquesta doctrina cali i arribi al
cor de la persona. I això requereix
lluita... i requereix temps. Dit d’una
altra manera, cal adquirir virtuts, i
precisament en això consisteix la
formació.

No és estrany trobar-se amb
persones que temen que la
insistència en les virtuts acabi
conduint al voluntarisme. Res més
lluny de la realitat. Potser, en l’arrel
d’aquesta confusió, hi hagi una visió
errada de la virtut, que la considera
un simple suplement de força en la
voluntat, que fa a qui la posseeix
capaç de complir la norma moral,
fins i tot quan aquesta s’oposa a la
mateixa inclinació. Es tracta d’una
idea força difosa i, efectivament,
d’origen voluntarista. En definitiva,
la virtut consistiria en la capacitat



d’anar contra el corrent de les
mateixes inclinacions quan la norma
moral així ho requereix.
Naturalment, hi ha quelcom de
veritat en això, però es tracta d’una
cosa incompleta que transforma les
virtuts en qualitats fredes, que
portarien a la negació pràctica de les
mateixes inclinacions, interessos i
afectes i que, sense voler, acaben
convertint la indiferència en un ideal:
com si la vida interior i el lliurament
consistissin a arribar a no sentir-se
atret per res que pugui obstaculitzar
les decisions futures pròpies.

Plantejar la formació d’aquesta
manera impediria arribar a la
persona en la seva integritat:
intel·ligència, voluntat i afectes no
estarien creixent junts, de bracet i
ajudant-se mútuament, sinó que
alguna d’aquestes facultats n’estaria
aixafant alguna de les altres. El
desenvolupament de la vida interior,
en canvi, requereix aquesta



integració i, sens dubte, no porta a
empetitir-se, a perdre interessos i
afectes; no té per objectiu que no ens
afectin les coses, que no ens importi
el que és important, que no ens faci
mal el que és dolorós, que no ens 
preocupi el que és preocupant o que
no ens atregui el que és atractiu. Al
contrari, condueix a expandir el cor,
que s’omple d’un amor gran, des del
qual mira tots aquests sentiments i
aconsegueix, per això, veure’ls en un
context més ampli que proporciona
recursos per afrontar els que
plantegen una dificultat, i ajuda a
captar el sentit positiu i transcendent
dels que resulten agradables.

L’Evangeli ens mostra l’interès sincer
del Senyor pel descans dels seus:
«Veniu ara vosaltres sols en un lloc
despoblat i reposeu una mica» (Mc 6,
31), o també la reacció del seu cor
davant del sofriment dels seus amics,
com la Marta i la Maria (cf. Jn 11,
1-44). No podem imaginar que en



aquells moments Jesucrist estigués 
actuant, com si, en el fons, per la seva
unió amb el seu Pare, el que passava
al seu voltant li fos indiferent. Sant
Josepmaria parlava d’estimar el món
i de fer-ho apassionadament,[6]
impulsava a posar el cor en Déu i,
per Ell, en els altres, en el treball que
ens ocupa, en la tasca apostòlica,
perquè «el Senyor no ens vol eixuts,
encarcarats, com una matèria
inerta».[7] La disponibilitat, per
exemple, no és la disposició d’aquell
a qui li és indiferent una cosa o una
altra, perquè ha aconseguit perdre
tot l’interès, potser per evitar patir
quan se li demani una cosa que el
contraria; sinó la disposició
grandiosa de qui sap prescindir en
un moment d’una cosa bona i
atractiva per concentrar-se en una
altra cosa en la qual Déu l’espera,
perquè viure per a Déu és el que
profundament vol. Es tracta d’algú,
en definitiva, amb cor gran, amb
interessos, amb ambicions bones que



sap superar quan convé, no perquè
les negui o perquè intenti que no
l’afectin, sinó perquè el seu interès
per estimar i servir Déu és encara
molt més gran. I no només és més
gran, sinó que és —s’ha anat
convertint en— el que dona sentit i
conté per si mateix tots els altres
interessos.

Gaudir amb la pràctica de les
virtuts

La formació de les virtuts requereix
lluita, vèncer la mateixa inclinació
quan s’oposa als actes bons. Aquesta
és la part de veritat que conté el
concepte reductiu —voluntarista—
de virtut, al qual ens referíem abans.
Però la virtut no consisteix en
aquesta capacitat d’oposar-se a la
inclinació, sinó més aviat en la
formació de la inclinació. L’objectiu
no és, doncs, ser capaços de deixar
habitualment de banda l’afectivitat
per poder guiar-se per una regla



externa, sinó més aviat formar
l’afectivitat de manera que siguem
capaços de gaudir en el bé realitzat.
La virtut consisteix precisament en
aquest goig en el bé, en la formació
—diguem-ho així— del bon gust:
«[Feliç l’home] que estima de cor la
Llei del Senyor, la repassa de nit i de
dia» (Sl 1, 2). En definitiva, la virtut
és la formació de l’afectivitat i no
l’hàbit d’oposar-s’hi sistemàticament.

Mentre la virtut no està formada,
l’afectivitat pot plantejar una
resistència a l’acte bo, que cal vèncer.
Però l’objectiu no és simplement
aconseguir vèncer-la, sinó més aviat
desenvolupar el gust per aquest
comportament. Quan es té la virtut,
l’acte bo pot continuar costant, però
aconsegueix alegria. Posem-ne algun
exemple. Aixecar-nos puntualment al
matí —el minut heroic—[8]
probablement ens costi sempre:
potser no arribarà el dia en què quan
soni el despertador no ens vingui de



gust quedar-nos una estona més al
llit. Però si ens esforcem
habitualment a vèncer la mandra per
amor a Déu, arriba el moment en què
fer-ho ens alegra, mentre que cedir a
la comoditat ens desplau, ens deixa
mala boca. Paral·lelament, per a una
persona justa, emportar-se un
producte del supermercat sense
pagar no només li resultaria prohibit,
sinó també lleig, desagradable,
discordant amb les seves
disposicions, amb el seu cor. Aquesta
configuració de l’afectivitat que
genera aquesta alegria davant del bé
i aquest disgust davant del mal no és
una conseqüència col·lateral de la
virtut, sinó que n’és un component
essencial. Per això la virtut ens fa
capaços de gaudir del bé.

No és aquesta una idea merament
teòrica. Al contrari, té una gran
incidència pràctica saber que quan
lluitem no ens estem acostumant a
fastiguejar-nos, sinó que aprenem a



gaudir del bé, tot i que de moment
això exigeixi anar contra corrent. La
formació de les virtuts fa que les
facultats i els afectes aprenguin a
centrar-se en el que veritablement
pot satisfer les aspiracions més
profundes, i atorguin llocs
secundaris —sempre subordinats als
principals-— al que simplement està
en l’ordre dels mitjans. En última
instància, formar-se en les virtuts és
aprendre a ser feliç, a gaudir del que
és grandiós i amb el que és grandiós,
és, en definitiva, preparar-se per al
Cel.

Si formar-se és créixer en virtuts i les
virtuts consisteixen en un cert ordre
en els afectes, es pot concloure que
tota formació és formació de
l’afectivitat. Potser, en llegir això,
algú podria objectar que, en l’esforç
per adquirir virtuts, el seu intent era
més operatiu que afectiu, i fins i tot
afegir que anomenem virtuts uns
hàbits operatius. És cert. Però si les



virtuts ens ajuden a fer el bé és
perquè ens ajuden a sentir
correctament. L’ésser humà sempre
es mou cap al bé. El problema moral
és, en última instància, per què el
que no és bo se’ns apareix —es
presenta als nostres ulls— com a bo
en una situació concreta. Que això
passi es deu al fet que el desordre de
les tendències porta a exagerar el
valor del bé al qual es dirigeix alguna
d’aquestes, de manera que es
considera més desitjable en aquesta
situació que un altre bé amb el que
ha entrat en conflicte, que,
tanmateix, té més valor objectiu
perquè respon al bé global de la
persona.

Potser s'enten millor amb un
exemple. En una situació concreta
ens podem trobar davant de la
tessitura de dir la veritat o no. La
tendència natural que tenim a la
veritat ens la presentarà com un bé.
Però també tenim una tendència



natural a l’estima dels altres que, en
aquest cas concret, si ens sembla que
la veritat ens faria quedar malament,
ens presentarà la mentida com a
convenient. Aquestes dues
tendències entren en conflicte. Quina
prevaldrà? Dependrà de quin dels
dos béns sigui més important per a
nosaltres i, en aquesta valoració,
l’afectivitat hi té un paper decisiu. Si
està ben ordenada, ajudarà la raó a
percebre que la veritat és molt
valuosa i que l’estima dels altres no
és desitjable si exigeix renunciar-hi.
Aquest amor a la veritat per sobre
d’altres béns que també ens atreuen
és precisament el que anomenem 
sinceritat. Però si l’afany per quedar
bé és més fort que l’atracció de la
veritat, és fàcil que la raó s’enganyi, i
fins i tot sabent que això no és bo,
consideri convenient mentir. Tot i
que sapiguem perfectament que no
s’ha de mentir, considerem que en
aquest cas ens convé fer-ho.



L’afectivitat ordenada ajuda a fer el
bé, perquè abans ajuda a percebre’l.
Interessa molt formar-la. Com ho
podem aconseguir? N’intentarem
exposar algunes idees al proper
editorial. Ara ens limitarem a
assenyalar quelcom que convé saber
abans d’afrontar aquest tema.

La voluntat i els sentiments

Acabem d’afirmar que una afectivitat
ordenada ajuda a actuar bé. El
mateix es pot dir en sentit contrari:
actuar bé ens ajuda a ordenar
l’afectivitat. Sabem per experiència
—i convé no oblidar-ho si no volem
caure fàcilment en frustracions i
desànims— que no podem controlar
directament els nostres sentiments:
si ens envolta el desànim, no podem
resoldre el problema decidint sense
més ni més sentir-nos alegres. El
mateix passa si en un cert moment
ens volem sentir més audaços, o
menys tímids, o si volem no tenir por



o vergonya, o no sentir l’atracció
sensible d’una cosa que considerem
desordenada. Altres vegades potser
voldríem tractar amb desimboltura
una persona per la qual sentim un
cert rebuig involuntari per raons que
reconeixem nímies, però no ho
aconseguim superar i ens adonem
que proposar-se sense més ni més
tractar-la amb senzillesa no resol la
dificultat. En definitiva, no n’hi ha
prou amb una decisió voluntària
perquè els sentiments s’ajustin als
nostres desitjos. Tanmateix, que la
voluntat no controli directament els
sentiments no vol dir que no tingui
cap influència sobre aquests.

En ètica, el control que la voluntat
pot exercir sobre els sentiments es
qualifica de polític, perquè és
semblant al que un governant té
sobre les decisions dels seus súbdits:
no les pot controlar directament, ja
que ells són lliures; però pot prendre
certes mesures —per exemple,



disminuir els impostos— i esperar
que produeixin certs resultats —per
exemple, un augment del consum o
de la inversió— a través de la
voluntat lliure dels ciutadans. També
nosaltres podem dur a terme certs
actes que esperem que suscitin uns
sentiments concrets: ens podem
aturar a considerar el bé que farà
una tasca apostòlica per a la qual
busquem ajuda com a mitjà per
sentir-nos més audaços quan
sol·licitem un donatiu per posar-la en
marxa. Podem considerar la nostra
filiació divina i esperar també que un
revés professional ens afecti menys
pel que fa a la sensibilitat. També
sabem que ingerir una certa dosi
d’alcohol pot provocar un estat
transitori d’eufòria; i que si
voluntàriament donem voltes al cap
a un mal tracte que hem rebut,
provocarem reaccions d’ira. Aquests
serien alguns exemples de la
influència, sempre indirecta, que la



voluntat pot exercir a curt termini
sobre els sentiments.

Molt més important, tanmateix, és la
influència que la voluntat exerceix a
llarg termini sobre l’afectivitat,
perquè és precisament aquesta
influència la que li permet donar
forma, formar-la. En reflexionar
sobre aquest procés es percep
clarament que la persona és una i
que la formació només aconsegueix
el seu objectiu si arriba a la
intel·ligència, a la voluntat, als
afectes. En això ens aturarem en el
proper article.

Julio Diéguez

[1] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, núm. 8.



[2] Cf. Concili Vaticà II, Constitució
pastoral Gaudium et spes (7.XII.1965),
núm. 22.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14.II.
2017, núm. 8.

[4] Sant Josepmaria, Solc, 84: «La teva
felicitat a la terra s’identifica amb la
teva fidelitat a la fe, a la puresa i al
camí que el Senyor t’ha marcat». Cf.,
també, per exemple, sant Josepmaria,
Instrucció, maig-1935/14-IX-1950, 60; 
Instrucció, 8-XII-1941, 61; sant
Josepmaria, Amics de Déu, 189.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 96.

[6] Cal esmentar, com a exemple, el
títol de l’homilia Amar al mundo
apasionadamente, a Conversaciones,
núm. 113-123.

[7] Amics de Déu, núm. 183

[8] Sant Josepmaria, Camí, núm. 206.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-
persona-en-la-seva-integritat-el-paper-

dels-afectes-i/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/
https://opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/
https://opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/
https://opusdei.org/ca/article/arribar-a-la-persona-en-la-seva-integritat-el-paper-dels-afectes-i/

	Arribar a la persona en la seva integritat: el paper dels afectes (I)

