opusdei.org

Aprendre a
perdonar

[’art de conviure esta
estretament relacionat amb la
capacitat de demanar perdo i
de perdonar. Tots som febles i
caiem amb frequeéencia. Ens hem
d’ajudar mutuament a aixecar-
nos sempre de nou. Moltes
vegades ho aconseguim a través
del perdo.

20/11/2019

Sumari

Proleg



I. Qué vol dir «perdonar»?

1. Reaccionar davant d’un mal.
2. Actuar amb llibertat.

3. Recordar el passat.

4. Renunciar a la revenja.

5. Mirar I’agressor en la seva dignitat
personal.

II. Quines actituds ens disposen a
perdonar?

1. Amor.

2. Comprensio.
3. Generositat.
4. Humilitat.

IT1. Reflexio final

kK K



Tots hem patit alguna vegada
injusticies 1 humiliacions; alguns
cada dia han de suportar tortures, no
nomeés en una preso, siné també al
lloc de feina o en entorn familiar. Es
cert que ningu no ens pot fer tant
mal com els que ens haurien
d’estimar. «L’unic dolor que
destrueix més que el ferro és la
injusticia que procedeix dels nostres
familiars», diuen els arabs.

Com reaccionem davant d'un mal
que algu ens ha ocasionat amb una
certa intencionalitat? Normalment,
de manera espontania desitjariem
pegar als que ens han pegat, o parlar
malament dels que han parlat
malament de nosaltres. Pero aquesta
actuacio és com un bumerang: ens fa
mal a nosaltres mateixos. Es una
pena gastar les energies en enutjos,
recels, rancors o desesperacio; i
potser és més trist encara quan una
persona s’endureix per no patir més.



Només en el perdo brolla nova vida.
Per aixo0 és tan important educar en
«l’art» de practicar-ho.

I. Queé vol dir «perdonar»?

Queé és el perdo? Que faig quan dic a
una persona: «Et perdono»? Es
evident que reacciono davant d’un
mal que algu m’ha fet; actuo, a més,
amb llibertat; no és que simplement
oblidi la injusticia, siné que renuncio
a la revenja i vull, malgrat tot, el
millor per a I’altre. Considerem
aquests diversos elements amb més
deteniment.

1. Reaccionar davant d’un mal

En primer lloc, realment s’ha de
tractar d’'un mal per al conjunt de la
meva vida. Si un cirurgia m’amputa
un brag que esta perillosament
infectat, puc sentir dolor i tristesa, i
fins i tot em puc enfurismar amb el
metge. Pero no li he de perdonar res,
perque m’ha fet un gran bé: m’ha



salvat la vida. Situacions semblants
es poden donar en ’educacio. No tot
el que li sembla malament a un nen
és nociu per a ell. Els bons pares no
concedeixen als seus fills tots els
capricis que ells demanen; els
formen en la fortalesa. Una vegada
una mestra em va dir: «No
m’importa el que els meus alumnes
pensen avui sobre mi. L'important és
el que pensin d’aqui vint anys.» E1
perdo només té sentit, quan algu ha
rebut un mal objectiu de I’altre.

D’altra banda, perdonar no
consisteix en cap cas a no voler
veure aquest mal, en acolorir-lo o
dissimular-lo. Alguns passen de llarg
les injuries amb queé els tracten els
seus col-legues o els seus conjuges
per intentar eludir el conflicte;
busquen la pau a qualsevol preu i
pretenen viure continuament en un
ambient harmonids. Sembla que tot
els hi sigui igual. «No importa» si els
altres no els diuen la veritat; «no



importa» quan els utilitzen com mers
objectes per aconseguir unes
finalitats egoistes; «no importen»
tampoc el frau o ’adulteri. Aquesta
actitud és perillosa, perqueé pot
portar a una ceguesa total davant
dels valors. La indignaci6 i fins i tot
la ira son reaccions normals i fins i
tot necessaries en certes situacions.
Qui perdona no tanca els ulls davant
del mal; no nega que objectivament
hi hagi hagut una injusticia. Si ho
negués, no tindria res a perdonar.[1]

Siun s’acostuma a callar-ho tot,
potser pot gaudir durant un temps
d’una pau aparent; pero al final
pagara un preu molt alt, ja que ha
renunciat a la llibertat de ser ell
mateix. Amaga i enterra les seves
frustracions en les profunditats del
seu cor, darrere d’'una muralla
gruixuda, que aixeca per protegir-se.
I ni tan sols s’adona de la seva falta
d’autenticitat. Es normal que una
injusticia ens dolgui i ens deixi una



ferida. Si no volem veure-la, no la
podem curar. I llavors estem
permanentment fugint de la propia
intimitat (és a dir, de nosaltres
mateixos); i el dolor ens corca
lentament, pero inexorablement.
Alguns fan un viatge pel mon,
d’altres es traslladen de ciutat. Pero
no poden fugir del sofriment. Tot
dolor que es nega retorna per la
porta de darrere, i es manté durant
molt de temps com una experiencia
traumatica i pot ser la causa de
ferides perdurables. Un dolor ocult
pot conduir, en certs casos, que una
persona es torni agra, obsessiva,
poruga, nerviosa o insensible, o que
rebutgi ’'amistat, o que tingui
malsons. Sense voler-ho, tard o
d’hora, reapareixen els records. Al
final, molts s’adonen que potser
hauria estat millor fer front
directament i conscientment a
I’experiéncia del dolor. Afrontar un
sofriment de manera adequada és la
clau per aconseguir la pau interior.



2. Actuar amb llibertat

L’acte de perdonar és un acte lliure.
Es I'inica reaccié que no reactua
segons el conegut principi «ull per
ull, i dent per dent».[2] ’odi provoca
la violéncia, i la violéncia justifica
I’odi. Quan perdono poso fi a aquest
cercle vicids; impedeixo que la
reaccio en cadena segueixi el seu
curs. Llavors allibero l'altre, que ja
no esta subjecte al procés iniciat.
Pero, en primer lloc, m’allibero a mi
mateix. Estic disposat a
desencadenar-me dels enutjos i dels
rancors. No estic «reaccionant»
automaticament, siné que poso un
nou comenc¢ament, també en mi.

Superar les ofenses és una tasca
summament important, perque I’odi
ilarevenja enverinen la vida. El
filosof Max Scheler afirma que una
persona ressentida s’intoxica a ella
mateixa.[3] I’altre I’ha ferit; i d’alla
no es mou. Es reclou en ell mateix,



s’instal-la i s’encapsula. Queda
atrapada en el passat. Dona pabul al
seu rancor amb repeticions i meés
repeticions del mateix esdeveniment.
D’aquesta manera arruina la seva
vida.

Els ressentiments fan que les ferides
s’infectin en el nostre interior i
exerceixin el seu influx pesat i
devastador, i creen una mena de
malestar i d’insatisfacci6é generals.

En conseqiiéncia, un no se sent a gust
en la seva propia pell. Pero, si no es
troba a gust amb si mateix, llavors no
es troba a gust enlloc. Els records
amargs sempre poden tornar a
encendre la colera ila tristesa, i
poden portar a depressions. Un
refrany xinés diu: «Qui busca revenja
ha de cavar dues fosses.»

Al seu llibre My first white friend (la
meva primera amiga blanca), una
periodista nord-americana negra
descriu com I'opressio que el seu



poble havia patit als Estats Units la
va portar, en la seva joventut, a odiar
als blancs, «perque han linxat i
mentit, ens han agafat presoners,
enverinat i eliminat».[4] L’autora
confessa que, després d’un temps, va
arribar a reconéixer que el seu odi,
per molt comprensible que fos,
estava destruint la seva identitatila
seva dignitat. L’encegava, per
exemple, davant dels gestos d’amistat
que una noia blanca li mostrava a
I’escola. A poc a poc va descobrir
que, en comptes d’esperar que els
blancs demanessin perd6 per les
seves injusticies, ella havia de
demanar perdo pel seu propi odi i
per la seva incapacitat de mirar un
blanc com a una persona, en comptes
de fer-ho com a un membre d’una
raca d’opressors. Va trobar ’enemic
a dins seu, format pels prejudicis i
rancors que li impedien ser felig.

Les ferides no curades poden reduir
molt la nostra llibertat. Poden donar



origen a reaccions
desproporcionades i violentes, que
ens sorprenguin a nosaltres
mateixos. Una persona ferida fereix
els altres. I, com que moltes vegades
amaga el seu cor darrere d’'una
cuirassa, pot semblar dura,
inaccessible i intractable. En realitat
no és aixi. Només necessita defensar-
se. Sembla dura, pero és insegura;
esta turmentada per males
experiencies.

Fa falta descobrir les nafres per
poder-les netejar i curar. Posar ordre
a l'interior de cadascu pot ser un pas
per fer possible el perdé. Pero aquest
pas és summament dificil i a vegades
no aconseguim fer-lo. Podem
renunciar a la revenja, pero no al
dolor. Aqui es veu clarament que el
perdd, tot i que esta estretament unit
a vivencies afectives, no és un
sentiment, és un acte de la voluntat
que no es redueix al nostre estat
psiquic.[5] Es pot perdonar plorant.



Quan una persona ha fet aquest acte
eminentment lliure, el sofriment
perd ordinariament la seva amargor,
1 pot ser que desaparegui amb el
temps. «Les ferides es canvien en
perles», diu Santa Hildegarda de
Bingen.

3. Recordar el passat

Es una llei natural que el temps
«cura» algunes ferides. No les tanca
de veritat, pero les fa oblidar. Alguns
parlen de la «caducitat de les nostres
emocions».[6] Arribara un moment
que una persona no pugui plorar
més, ni es pugui sentir ferida. Aixo
no és un senyal que hagi perdonat el
seu agressor, sind que té certes
«ganes de viure». Un determinat
estat psiquic —per intens que sigui—
de normal no es pot convertir en
permanent. A aquest estat el segueix
un procés lent de despreniment, ja
que la vida continua. No ens podem
quedar sempre encallats, enganxats



al passat, perpetuant en nosaltres el
mal sofert. Si ens mantenim en el
dolor, bloquegem el ritme de la
naturalesa.

La memoria pot ser un cultiu de
frustracions. La capacitat de
deslligar-se i d’oblidar, per tant, és
important per a ’ésser huma, pero
no té res a veure amb l’actitud de
perdonar. Aquesta no consisteix
simplement en fer creu i ratlla.
Exigeix recuperar la veritat de
I’ofensa i de la justicia, que moltes
vegades es pretén camuflar o
distorsionar. El mal fet ha de ser
reconegut i, en la mesura possible,
reparat.

Cal «purificar la memoria». Una
memoria sana es pot convertir en
mestra de vida. Si visc en pau amb el
meu passat, puc aprendre moltes
coses dels esdeveniments que he
viscut. Recordo les injusticies



passades perque no es repeteixin, 1
les recordo com a perdonades.

4. Renunciar a la revenja

Com que el perdo expressa la nostra
llibertat, també és possible negar a
I’altre aquest do. El jueu Simon
Wiesenthal explica en un dels seus
llibres les seves experiéncies en els
camps de concentracié durant la
Segona Guerra Mundial. Un dia, una
infermera es va apropar a ellili va
demanar que el seguis. El va portar a
una habitacio on hi havia un jove
oficial de les SS que s’estava morint.
Aquest oficial va explicar la seva vida
al pres jueu: va parlar de la seva
familia, de la seva formacio, i com va
arribar a ser un col-laborador de
Hitler. Sobre ell sobretot pesava un
crim en el qual havia participat: una
vegada, els soldats que tenia sota el
seu comandament havien tancat 300
jueus en una casa, i havien cremat la
casa; tots van morir. «Sé que és



horrible —va dir l’oficial. Durant les
llargues nits, en les quals estic
esperant la meva mort, sento la gran
urgencia de parlar amb un jueu
sobre aix0 1 demanar-li perdo de tot
cor.» Wiesenthal conclou el seu relat
dient: «De sobte ho vaig entendre, i
sense dir ni una sola paraula, vaig
sortir de I’habitacid.»[7] Un altre jueu
afegeix: «No, no he perdonat cap dels
culpables, ni estic disposat, ni ara ni
mai, a perdonar ningu.»[8]

Perdonar significa renunciar a la
revenja ial’odi. D’altra banda hi ha
persones que no se senten mai
ferides. No és que no vulguin veure
el mal i reprimeixin el dolor, sino tot
el contrari: perceben les injusticies
objectivament, amb summa claredat,
pero no deixen que els molestin.
«Encara que ens matin, no poden fer-
nos cap mal», és un dels seus lemes.
[9] Han aconseguit un domini ferri
de si mateixos, semblen fets d’una
ironia insensible. Se senten superiors



als altres homes i, interiorment,
mantenen una distancia tan gran cap
a ells que ningu no pot tocar el seu
cor. Com que no els afecta res, no
retreuen res als seus opressors. Qué
li importa a la lluna que un gos li
lladri? Es ’actitud dels estoics i
potser també d’alguns gurus asiatics
que viuen solitaris en la seva
magnanimitat. No es dignen a mirar
ni tant sols als que «absolen» sense
cap esforc. No perceben l'existéncia
del «pugod».

El problema consisteix que, en
aquest cas, no hi ha cap relacio
interpersonal. No es vol patir i, per
tant, es renuncia a I’amor. Una
persona que estima sempre es fa
petita i vulnerable. Esta a prop els
altres. Es més huma estimar i patir
molt al llarg de la vida, que adoptar
una actitud distant i superior als
altres. Quan a una persona no li dol
mai l’actuacio d’'una altra persona, el



perdd és superflu. Falta ’ofensa, i
falta I’ofés.

5. Mirar I’agressor en la seva
dignitat personal

El perd6 comencga quan, gracies a
una forca nova, una persona rebutja
tota mena de revenja. No parla dels
altres des de les seves experiencies
doloroses, evita jutjar-los i
desvalorar-los, i esta disposada a
escoltar-los amb el cor obert.

El secret consisteix a no identificar
I’agressor amb la seva obra.[10] Tot
ésser huma és més gran que la seva
culpa. Un exemple eloqiient ens el
brinda Albert Camus, que en una
carta publica es dirigeix als nazis 1
parla dels crims comesos a Franca: «I
malgrat vostes, els continuaré
anomenant homes... Ens esforcem a
respectar en vosteés el que vostes no
respectaven en els altres.»[11] Cada
persona esta per sobre dels seus
pitjors errors.



Aix0 fa pensar en una anecdota que
s’explica d’'un general del segle XIX.
Quan aquest estava al seu llit de
mort, un sacerdot li va preguntar si
perdonava els seus enemics. «No és
possible —va respondre el general.
Els he manat executar a tots.»[12]

El perdo del qual parlem aqui no
consisteix a saldar un castig, siné que
és, abans que res, una actitud
interior. Significa viure en pau amb
els records i no perdre I’estima per
ningu. També es pot considerar un
difunt en la seva dignitat personal.
Ningu no esta totalment corromput;
en cadascu brilla una llum.

Quan perdoneu, en realitat diem:
«No, tu no ets aixi. Sé qui ets! En
realitat ets molt millor.» Volem tot el
bé possible per a I’altre, el seu ple
desenvolupament, una alegria
profunda, i ens esforcem per
estimar-lo des del fons del cor, amb
una gran sinceritat.



II. Quines actituds ens disposen a
perdonar?

Després d’aclarir, a grans trets, en
que consisteix el perdo,
considerarem algunes actituds que
ens disposen a fer aquest acte que
ens allibera a nosaltres i també
allibera els altres.

1. Amor

Perdonar és estimar intensament. El
verb llati perdonare ho expressa amb
molta claredat: el prefix per-
intensifica el verb que acompanya:
donare. Es donar de manera
abundant, lliurar-se fins a I’extrem.
El poeta Werner Bergengruen va dir
que ’amor es prova en la fidelitat i
que es completa en el perdo.

Tanmateix, quan algu ens ha ofés
greument, ’amor amb prou feines és
possible. Es necessari, en un primer
pas, separar-nos d’alguna manera de
I’agressor, encara que només sigui



interiorment. Mentre el ganivet
estigui a la ferida, la ferida mai no es
tancara. Cal retirar el ganivet,
adquirir distancia de I’altre; només
llavors podrem veure el seu rostre.
Un cert despreniment és una
condicio previa per poder perdonar
de tot cor, i donar a ’altre ’lamor que
necessita.

Una persona nomeés pot viure i
desenvolupar-se sanament quan és
acceptada tal com és, quan algu
I’estima de veritat, i li diu: «Es bo que
existeixis!»[13] No només cal «ser
aqui», a la terra, sino que és
necessaria la confirmacio en el ser
per sentir-se a gust al mon, perque
sigui possible adquirir una certa
estimacio propia i ser capac de
relacionar-se amb altres en una
relacio d’amistat. En aquest sentit
s’ha dit que ’'amor continua i
perfecciona I’obra de la creacio.[14]



Estimar una persona vol dir fer-la
conscient del seu propi valor, de la
seva propia bellesa. Una persona
estimada és una persona aprovada,
que pot respondre a I’altre amb tota
veritat: «Et necessito per ser jo
mateix.»

Sino perdono l'altre, d’alguna
manera li trec ’espai per viure i
desenvolupar-se sanament. I, en
consequencia, aquest s’allunya cada
vegada més del seu ideal i de la seva
autorealitzacio. En altres paraules, el
mato, en sentit espiritual. Realment
es pot matar una persona amb
paraules injustes i dures, amb
pensaments dolents o, senzillament,
negant-li el perdo. L’altre llavors es
pot posar trist, passiu i amarg.
Kierkegaard parla de la
«desesperacio d’aquell que,
desesperadament, vol ser ell mateix»,
ino arriba a ser-ho, perque els altres
li ho impedeixen.[15]



Quan, en canvi, concedim el perdo,
ajudem l’altre a tornar a la propia
identitat, a viure amb una nova
llibertat i amb una felicitat més
profunda.

2. Comprensio

Es precis comprendre que les
persones necessiten més amor que
no pas el «mereixen»; que son més
vulnerables del que semblen; i tots
som febles 1 ens podem cansar.
Perdonar és tenir la conviccio ferma
que en cada persona, darrere de tot
el mal, hi ha un ésser huma
vulnerable i capa¢ de canviar.
Significa creure en la possibilitat de
transformacio i d’evolucio dels
altres.

Si una persona no perdona, pot ser
que es prengui els altres massa
seriosament, que els exigeixi massa.
Pero «prendre’s una persona
seriosament del tot, significa
destruir-la», adverteix el filosof



Robert Spaemann.[16] Tots som
febles i fallem amb frequencia. I
moltes vegades no som conscients de
les consequiéencies dels nostres actes:
«No sabem que fem.»[17] Quan, per
exemple, una persona esta enfadada,
diu coses que, en el fons, no pensa ni
vol dir. Si m’agafo tot el que diu al
peu de la lletra i em poso a
«analitzar» que ha dit quan estava
rabiosa, puc causar conflictes sense
fi. Si portéssim els comptes de totes
els errors d’una persona, acabariem
transformant en un monstre fins i tot
I’ésser més encantador.

Hem de creure en les capacitats de
I’altre i donar-li-ho a entendre. De
vegades impressiona veure quant es
pot transformar una persona, si se li
fa confianca, i com canvia, si se la
tracta segons la idea perfeccionada
que es té d’ella. Hi ha moltes
persones que saben animar els altres
a ser millors. Els comuniquen la
seguretat que hi ha moltes coses



bones i boniques a dins seu, malgrat
tots els seus errors i les seves
caigudes. Actuen segons el que diu la
saviesa popular: «Si vols que I’altre
sigui bo, tracta’l com si ja ho fos.»

3. Generositat

Perdonar exigeix un cor
misericordios i generos. Significa
anar més enlla de la justicia. Hi ha
situacions molt complexes en les
quals la mera justicia és impossible.
Si s’ha robat, es retorna; si s’ha
trencat alguna cosa, s’arregla o se
substitueix. Pero, i si algu perd un
organ, un familiar o un bon amic? Es
impossible restituir-ho amb la
justicia. Precisament en aquests
casos, en que el castig no cobreix mai
la perdua, és on el perdé hi té
cabuda.

El perd6 no anul-la el dret, pero el
supera infinitament. Es per
naturalesa incondicional, ja que és
un do gratuit de ’'amor, un do



sempre immerescut. Aixo significa
que el que perdona no exigeix res al
seu agressor, ni tan sols que li faci
mal el que ha fet. Abans, molt abans
que l’agressor busca la reconciliacio,
el que estima ja I’ha perdonat.

El penediment de I’altre no és una
condicio necessaria per al perdo, tot
que si que és convenient. Certament,
és molt més facil perdonar quan
I’altre demana perdd. Pero de
vegades cal comprendre que en els
que obren malament hi ha bloquejos
que els impedeixen admetre la seva
culpabilitat.

Hi ha una manera «impura» de
perdonar,[18] quan es fa amb calculs,
especulacions i metes: «Et perdono
perque t’adonis de la barbaritat que
has fet; et perdono perqueé milloris.»
Poden tenir finalitats educatives
lloables, pero en aquest cas no es
tracta del perd¢ veritable que es
concedeix sense cap condicio, igual



com I’amor autentic: «Et perdono
perque t’estimo, malgrat tot.»

Puc perdonar l’altre fins i tot sense
donar-li-ho a entendre, i en aquest
cas no entendria res. Es un regal que
li faig, tot i que no se n’adona, o tot i
que no sap per que.

4. Humilitat

Cal prudeéncia i delicadesa per veure
com mostrar el perdo a l’altre. A
vegades no és aconsellable fer-ho de
seguida, quan l’altra persona encara
esta agitada. Li pot semblar una
revenja sublim, i pot humiliar-la i
fer-la enfadar encara més. En efecte,
I’oferta de la reconciliacio pot tenir
un caracter d’acusacio. Pot amagar
una actitud farisaica: vull demostrar
que tinc rao i que soc generaos.
Llavors el que impedeix arribar a la
pau no és ’obstinacio de I’altre, sino
la meva propia arrogancia.



D’altra banda sempre és un risc
oferir el perdd, ja que aquest gest no
n’assegura la recepcio i pot molestar
I’agressor en qualsevol moment.
«Quan un perdona, s’abandona a
I’altre, al seu poder, s’exposa al que
imprevisiblement pot fer i se 1i dona
llibertat d’ofendre i ferir (de
nou).»[19] Aqui es veu que cal
humilitat per buscar la reconciliacid.

Quan es donin les circumstancies —
potser després de forca temps—
convé tenir una conversa amb l’altre.
En aquesta conversa es poden donar
a coneixer les raons i els motius
propis, el punt de vista propi; i s’ha
d’escoltar atentament els arguments
de l’altre. Es important escoltar fins
al final, i esforgar-se també per
captar les paraules que l’altre no diu.
De tant en tant és necessari «canviar
la cadira», almenys mentalment, i
intentar veure el mon des de la
perspectiva de l’altre.



El perdo és un acte de forca interior,
pero no de voluntat de poder. Es
humil i respectuds amb l’altre. No
pretén dominar ni humiliar. Perque
sigui veritable i «pur», la victima ha
d’evitar qualsevol senyal, per petit
que sigui, de «superioritat moral»
que, en principi, no existeix; almenys
no som nosaltres els que hem de
jutjar que s’amaga al cor dels altres.
En les converses s’ha d’evitar acusar
I’agressor sempre de nou. Qui
demostra la mateixa
irreprotxabilitat, no ofereix realment
el perdd. Enfurismar-se per la culpa
d’un altre pot conduir amb gran
facilitat a la repressio de la culpa
d’un mateix. Hem de perdonar com a
pecadors que som, no com a justos, i
per aixo el perdd és més per
compartir que per concedir.

Tots necessitem el perdo, perque tots
fem mal als altres, tot 1 que a vegades
potser no ens n’adonem. Necessitem

el perdo per desfer els nusos del



passat i comencar de nou. Es
important que cadascu reconegui la
propia flaquesa, els propis errors —
que, potser, han portat I’altre a un
comportament desviat—, i no dubti a
demanar, al seu torn, perdé a 'altre.

II1. Reflexio final

Hem parlat d’'una tasca interior
autentica i dura. No podem negar
que l’exigencia del perdo arriba en
certs casos al limit de les nostres
forces. Es pot perdonar quan
I’opressor no es penedeix en absolut
del que ha fet, sind que fins i tot
insulta la seva victima i creu que ha
obrat correctament? Una mare podra
perdonar mai I’assassi del seu fill?
Podem perdonar una persona que
ens ha deixat completament en
ridicul davant dels altres, que ens ha
tret la llibertat o la dignitat, que ens
ha enganyat, difamat o destruit en
una cosa que per a nosaltres era molt
important? Potser mai no sera



possible perdonar de tot cor, almenys
si comptem només amb la nostra
propia capacitat. Pero un cristia
compta, a més, amb I’'ajuda
totpoderosa de Déu. «<Amb el meu
Déu, salto els murs», canta el
salmista. Podem referir aquestes
paraules als murs que estan al nostre
cor. Amb I’'ajuda de bons amics i,
sobretot, amb la gracia de Déu, és
possible fer aquesta tasca
summament dificil i alliberar-nos a
nosaltres mateixos. Perdonar és un
acte de fortalesa espiritual, un gran
alleujament. Significa optar per la
vida i actuar amb creativitat.

Tanmateix, no sembla adequat dictar
comportaments a les victimes. A les
persones cal deixar-los tot el temps
que necessitin per arribar al perdo.
Si algu acusés algu altre de rancoros
0 venjatiu, faria la seva ferida més
gran. Sant Tomas d’Aquino, el gran
teoleg de I’Edat Mitjana, aconsella als
qui pateixen, entre d’altres coses, que



no es trenquin el cap amb
arguments, ni amb llegir, ni escriure;
abans que res, han de prendre un
bany, dormir i parlar amb un amic.
[20] En un primer moment,
generalment no som capacos
d’acceptar un dolor important.
Abans que res, ens hem de
tranquil-litzar, acceptar que ens
costa perdonar, cosa per la qual
necessitem temps. Seguir el ritme de
la nostra naturalesa ens pot ajudar
molt. No ens podem sorprendre
davant de dificultats com aquestes,
tant si son propies, com si s6n
alienes.

Si aconseguim crear una cultura del
perdo, podrem construir junts un
mon habitable, on hi haura més
vitalitat i fecunditat; podrem
projectar junts un futur realment
nou. Per acabar, ens poden ajudar
unes savies paraules: «Vols ser feli¢
un moment? Venja’t. Vols ser felic¢
sempre? Perdona.»



Jutta Burggraf, (Hildesheim, 11 de
julio de 1952-Pamplona, 5 de
noviembre de 2010). Teologa
alemanya que va escriure aquest
article per a «Retos de futuro en
educacion». (Ed. per O. F. Otero.
Madrid, 2004)

Notes

[1] S’ha destacat que la justicia,
juntament amb la veritat, son els
pressupostos del perdo. Cf. JOAN PAU
II. Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau Ofereix el perdd, rep la
pau, 1-I-1997.

[2] Mt 5, 38.

[3] Scheler, Max. «Das Ressentiment
im Aufbau der Moralen», Vom
Umsturz der Werte. p. 36



[4] Raybon, Patricia. My first white
friend. Nova York: Penguin books,
1996, p. 4.

[5] Cf. Hildebrand, Dietrich von.
Moralia. Ratisbona: 1980, p. 338.

[6] Kolnai, Aurel. «Forgiveness», a
Williams, B.; Wiggins, D. (ed.). Ethics,
value and reality: Selected papers of
Aurel Kolnai. Indianapolis: 1978, p.
95.

[7] Cf. Wiesenthal, Simon. Sunflower:
On the possibilities and limits of
forgiveness. Nova York, 1998.
Tanmateix, la questio del perdo es
presenta oberta per a aquest autor.
Cf. Los limites del perdon. Barcelona:
Planeta, 1998.

[8] Levi, Primo. Si aixo és un home.
Barcelona: Planeta, 1987, p. 186. Cf.
Els enfonsats i els salvats. Barcelona:
Edicions 62, 1995, p. 117.



[9] Se sol atribuir aquesta frase al
filosof estoic Epictet, que era un
esclau. Cf. Epictet, Handbiichlein der
Moral, edici6 a carrec de Schmidt, H.
Stuttgart: 1984, p. 31.

[10] L’odi no es dirigeix a les
persones, sind a les obres. Cf. Rm 12,
9. Apoc 2, 6.

[11] Camus, Albert. Cartes a un amic
alemany. Barcelona: Lleonard
Muntaner Editors, 1995, p. 58.

[12] Cf. Crespo, Mariano. El perdon:
Una investigacion filosofica.
Barcelona: Encuentro, 2004, p. 96.

[13] Pieper, Josef. Uber die Liebe.
Munic: 1972, p. 38.

[14] Cf. ibidem, p. 47.

[15] Kierkegaard, Sgren. Die
Krankheit zum Tode. Munic, 1976, p.
99.



[16] Spaemann, Robert. Felicidad y
benevolencia. Madrid: Ediciones
Rialp, 1991, p. 273.

[17] Pero també existeix un no voler
veure, una ceguesa voluntaria. Cf.
Hildebrand, Dietrich von. Sittlichkeit
und ethische Werterkenntnis: Eine
Untersuchung tiber ethische
Strukturprobleme. Vallendar: p. 49.

[18] Cf. Jankélévitch, Vladimir. El
perdon. Barcelona: Planeta, 1999, p.
144.

[19] Cencini, Amedeo. Vivir en paz.
Bilbao: 1997, p. 96.

[20] Cf. Sant Tomas d’Aquino. Summa
teologica, II-1I. p. 22.

Jutta Burggraf




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/aprendre-a-
perdonar/ (02/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/aprendre-a-perdonar/
https://opusdei.org/ca/article/aprendre-a-perdonar/
https://opusdei.org/ca/article/aprendre-a-perdonar/

	Aprendre a perdonar

