
opusdei.org

Amb l’afecte a la
mirada:
misericòrdia i
fraternitat

Al fons del misteri de la
misericòrdia divina batega
l’alegria de Déu que vol entrar
al món. La misericòrdia no és,
doncs, només un ressort que
s’activaria davant la debilitat o
les imperfeccions dels qui ens
envolten: és un amor sense
reserves, que no calcula; és
irradiació d’un amor que no és
d’aquest món.



18/01/2018

Poc a poc, al ritme de les festes
litúrgiques i dels esdeveniments del
Jubileu, estem intentant «tenir la
mirada fixa»[1] durant aquest any
sant. Des de la butlla de convocació
del Jubileu, el Papa va subratllar que
el misteri de la misericòrdia de Déu
es dirigeix no només als que viuen
lluny de la casa del Pare, sinó també
als que, amb les nostres limitacions,
intentem viure a prop de Déu:
perquè siguem «també nosaltres
mateixos signe eficaç de l’obrar del
Pare (…), perquè faci més fort i eficaç
el testimoni dels creients».[2]

La misericòrdia és «la biga mestra
que sosté la vida de l’Església»,[3] i
per això abraça tots els aspectes de
l’existència dels cristians. En un
primer moment, podria semblar que
es tracta d’un eslògan, una manera



diferent de parlar de les coses de
sempre; i, tanmateix, és més que
això: la misericòrdia és la llum i la
força de Déu per redescobrir «amb
tot el poble sant, l’amplada i la
llargada, l’alçada i la profunditat»[4]
del seu amor.

Revisar l’amor

La reflexió calmada sobre la
misericòrdia, com quelcom que ens
toca de prop, ajudarà a puntualitzar,
en el diàleg amb el Senyor, on es
podria haver entelat el nostre amor:
si en nosaltres hi ha quelcom del fill
gran de la paràbola del Pare
misericordiós, que no era capaç
d’alegrar-se amb la resta;[5] o del
fariseu que pujava al temple satisfet
de les coses que complia, però amb el
cor fred;[6] o del serf que, havent-se
fet perdonar per l’amo, no estava
disposat a passar per alt els petits
deutes d’un altre.[7]



«Conec les teves obres, el teu esforç i
la teva constància (…). Ets pacient i
constant, i no has defallit quan has
hagut de sofrir pel fet de portar el
meu nom. Però tinc contra tu que no
tens l’amor que abans tenies».[8]
Amb aquestes paraules de
l’Apocalipsi, Déu truca a la porta dels
cristians que s’esforcen per viure
amb profunditat la seva fe: els
confirma en el bé que fan, però els
empeny alhora a una nova
conversió. En la mateixa longitud
d’ona es mouen aquestes paraules de
sant Josepmaria, que ens poden
ajudar a il·luminar el fons de
l’ànima:

«Compleixes un pla de vida exigent:
matines, fas oració, freqüentes els
sagraments, treballes o estudies molt,
ets sobri, et mortifiques..., però notes
que et falta alguna cosa!

»Porta aquesta consideració al teu
diàleg amb Déu: com la santedat —la



lluita per aconseguir-la— és la
plenitud de la caritat, has de revisar
el teu amor a Déu i, per Ell, als altres.
Potser descobriràs llavors, amagats
en la teva ànima, grans defectes,
contra els quals ni tan sols lluitaves:
no ets bon fill, bon germà, bon
company, bon amic, bon col·lega (…).

»Et “sacrifiques” en molts detalls
“personals”: per això estàs enganxat
al teu jo, a la teva persona i, en el
fons, no vius per a Déu ni per als
altres: només per a tu».[9]

La misericòrdia de Déu, si deixem
que ens entri a l’ànima, ens porta a
revisar l’amor, per despertar els
plecs en què el cor es podria haver
quedat encongit, endormiscat,
gairebé sense adonar-nos-en; ens fa
descobrir que vivim pels altres; ens
treu d’un excessiu «afany de
seguretat personal»[10] en el qual hi
podria haver poc lloc per a Déu i pels
qui ens acompanyen o ens surten a



buscar. La meva alegria, pregunta el
Papa, és «sortir de mi mateix per
anar a la cerca dels altres» o «tenir-
ho tot resolt, tancat en mi mateix»?
[11]

Alegrar-se amb els altres

«Déu és alegria —deia sant Joan Pau
II als joves—, i en l’alegria de viure hi
ha un reflex de l’alegria originària
que Déu va experimentar en crear
l’home»,[12] i que torna a
experimentar en perdonar-nos: «en
el cel hi haurà més alegria per un sol
pecador que es converteix que no
pas per noranta-nou justos que no
necessiten convertir-se ».[13] Al fons
del misteri de la misericòrdia divina
batega «l’alegria de Déu que vol
entrar al món».[14] D’aquí el prec de
sant Pau: «el qui fa obres de
misericòrdia, que les faci amb
alegria».[15]

Per això, la misericòrdia no és només
un ressort que s’activaria únicament



davant la debilitat o les
imperfeccions dels qui ens envolten:
és un amor sense reserves, que no
calcula; una llum que ho envaeix tot,
i que fa de les virtuts cristianes trets
amables i atractius de la personalitat
i, sobretot, irradiació d’un amor que
no és d’aquest món.[16] «La veritable
virtut —va escriure sant Josepmaria
a Camí—, no és trista ni antipàtica,
sinó amablement alegre».[17] Anys
més tard tornaria sobre aquesta
mateixa idea, ponderant un
comentari sentit de passada:

«Sou tots tan alegres que un no s’ho
espera», vaig sentir comentar.

»Ve de lluny la dèria diabòlica dels
enemics de Crist, que no es cansen de
murmurar que la gent lliurada a Déu
és de l’“encapotada”. I,
malauradament, alguns dels qui
volen ser “bons” els fan ressò, amb
les seves “virtuts tristes”.



»—Et donem gràcies, Senyor, perquè
has volgut comptar amb les nostres
vides, joiosament alegres, per
esborrar aquesta falsa caricatura.

»—Et demano també que no ho
oblidem».[18]

La misericòrdia, doncs, per
“funcionar”, per ser genuïna, 
alegrement ho ha d’envair tot per ser
genuïna en la nostra vida. L’alegria
es predica de la joventut, perquè un
esperit jove no calcula, no es posa
límits. Perquè la nostra vida cristiana
no sigui una «falsa caricatura», ha
d’estar tota impregnada d’alegre
misericòrdia. No és aquesta una visió
utòpica, perquè la misericòrdia és
compatible amb la feblesa, i de fet la
feblesa mateixa ens permet créixer
en misericòrdia, perquè ens fa més
humils i capaços de comprendre que
els qui estan al nostre costat també
tenen defectes. Per això, malgrat que
de vegades —perquè vam ser durs,



perquè no vam saber donar-nos als
altres, etc.— no aconseguirem
reflectir la misericòrdia de Déu,
almenys li podem dir al Senyor que
voldríem ser misericordiosos en tot.
Ell ens ajudarà a no calcular, a no fer
accepció de persones o de
circumstàncies, de manera que es
compleixi en nosaltres allò que
«donar-se sincerament als altres és
de tal eficàcia que Déu ho premia
amb una humilitat plena d’alegria».
[19] I donarem també llavors aquest
aire net als altres, que no és l’«alegria
fisiològica, d’animal sa»,[20] perquè
la veritable alegria «prové
d’abandonar-ho tot i d’abandonar-te
en els braços amorosos del nostre
Pare-Déu».[21] Qui s’abandona així
en Déu, transmet, moltes vegades
sense adonar-se, l’alegria que Déu li
dona; una alegria que «neix de la
gratuïtat d’una trobada», d’«escoltar:
“Tu ets important per a mi”, no
necessàriament amb paraules (…) I
és precisament això el que Déu ens fa



comprendre»,[22] i el que podem fer
comprendre, també sense paraules,
als altres.

Afecte

Quan sant Josepmaria parlava de la
caritat, moltes vegades l’anomenava
també afecte [23] —un terme difícil
de traduir a algunes llengües, però
central en els seus ensenyaments—,
per aclarir que la veritable caritat no
és «oficial, eixuta i sense ànima»,
sinó que està plena d’«escalf humà»,
[24] de comprensió, d’obertura.
“Viure la caritat” és molt més que
observar certes formes externes
d’educació o de guardar un respecte
fred, que en realitat manté a l’altre a
distància: és obrir el cor,[25] treure
les barreres amb les quals de
vegades ens blindem davant el que
ens resulta menys amable en la
manera de ser dels altres. Respecte ve
de respectus, mirada atenta,
consideració: el veritable respecte no



és una resignació educada davant els
defectes dels altres, amb la qual ens
quedem protegits darrere del nostre
mur de defensa, sinó un port proper,
comprensiu, magnànim, que ens
permet mirar de debò els ulls a
cadascú. A aquesta mateixa actitud
es refereix el Papa quan parla de la 
tendresa, que és «caritat respectuosa
i delicada»:[26] «intenteu sempre —
deia en una ocasió— ser una mirada
que acull, una mà que alleuja i
acompanya, una paraula de consol,
una abraçada de tendresa».[27]

«Seguint l’exemple del Senyor,
compreneu els vostres germans amb
un cor molt gran, que no s’espanti de
res, i estimeu-los de debò (...). Com
que sou molt humans, sabreu passar
per sobre de petits defectes i veure
sempre, amb comprensió maternal,
el costat bo de les coses».[28] Fins i
tot si ja ens resulta coneguda, és bo
que redescobrim la vibració de
misericòrdia que batega en aquella



comparació de sant Josepmaria:
D’una manera gràfica i bromejant, us
he fet notar la impressió diferent que
es té d’un mateix fenomen, segons
s’observi amb afecte o sense. I us
deia —i perdoneu-me, perquè és molt
gràfic— que, del nen que camina
amb el dit al nas, comenten les
visites: com n’és de brut!; mentre la
seva mare diu: serà investigador!
Filles i fills meus, ja m’enteneu: hem
de disculpar. No manifesteu
repugnància per menudeses
espirituals o materials, que no tenen
massa categoria. Mireu els vostres
germans amb amor i arribareu a la
conclusió —plena de caritat— que 
tots som investigadors!».[29]

Les persones se’ns presenten de
manera molt diferent segons com les
observem, «amb afecte o sense». La
misericòrdia no és, doncs, només una
disposició encomiable del cor; sant
Josepmaria ens la mostra com una
condició necessària per conèixer els



altres, sense les distorsions
generades pel nostre amor propi. En
veure els altres amb misericòrdia, no
edulcorem la mirada: els veiem com
els veu Déu; els veiem com
veritablement són: homes i dones
amb virtuts que admirem, però
també amb defectes que
probablement els fan patir, tot i que
exteriorment no ho manifestin, i que
reclamen una ajuda plena de
comprensió. Sense misericòrdia, en
canvi, perdem angle de visió i
profunditat de camp: empetitim els
altres. Mirar amb afecte —estimar
amb la mirada— permet conèixer
millor, i així també estimar millor.
«El cor humà té un coeficient de
dilatació enorme. Quan estima,
s’eixampla en un crescendo d’afecte
que supera totes les barreres. Si
estimes el Senyor, no hi haurà
criatura que no trobi lloc en el teu
cor».[30]

Formes quotidianes del perdó



La unitat d’una família no
s’identifica amb la mera cohabitació
dels seus membres, de la mateixa
manera que la pau no és la simple
absència de guerra. En una llar, una
empresa, podria no haver-hi grans
conflictes, i alhora existir-hi murs
subtils amb els quals els uns es
protegeixen dels altres. Són murs
que s’aixequen de vegades gairebé
sense adonar-nos-en, perquè la
convivència quotidiana comporta,
gairebé inevitablement, tensions o
disgustos: «Hi ha friccions,
diferències... Però això són coses
corrents, que fins un cert punt
contribueixen fins i tot a posar la
seva sal als nostres dies. Són
insignificances, que el temps sempre
supera».[31] El temps acaba mostrant
—sempre que no deixem que la
supèrbia les infli— que algunes coses
a les quals en el seu moment
donàvem molta importància, en
realitat no la tenien. Per això,
especialment en la vida familiar, és



important estar atents per evitar que
s’alcin, ni tan sols una mica, aquests
murs de vegades gairebé
imperceptibles que ens distancien els
uns dels altres. Si en lloc de passar
per alt les coses que ens resulten
molestes alimentéssim
ressentiments, el que sí que és
“normal” i inofensiu ens podria
entumir de mica en mica el cor, de
manera que el nostre tracte amb els
altres, i així l’ambient de la casa,
s’aniria enrarint.

La misericòrdia ens fa sortir del
cercle viciós del ressentiment, que
porta a atresorar una llista de
greuges, en la qual el jo sempre surt
enaltit a costa de les deficiències dels
altres, reals o imaginàries. L’amor de
Déu ens empeny, en canvi, a buscar-
lo en el nostre cor, per trobar-hi el
nostre alleujament. «Per on puc
començar per disculpar les petites o
grans ofenses que patim cada dia?
Abans de res per l’oració (…). Es



comença pel propi cor: podem
afrontar amb l’oració el ressentiment
que experimentem, encomanant a
qui ens ha fet el mal a la
misericòrdia de Déu: “Senyor, et
demano per ell, et demano per ella”.
Després es descobreix que aquesta
lluita interior per perdonar purifica
del mal, i que l’oració i l’amor ens
alliberen de les cadenes interiors del
rancor. És tan lleig viure en el
rancor! Cada dia tenim l’ocasió
d’entrenar-nos per perdonar, per
viure aquest gest tan alt que acosta
l’home a Déu».[32] Sant Josepmaria,
per exemple, solia resar en els
moments de la missa també per
aquells que li havien fet algun mal.
[33]

Un cor misericordiós és un cor àgil,
que aconsegueix encaixar «amb
esportivitat», sense dramatismes, els
episodis menys agradables del dia.
[34] De vegades ens pot costar
perdonar, perquè s’acumula en



nosaltres el cansament, el neguit, la
tensió. Però és bo que —amb l’ajuda
de Déu, que no falta— aspirem a
perdonar sobre la marxa, i fins i tot a
perdonar per endavant, amb
magnanimitat: sense portar-ne el
compte. Si, per dir-ho així, donem
marge als altres —marge per
equivocar-se, per ser inoportuns, per
estar nerviosos—, no els haurem de
perdonar com qui fa una concessió:
els perdonarem sense donar-nos
importància, amb una caritat que
«tot ho excusa, tot ho creu, tot ho
espera, tot ho suporta».[35] Sens
dubte, ens pot costar digerir el
desacord; i en el seu moment potser
convindrà fer un comentari delicat a
aquesta persona, que l’ajudi a
millorar; però, en qualsevol cas,
podem perdonar de seguida, encara
que faci mal. Moltes vegades ni tan
sols s’haurà d’explicitar amb
paraules, per no detenir-nos més en
l’episodi, i n’hi haurà prou amb la
nostra proximitat i una mica



d’humor per treure dramatisme a les
coses. Quan superem la temptació de
tornar mal per mal, o fredor per
fredor, el Senyor ens omple l’ànima;
podem dir llavors amb el salmista:
«misericòrdia tua super vitas, la teva
misericòrdia val més que la vida»;
[36] i amb sant Josepmaria, que sabia
que era el Senyor que li eixamplava
el cor: «no m’ha calgut aprendre a
perdonar, perquè el Senyor m’ha
ensenyat a estimar».[37]

Carles Ayxelá

[1] Francesc, Butlla Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 3.

[2] Ibídem

[3] Ibídem, n. 10.

[4] Ef 3, 18.



[5] Cf. Lc 15, 28-32.

[6] Cf. Lc 18, 10-14.

[7] Cf. Mt 18, 23-35.

[8] Ap 2, 2-4.

[9] Sant Josepmaria, Solc, n. 739.

[10] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 18.

[11] Francesc, Homilia a Santa Marta,
25-II-2016.

[12] Sant Joan Pau II, Discurs, 6-
IV-1995.

[13] Lc 15, 7.

[14] Benet XVI, Homilia, 18-IV-2010.
Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Super
Psalmos, 24 n. 6: «En Déu es reconeix
la bondat, és a dir, la comunicació de
béns a les criatures, ja que el bé és
difusiu de si mateix. La misericòrdia,
al seu torn, fa referència a una



especial efusió de bondat per
remoure la misèria».

[15] Rm 12, 8.

[16] Cf. Jn 17, 21.

[17] Sant Josepmaria, Camí, n. 657.

[18] Solc, n. 58.

[19] Sant Josepmaria, Forja, núm.
591.

[20] Solc, n. 659.

[21] Ibídem.

[22] Francesc, Discurs, 6-VII-2013.

[23] Cf., per exemple, Solc, n. 821; 
Forja, n. 148; Amics de Déu, n. 125,
229; És Crist que passa, n. 36.

[24] És Crist que passa, n. 167.

[25] Cf. Amics de Déu, n. 225.

[26] Francesc, Missatge, 6-XII-2013.



[27] Francesc, Discurs, 9-XI-2013.

[28] Sant Josepmaria, Carta 29-
IX-1957, n. 35 (citat a E. Burkhart – J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2011, vol. II, p. 331-332).

[29] Ibídem.

[30] Via Crucis, VIII, n. 5.

[31] Sant Josepmaria, Converses, n.
101.

[32] Francesc, Angelus, 26-XII-2015.

[33] Cf. Javier Echevarría, Vivir la
Santa Missa, Rialp, Madrid 2010, p.
106, 151.

[34] Cf. Converses, n. 91.

[35] 1 Cor 13, 7.

[36] Sl 63, 4.



[37] Solc, n. 804.

Fotos: Santi González-Barros

Copyright © www.opusdei.org

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/amb-lafecte-a-la-
mirada-misericordia-i-fraternitat/

(23/01/2026)

https://www.opusdei.org
https://opusdei.org/ca/article/amb-lafecte-a-la-mirada-misericordia-i-fraternitat/
https://opusdei.org/ca/article/amb-lafecte-a-la-mirada-misericordia-i-fraternitat/
https://opusdei.org/ca/article/amb-lafecte-a-la-mirada-misericordia-i-fraternitat/

	Amb l’afecte a la mirada: misericòrdia i fraternitat

