
opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor (V):
Com es descobreix la
vocació?

Hi ha tantes històries de
vocació com persones. En
aquest article es mostren
algunes de les fites més
freqüents en aquest camí pel
qual s’obté la convicció sobre la
vocació.

18/03/2019

El sol s’ha post a Judea. Un inquiet
Nicodem acudeix a Jesús. Busca



respostes al que bull en el seu
interior. La flama d’un llum
esculpeix els seus rostres. El diàleg
que hi ha entre murmuris és ple de
misteri. Les respostes del Natzarè a
les seves preguntes el deixen
perplex. Jesús li adverteix: «El vent
bufa allà on vol; en sents la remor,
però no saps d’on ve ni on va. Així
mateix passa amb el qui neix de
l’Esperit» (Jn 3, 8). La vocació, tota
vocació, és un misteri, i el seu
descobriment, un do de l’Esperit.

Diu el llibre dels Proverbis: «Tres
coses m’ultrapassen i una quarta no
la comprenc: el camí de l’àguila per
l’aire, el camí de la serp damunt la
roca, el camí de la nau en alta mar, el
camí de l’home en la dona» ( Pr 30,
18-19). Amb més raó encara, qui,
sense l’ajuda de Déu, podria seguir el
rastre de la gràcia en una ànima,
identificar-ne el propòsit i descobrir
el sentit i la destinació d’una vida?
Qui, sense estar guiat pels dons de



l’Esperit Sant, seria capaç de saber
«d’on ve i on va» aquest buf diví en
l’ànima, moltes vegades audible en
forma d’anhels, incerteses, presagis i
promeses? És quelcom que ens
supera totalment. Per això, el primer
que necessitem per entreveure la
nostra crida personal és humilitat:
posar-nos de genolls davant de
l’inefable, obrir el nostre cor a l’acció
de l’Esperit Sant, que sempre ens pot
sorprendre.

Per descobrir la nostra vocació, o per
ajudar algú a fer-ho, no és possible,
per tant, «oferir fórmules
prefabricades, ni mètodes o
reglaments rígids».[1] Seria com
intentar «posar raïls a l’acció sempre
original de l’Esperit Sant»,[2] que
bufa on vol. En una ocasió, van
preguntar al cardenal Ratzinger:
«Quants camins hi ha per arribar a
Déu?». Amb desconcertant senzillesa,
va respondre: «Tants com homes».[3]
Hi ha tantes històries de vocació com



persones. En aquestes pàgines
mostrarem, per ajudar a reconèixer-
les, algunes de les fites més freqüents
en aquest camí pel qual s’obté la
convicció sobre la pròpia vocació.

Inquietud de cor

Nicodem percep una inquietud en el
seu cor. Ha sentit predicar Jesús i
s’ha commogut. Tanmateix, alguns
dels seus ensenyaments
l’escandalitzen. Ha presenciat amb
sorpresa els seus miracles, sí, però li
inquieta l’autoritat amb què Jesús
expulsa els mercaders del Temple, al
qual anomena «la casa del meu
Pare» (cf. Jn 2, 16). Qui s’atreveix a
parlar així? D’altra banda, en el seu
interior amb prou feines pot
reprimir una esperança secreta: Deu
ser aquest el Messies? Però encara
està ple d’incerteses i de dubtes. No
acaba de fer el pas de seguir
obertament Jesús, tot i que busca
respostes. I, per això, acudeix a Ell de



nit: «Rabí, sabem que ets un mestre
enviat per Déu, perquè ningú no
podria fer aquests senyals
prodigiosos que tu fas si Déu no
estigués amb ell» (Jn 3, 2). Nicodem
està inquiet.

El mateix passa amb altres
personatges de l’Evangeli, com aquell
jove que s’apropa un dia corrent a
Jesús i li pregunta: «Mestre, quina
cosa bona haig de fer per a obtenir la
vida eterna?» (Mt 19, 16). Està
insatisfet. Té el cor inquiet. Pensa
que és capaç de més. Jesús li
confirmarà que la seva cerca té
fonament: «Només et falta una
cosa...» (Mc 10, 21). També podem
pensar en els apòstols Andreu i Joan.
Jesús, en veure que el segueixen, els
pregunta: «Què busqueu?»(Jn 1, 38).
Els uns i els altres eren «cercadors»:
esperaven un esdeveniment
meravellós que canviés les seves
vides i les omplís d’aventura. Tenien



l’ànima oberta i famolenca, plena de
somnis, anhels i desitjos. Inquieta.

En una ocasió un jove va preguntar a
sant Josepmaria com se sentia la
vocació a l’Obra. La seva resposta va
ser: «No és una qüestió de sentiment,
fill meu, tot i que un s’adona de quan
el Senyor el crida. S’està inquiet. Es
nota una insatisfacció... No estàs
content de tu mateix!».[4] Sovint, en
el procés de cerca de la mateixa
vocació, tot comença amb aquesta
inquietud de cor.

Una presència amorosa

Però, en què consisteix aquesta
inquietud? D’on ve? En relatar
l’escena del jove que s’apropa al
Senyor, sant Marc diu que Jesús,
mirant-lo, el va estimar (Mc 10,21).
Això fa també amb nosaltres:
d’alguna manera, percebem en la
nostra ànima la presència d’un amor
de predilecció que ens escull per a
una missió única. Déu es fa present



al nostre cor i cerca la trobada, la
comunió. Tanmateix, aquesta meta
encara està per assolir, i d’aquí ve la
nostra inquietud.

Aquesta presència amorosa de Déu
en l’ànima es pot manifestar de
maneres diferents: anhels d’una
intimitat més gran amb el Senyor;
il·lusió de sadollar amb la meva vida
la set de Déu de les ànimes; desitjos
de fer créixer l’Església, família de
Déu al món; enyorança d’una vida en
la qual veritablement rendeixin els
talents rebuts; el somni d’alleujar
tant sofriment a tot arreu; la
consciència de ser un afavorit: «Per
què jo tant i d’altres tan poc?».

La crida de Déu també es pot revelar
en esdeveniments aparentment
fortuïts, que remouen interiorment i
deixen com un rastre del seu pas. En
contemplar la seva vida, explicava
sant Josepmaria: «El Senyor em va
anar preparant a desgrat meu, amb



coses aparentment innocents, de les
quals es valia per ficar en la meva
ànima aquesta inquietud divina. Per
això he entès molt bé aquell amor
tan humà i tan diví de santa Teresa
del Nen Jesús, que es commou quan a
les pàgines d’un llibre es veu una
estampa amb la mà ferida del
Redemptor. També a mi m’han
passat coses d’aquest estil, que m’han
remogut».[5]

Altres vegades, aquesta presència
amorosa es descobreix a través de
persones o maneres de viure
l’Evangeli que han deixat l’empremta
de Déu en la nostra ànima. Perquè,
tot i que de vegades és un
esdeveniment o una trobada
inesperada el que ens canvia la vida,
és molt habitual que la nostra crida
prengui forma a partir del que hem
viscut fins aquell moment.
Finalment, de vegades són algunes
paraules de la Sagrada Escriptura les
que fereixen l’ànima, nien a l’interior



i ressonen dolçament, potser fins i tot
per acompanyar-nos al llarg de la
vida. Això li va passar, per exemple,
a santa Teresa de Calcuta amb una de
les paraules de Jesús a la Creu: «Tinc
set» (Jn 19, 28); o a sant Francesc
Xavier, per a qui va ser decisiva
aquesta pregunta: «Què en trauria
l’home de guanyar tot el món si
perdia la vida?» (Mt 16, 26).

Però potser el més característic
d’aquesta inquietud de cor és que
pren la forma del que podríem
anomenar una simpatia antipàtica.
Amb paraules de sant Pau VI, la crida
de Déu es presenta com «una veu
inquietant i tranquil·litzant a un
temps, una veu dolça i imperiosa,
una veu molesta i, alhora, amorosa».
[6] La crida ens atreu alhora que ens
produeix rebuig; ens impulsa a
abandonar-nos en l’amor, alhora que
ens espanta el risc de la llibertat:
«Ens resistim a dir que sí al Senyor,
es vol i no es vol».[7]



Unir els punts en l’oració

Nicodem acudeix a Jesús empès per
la seva inquietud. La figura amable
del Senyor ja és present al seu cor: ja
ha començat a estimar-lo, però
necessita trobar-se amb Ell. En el
diàleg que segueix, el Mestre li
descobreix nous horitzons: «T’ho ben
asseguro: ningú no pot entrar al
Regne de Déu si no neix de l’aigua i
de l’Esperit», i el convida a una vida
nova, a un nou començament; a
néixer «de l’aigua i de l’Esperit» (Jn 3,
5). Nicodem no ho entén, i pregunta
amb senzillesa: i com pot ser tot
això? (cf. Jn 3, 9). En aquesta trobada
cara a cara amb Jesús, a poc a poc,
anirà prenent forma una resposta
sobre qui és ell per a Jesús, i qui
hauria de ser Jesús per a ell.

Perquè la inquietud de cor adquireixi
un significat rellevant en el
discerniment de la mateixa vocació,
s’ha de llegir, valorar i interpretar en



l’oració, en el diàleg amb Déu: «Per
què passa això ara, Senyor? Què em
vols dir? Per a què aquests anhels i
inclinacions al meu cor? Per què això
m’inquieta a mi i no als qui
m’envolten? Per què m’estimes tant?
Com puc fer un millor ús d’aquests
dons que m’has donat?». Només amb
aquesta disposició habitual d’oració
s’entreveu la cura amorosa de Déu —
la seva Providència— en els
esdeveniments de la nostra vida, en
les persones que ens hem anat
trobant, fins i tot en la manera en
què s’ha anat modelant el nostre
caràcter, amb els seus gustos i
aptituds. És com si Déu, al llarg del
camí, ens hagués anat posant uns
punts que, només ara, en unir-los en
l’oració, van agafant la forma d’un
dibuix reconeixible.

Benet XVI ho va explicar així: «El
secret de la vocació està en la relació
amb Déu, en l’oració que creix
justament en el silenci interior, en la



capacitat de sentir que Déu és a prop.
I això és veritat tant abans de
l’elecció, o sigui, en el moment de
decidir i partir, com després, si es vol
perseverar i ser fidel en el camí».[8]
Per això, per a qui es pregunti per la
seva vocació, la primera cosa i la més
fonamental és apropar-se a Jesús en
l’oració, i aprendre a mirar amb els
seus ulls la vida d’un mateix. Li
passarà potser com a aquell cec a qui
Jesús unta amb saliva els ulls: al
principi hi veu borrós; els homes li
semblen com arbres errants. Però
deixa que el Senyor hi insisteixi, i ho
acaba veient tot amb claredat (cf. Mc
8, 22-25).

El detonador

Dos anys més tard d’aquella trobada
nocturna amb Jesús tindrà lloc un
esdeveniment que obligarà Nicodem
a prendre una posició definida, i a
donar-se a conèixer obertament com
a deixeble del Senyor. Instigat pels



prínceps dels sacerdots i els fariseus,
Pilat crucifica Jesús de Nazaret. Josep
d’Arimatea aconsegueix el permís
per retirar el seu cos i sepultar-lo. I
sant Joan escriu: «També hi va anar
Nicodem, el qui temps enrere havia
visitat Jesús de nit»(Jn 19, 39). La
Creu del Senyor, l’abandonament
dels seus deixebles, i potser
l’exemple de fidelitat de Josep
d’Arimatea, interpel·len
personalment Nicodem i l’obliguen a
prendre una decisió: «Els altres fan
això; jo, què faré amb Jesús?».

Un detonador és una petita quantitat
d’explosiu, més sensible i menys
potent, que s’inicia per mitjà d’una
metxa o una espurna elèctrica, i fa
esclatar així la massa principal
d’explosiu, menys sensible, però més
potent. En el procés de cerca de la
vocació és freqüent que hi hagi un
esdeveniment que, com un
detonador, actuï sobre totes les
inquietuds del cor, i els faci cobrar



un sentit precís que assenyali un
camí i impulsi a seguir-lo. Aquest
esdeveniment pot ser de tipus molt
divers, i la seva càrrega emocional
pot tenir més o menys entitat. El més
important, igual que passa amb la
inquietud de cor, és que es llegeixi i
s’interpreti en l’oració.

El detonador pot ser una moció
divina en l’ànima, o la trobada
inesperada amb el món sobrenatural,
com el que li va passar al Papa
Francesc quan era a prop dels 17
anys. Era un dia de setembre, i es
preparava per sortir de festa amb els
seus companys. Però va decidir
passar abans un moment per la seva
parròquia. Quan hi va arribar, hi va
trobar un sacerdot que no coneixia;
el va impressionar el seu recolliment,
per la qual cosa va decidir confessar-
se amb ell. «En aquesta confessió em
va passar una cosa estranya, no sé
què va ser, però em va canviar la
vida; jo diria que em van sorprendre



amb la guàrdia baixa», evocava al
cap de mig segle. I ho interpretava
així: «Va ser la sorpresa, l’estupor
d’una trobada; em vaig adonar que
m’estaven esperant. Des d’aquell
moment, per a mi Déu és el que et 
primereja. Un l’està buscant, però Ell
et busca primer».[9]

Altres vegades, el detonador serà
l’exemple de lliurament d’un amic
proper: «el meu amic s’ha lliurat a
Déu, i jo què?»; o la seva invitació
amable a acompanyar-lo en un camí
concret: aquell «Vine i ho veuràs» (Jn
1,46) de Felip a Natanael. Fins i tot
podria ser un esdeveniment
aparentment trivial, però carregat de
significat per a qui ja té la inquietud
al cor. Déu sap com servir-se de fins i
tot coses molt petites per remoure’ns
l’ànima. Això li va passar a sant
Josepmaria quan, al mig de la neu, el
va anar a trobar l’Amor de Déu.



Tanmateix, sovint, més que d’una
detonació es tracta d’una decantació,
que es produeix senzillament en la
maduració gradual de la fe i l’amor, a
través de l’oració. A poc a poc,
gairebé sense adonar-se’n, amb la
llum de Déu, s’assoleix una certesa
moral sobre la vocació personal, i es
pren aquesta decisió, amb l’impuls
de la gràcia. El beat John Henry
Newman descrivia magistralment
aquest procés, quan rememorava la
seva conversió: «La certesa és
instantània, es produeix en un
moment concret; el dubte, en canvi,
és un procés. Jo, encara, no caminava
a prop de la certesa. La certesa és
una acció reflexa: és saber que un
sap. I això és una cosa que no vaig
tenir fins poc abans de la meva
conversió. Però (...) qui pot dir el
moment exacte en què la idea que un
té, com els platerets de la balança,
comença a canviar, i el que tenia més
probabilitat a favor d’un costat
comença a ser dubte?».[10] Aquest



procés per decantació, en el qual
s’arriba a madurar una decisió de
lliurament a poc a poc i sense
sobresalts, és en realitat d’ordinari
molt més segur que el procés
provocat pel fulgurant llampec d’un
senyal extern, que fàcilment ens pot
enlluernar i ens confon.

En qualsevol cas, quan es produeix
aquest punt d’inflexió, no només
s’aclareix la nostra mirada: també la
nostra voluntat es veu moguda a
abraçar aquest camí. Per això, sant
Josepmaria va poder escriure: «Si em
pregunteu com es nota la crida
divina, com se n’adona un, us diré
que és una visió nova de la vida. És
com si s’encengués una llum dins
nostre; és un impuls misteriós».[11]
La crida és llum i impuls. Llum en la
nostra intel·ligència, il·luminada per
la fe, per llegir la nostra vida; impuls
al nostre cor, encès en amor de Déu,
per desitjar seguir la invitació del
Senyor, encara que sigui amb aquella



simpatia antipàtica pròpia de les
coses de Déu. Per això, convé que
cadascú demani «no només llum per
veure el seu camí, sinó també força
per voler-se unir a la voluntat
divina».[12]

L’ajuda de la direcció espiritual

No sabem si Nicodem va consultar
els altres deixebles, abans d’anar a
veure Jesús o després. Potser va ser
el mateix Josep d’Arimatea qui el va
animar a seguir obertament Jesús,
sense tenir por dels altres fariseus.
D’aquesta manera, l’hauria portat
cap a la seva trobada definitiva amb
Jesús. Precisament en això consisteix
l’acompanyament o la direcció
espiritual: en poder tenir el consell
d’algú que camina amb nosaltres;
algú que intenta viure en sintonia
amb Déu, que ens coneix i ens vol bé.

És veritat que la crida sempre és una
cosa entre Déu i jo. Ningú no pot
veure la vocació per mi. Ningú no es



pot decidir per mi. Déu es dirigeix a
mi, em convida a mi, i em dona la
llibertat de respondre, i la seva
gràcia per fer-ho... a mi. Tanmateix,
en aquest procés de discerniment i
decisió, és una gran ajuda tenir un
guia expert; entre altres coses, per
confirmar que tinc les aptituds
objectives necessàries de cara a
emprendre aquest camí, i per
assegurar la rectitud de la meva
intenció en prendre la decisió de
lliurament a Déu. D’altra banda, com
diu el Catecisme, un bon director
espiritual es pot convertir en un
mestre d’oració:[13] algú que ens
ajuda a llegir, madurar i interpretar
les inquietuds del cor, les
inclinacions i els esdeveniments en la
nostra oració. També en aquest
sentit, la seva tasca ajudarà a aclarir
la mateixa crida. Es tracta, en fi,
d’algú que potser ens podrà dir un
dia, com sant Joan a sant Pere, en
divisar en la llunyania aquell home



que els parlava des de la vora: «És el
Senyor» (Jn 21, 7).

En tot cas, el discerniment és en bona
mesura un camí personal; i així és
també la decisió última. El mateix
Déu ens deixa lliures. Fins i tot
després del detonador. Per això,
passat l’instant inicial, és fàcil que
tornin a sorgir els dubtes. Déu no
deixa d’acompanyar-nos, però es
queda a certa distància. És cert que
Ell ho ha fet tot, i ho continuarà fent,
però ara vol que fem l’últim pas amb
plena llibertat, amb la llibertat de
l’amor. No vol esclaus, vol fills. I, per
això, ocupa un lloc discret, sense
imposar-se a la consciència, gairebé
podríem dir d’«observador». Ens
contempla i espera pacient i
humilment la nostra decisió.

***

«Tindràs un fill i li posaràs el nom de
Jesús» (Lc 1, 31-32). En l’instant de
silenci que va seguir l’anunci de



l’arcàngel sant Gabriel, el món
sencer semblava que contenia la
respiració. El missatge diví havia
estat lliurat. La veu de Déu s’havia
deixat sentir durant anys al cor de la
Mare de Déu. Però ara, Déu callava. I
esperava. Tot depenia de la lliure
resposta d’aquella donzella de
Natzaret. «Maria va dir: —Soc
l’esclava del Senyor: que es
compleixin en mi les teves
paraules» (Lc 1, 38). Anys més tard, al
peu de la Creu, santa Maria rebria de
les mans de Nicodem el cos mort del
seu Fill. Quina impressió deixaria en
aquest deixeble nouvingut veure
com, enmig d’aquest dolor immens,
la Mare de Jesús acceptava i
estimava una vegada més els camins
de Déu: «Faci’s en mi segons la teva
paraula». Com no es pot donar-ho tot
per un amor tan gran?

José Brage



[1] Sant Josepmaria, Carta 6.V.1945,
n. 42.

[2] Ibídem.

[3] J. Ratzinger, La sal de la tierra,
Palabra, Madrid 1997, p. 36.

[4] Sant Josepamria, notes d’una
reunió familiar, Crónica, 1974, vol. I,
p. 529.

[5]En diálogo con el Señor, edició
criticohistòrica, Rialp, Madrid 2017,
p. 199.

[6] Sant Pau VI, Homilia, 14.X.1968.

[7] Sant Josepamria, notes d’una
reunió familiar, Crónica, 1972, p. 460.

[8] Benet XVI, trobada amb els joves
a Sulmona, 4.VII.2010.

[9] S. Rubin i F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona,
2013, p. 48.



[10] Beat J.H. Newman, Apología pro
vita sua, Ciudadela, Madrid 2010, p.
215.

[11]Carta 9-I-1932, citat a El Opus Dei
en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, p.
148.

[12] F. Ocáriz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18.IX.2018.
Disponible aquí.

[13] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, núm. 2690.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-
i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-

la-vocacio/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/fernando-ocariz-sinodo-jovenes-vocacion-fe-discernimiento/
https://opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-la-vocacio/
https://opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-la-vocacio/
https://opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-la-vocacio/
https://opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-v-com-es-descobreix-la-vocacio/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (V): Com es descobreix la vocació?

