
opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor (II):
el que podria ser la
teva vida

El somni de tot cristià és que el
seu nom estigui escrit al Cor de
Déu. En el segon text de la sèrie
sobre la vocació —“Alguna cosa
gran i que sigui amor”— es
recull aquesta realitat.

31/01/2019

Mesopotàmia va veure néixer i
desaparèixer algunes de les
civilitzacions més antigues del món:



sumeris, accadis, babilònics,
caldeus... Encara que a l’escola
potser n’estudiem algunes, ens
semblen cultures distants i poc
relacionades amb nosaltres.
Tanmateix, d’aquesta zona va sorgir
un personatge que forma part de la
nostra família. Es deia Abram, fins
que Déu li va canviar el nom per
Abraham. La Bíblia el situa uns 1850
anys abans de l’arribada de Jesucrist
a la terra. Quatre mil anys després
ens en continuem recordant, quan a
la Santa Missa l’invoquem com «el
nostre pare en la fe»:[1] ell va donar
origen a la nostra família.

«T’he cridat pel teu nom»

Abraham és una de les primeres
persones que han passat a la història
per haver respost a una crida de Déu.
En el seu cas, era una petició molt
singular: «Ves-te’n del teu país, de la
teva família i de la casa del teu pare,
cap al país que jo t’indicaré» (Gn 12,



1). Després d’ell van venir, entre
d’altres, Moisès, Samuel, Elies i els
altres profetes... Tots van escoltar la
veu de Déu, que els convidava d’una
manera o una altra a «sortir del seu
país» i començar una nova vida en
companyia seva. Com a Abraham,
Déu els prometia que faria grans
coses a les seves vides: «Et convertiré
en un gran poble, et beneiré i faré
gran el teu nom, que serà font de
benedicció» (Gn 12, 2). A més, a
cadascun el va cridar pel seu nom; i
per això, juntament amb el record de
les accions de Déu, l’Antic Testament
conserva els noms dels qui van
col·laborar amb Ell. La carta als
Hebreus els elogia amb entusiasme
(cf. Hb 11, 1-40).

Quan Déu va enviar el seu Fill al
món, els cridats no només van
escoltar la veu de Déu; sinó que
també van poder veure un rostre
humà: Jesús de Natzaret. També a
ells Déu els va cridar a començar una



nova vida, a deixar un rastre
inesborrable en la història. En
coneixem els noms —Maria
Magdalena, Pere, Joan, Andreu...— i
els recordem també amb agraïment.

I després? Podria semblar que, amb
l’Ascensió de Jesús al cel, Déu
s’hauria retirat de la història. En
realitat, la seva acció no només
continua, sinó que ha augmentat. Si
al seu pas per la terra només en va
escollir uns quants, durant els últims
dos mil anys Déu ha «canviat els
plans» de milions d’homes i dones,
els ha obert horitzons que ells
mateixos no s’haurien pogut
imaginar. En coneixem els noms de
molts, que formen part del santoral
de l’Església. I hi ha una multitud
immensa d’homes i dones «de totes
les nacions, tribus, pobles i
llengües» (Ap 7, 9), sants
desconeguts, que són veritables
«protagonistes de la història».[2]



Avui, en aquest instant, Déu continua
buscant i trucant a la porta de
cadascú. A sant Josepmaria li
agradava considerar aquestes
paraules d’Isaïes: «jo t’allibero. T’he
cridat pel teu nom:» ets meu!» (Is 43,
1). En meditar-les, deia que li
portaven al cor «sabors de bresca i
de mel»,[3] perquè li permetien
percebre fins a quin punt era estimat
per Déu d’una manera
personalíssima, única.

També a nosaltres aquestes paraules
ens poden portar sabors de bresca i
de mel, perquè revelen que la nostra
vida és important per a Déu: que
compta amb tots, que convida
cadascú de nosaltres. El somni de tot
cristià és que el seu nom estigui
escrit al Cor de Déu. I és un somni
que està a l’abast de tothom.

«Compta les estrelles, si les pots
comptar»



Ens pot semblar excessiu veure la
nostra vida així, en continuïtat amb
la dels grans sants. Tenim
experiència de la nostra debilitat.
També la van tenir Moisès, Jeremies,
Elies, a qui no els van faltar els
moments dolents.[4] El mateix Isaïes,
per exemple, es deia en una ocasió:
«M’he cansat en va, he consumit per
no res les meves forces...» (Is 49, 4).
És veritat que de vegades la vida es
presenta així, com alguna cosa sense
gaire sentit o interès, per la facilitat
amb què es trunquen els nostres
projectes. La pregunta «per a què vull
viure» sembla que naufraga davant
l’experiència del fracàs, del
sofriment i de la mort.

Déu coneix perfectament tota
aquesta inestabilitat i la confusió en
la qual ens pot deixar. I, tanmateix,
ens ve a buscar. Per això, el profeta
no es queda en un crit de queixa, i
reconeix la veu del Senyor: «Jo t’he
fet llum de les nacions perquè portis



la meva salvació d’un cap a l’altre de
la terra» (Is 49, 6). Som dèbils, però
aquesta no és tota la veritat sobre la
nostra vida. Escriu el Papa:
«Reconeguem la nostra fragilitat,
però deixem que Jesús la prengui a
les seves mans i ens llanci a la
missió. Som fràgils, però portadors
d’un tresor que ens fa grans i que pot
fer més bons i feliços els qui el
rebin».[5]

La crida divina és una gran
misericòrdia de Déu; senyal que
m’estima, que li importo: «Déu
compta amb tu pel que ets, no pel
que tens: davant seu, la roba que
portes o el telèfon mòbil que fas
servir no val res; no li importa si vas
a la moda, li importes tu, tal com ets.
Als seus ulls, vals, i el que vals no té
preu».[6] Quan ens crida, Déu ens
allibera, perquè ens permet escapar-
nos d’una vida banal, dedicada a
satisfaccions petites que no són
capaces d’omplir la nostra set



d’amor. «Quan ens decidim a
respondre al Senyor: la meva
llibertat per a Vós, ens trobem
alliberats de totes les cadenes que
ens havien lligat a coses sense
importància».[7] Déu treu la nostra
llibertat de la seva petitesa, l’obre a
l’amplitud de la història del seu
Amor amb els homes, en la qual tots
—cadascuna i cadascun— som
protagonistes.

«La vocació encén una llum que ens
fa reconèixer el sentit de la nostra
existència. És el fet de convèncer-se,
amb la resplendor de la fe, del
perquè de la nostra realitat terrenal.
La nostra vida, la present, la passada
i la que vindrà, pren un nou relleu,
una profunditat que abans no
sospitàvem. Tots els fets i
esdeveniments ocupen ara el seu
veritable lloc: entenem on vol
conduir-nos el Senyor, i ens sentim
com emportats per aquest encàrrec
que se’ns confia».[8] Per a qui ha



rebut i acollit la crida de Déu, ja no hi
ha accions banals o petites. Totes
queden il·luminades per la promesa:
«et convertiré en un gran poble» (Gn
12, 2). Amb la teva vida faré coses
grans; deixaràs rastre, seràs feliç
repartint felicitat. Per això, «quan Ell
demana alguna cosa, en realitat està
oferint un do. No som nosaltres que
li fem un favor: és Déu qui il·lumina
la nostra vida i l’omple de sentit».[9]

D’altra banda, la llum de la vocació
ens permet comprendre que la
importància de la nostra vida no es
mesura per la grandesa humana dels
plans que fem. Només uns quants
poden incloure els seus noms entre
els grans de la història universal. En
canvi, la grandesa divina ara es
mesura per la seva relació amb l’únic
pla veritablement gran: la
Redempció. «Segurament, els
esdeveniments decisius de la història
del món van estar essencialment
influïts per ànimes sobre les quals els



llibres d’història no diuen res. I les
ànimes a les quals hem d’agrair els
esdeveniments decisius de la nostra
vida personal és una cosa que només
sabrem el dia en què tot el que està
ocult sigui revelat».[10]

«La Redempció s’està fent —ara!».
[11] Com hi podem col·laborar? De
mil maneres diferents, sabent que
Déu ens anirà donant llums perquè
descobrim la manera concreta de
col·laborar amb Ell. «Déu vol que la
llibertat de la persona intervingui no
només en la resposta, sinó també en
la configuració de la vocació
mateixa».[12] I la resposta, sense
deixar de ser lliure, està moguda per
la gràcia actual del Déu que crida. Si
ens posem a caminar, a partir del lloc
en què ens trobem, Déu ens ajudarà
a veure el que Ell ha somiat per a la
nostra vida: un somni que «es va
fent» a mesura que avança, perquè
també depèn de la nostra iniciativa i
de la nostra creativitat. Sant



Josepmaria deia que, si somiàvem,
ens quedaríem curts, perquè qui
somia de veritat somia amb Déu.
Així, en gran, Déu feia somiar
Abraham: «Mira el cel i compta les
estrelles, si és que les pots comptar»
(Gn 15, 5).

Sempre és cosa de dos

Déu entra en la vida d’Abraham per
quedar-s’hi, per unir-se en certa
manera al seu destí: «Beneiré els qui
et beneeixin, però als qui et
maleeixin, els maleiré. Totes les
famílies del país es valdran del teu
nom per a beneir-se» (Gn 12, 3). La
seva història és la d’un
«protagonisme compartit». És la
història d’Abraham i de Déu, de Déu i
d’Abraham. Fins al punt que, a partir
de llavors, Déu es presentarà a Si
mateix davant dels altres homes com
«el Déu d’Abraham».[13]

La crida consisteix, doncs, en primer
lloc, a viure amb Ell. Més que de fer



coses especials, es tracta de fer-ho tot
amb Déu, «tot per Amor!».[14] El
mateix els va passar als primers:
Jesús els va elegir, abans que res,
«perquè estiguessin amb Ell»; només
després, l’evangelista afegeix: «i per
enviar-los a predicar» (Mc 3, 14). Per
això, també nosaltres, quan
percebem la veu de Déu, no hem de
pensar en una espècie de «missió
impossible», dificilíssima, que Ell ens
imposa des de la llunyania del Cel. Si
és una autèntica crida de Déu, serà
una invitació a ficar-nos en la seva
vida, en el seu projecte: una crida a
mantenir-nos en el seu Amor (cf. Jn
15, 9). I així, des del Cor de Déu, des
d’una autèntica amistat amb Jesús,
podrem portar el seu Amor al món
sencer. Ell vol comptar amb
nosaltres... estant amb nosaltres. O
viceversa: Ell vol estar amb
nosaltres, comptant amb nosaltres.

S’entén així que els qui han
experimentat la crida de Déu, i l’han



seguida, animin els qui la comencen
a escoltar. Perquè, en un primer
moment, és freqüent que
experimentin por. És el temor lògic
que produeix el que és inesperat, el
que és desconegut, el que engrandeix
horitzons, la realitat de Déu, que ens
supera per tot arreu. Però aquesta
por està cridada a ser transitòria. Es
tracta d’una reacció humana d’allò
més comuna, que no ens ha de
sorprendre. Seria un error deixar-
nos paralitzar per la por: més aviat
ens hi hem d’enfrontar, atrevir-nos a
analitzar-la amb calma. Les grans
decisions de la vida, els projectes que
han deixat rastre, gairebé sempre
han estat precedits d’un estadi de
por, superat després amb una
reflexió serena; i sí, també, amb un
cop d’audàcia.

Sant Joan Pau II va començar el seu
pontificat amb una invitació que
encara avui ressona: «Obriu de bat a
bat les portes a Crist (...) No tingueu



por!».[15] Benet XVI la va reprendre
tot just després de ser elegit:
comentava com, amb aquestes
paraules, «el Papa parlava a tots els
homes, sobretot als joves». I es
preguntava: «Potser no tenim tots
por d’alguna manera —si deixem
entrar a Crist totalment dins de
nosaltres, si ens obrim totalment a
Ell—, perquè ell pugui prendre’ns
alguna cosa de la nostra vida? Potser
no tenim por de renunciar a alguna
cosa gran, única, que fa la vida més
bella? No correm el risc de trobar-
nos després en l’angoixa i veure’ns
privats de la llibertat?».[16]

Seguia Benet XVI: «I encara el Papa
volia dir: No! qui deixa entrar Crist
no perd res, res —absolutament res
— del que fa la vida lliure, bella i
gran. No! Només amb aquesta
amistat s’obren les portes de la vida.
Només amb aquesta amistat s’obren
realment les grans potencialitats de
la condició humana. Només amb



aquesta amistat experimentem el
que és bonic i el que ens allibera».
[17] I, unint-se a la recomanació de
sant Joan Pau II, concloïa: «Voldria
(...), a partir de l’experiència d’una
llarga vida personal, dir-vos a tots
vosaltres, estimats joves: No tingueu
por de Crist! Ell no lleva res, i ho
dona tot. Qui es dona a Ell, rep el
cent per un. «Sí, obriu, obriu de bat a
bat les portes a Crist, i trobareu la
vertadera vida».[18] El Papa
Francesc ens ho ha recordat també
sovint: «Ell et demana que deixis el
que paralitza el cor, que et buidis de
béns per deixar-li espai a ell».[19]
Així farem l’experiència de tots els
sants: Déu no lleva res, sinó que
omple el nostre cor d’una pau i una
alegria que el món no pot donar.

Per aquest camí, la por cedeix de
seguida el pas a una profunda
gratitud: «Dono gràcies a aquell qui
m’ha fet fort, Jesucrist, Senyor nostre,
ja que ha volgut donar-me aquest



ministeri i s’ha fiat de mi, que primer
blasfemava contra ell, el perseguia i
l’injuriava. Però Déu es va apiadar de
mi» (1 Tm 1, 12-13). Que tots tinguem
una vocació mostra que la
misericòrdia de Déu no s’atura
davant de les nostres debilitats i
pecats. Ell es posa davant nostre 
Miserando atque eligendo, com resa
el lema episcopal del Papa Francesc.
Perquè, per a Déu, escollir-nos i tenir
misericòrdia —passar per alt la
nostra petitesa— és una sola cosa.

Com Abraham, com sant Pau, com
tots els amics de Jesús, també
nosaltres ens sabem no només 
cridats i acompanyats per Déu, sinó
també segurs de la seva ajuda:
convençuts que Déu, que «ha
començat en [nosaltres] una obra tan
excel·lent, l’anirà duent a terme fins
al dia que vingui Jesucrist» (Fl 1, 6).
Sabem que les nostres dificultats, tot
i que de vegades siguin serioses, no
tenen l’última paraula. Sant



Josepmaria ho repetia als primers
fidels de l’Opus Dei: «quan Déu
Nostre Senyor projecta alguna obra
en favor dels homes, pensa
primerament en les persones que ha
d’utilitzar com a instruments... i els
comunica les gràcies convenients».
[20]

La crida de Déu és, doncs, una
invitació a la confiança. Només la
confiança ens permet viure sense
estar esclavitzats pel càlcul de les
forces, dels talents, i ens obra a la
meravella de viure també de les
forces de l’altre, dels talents de
l’altre. Com en les escalades als grans
cims, ens hem de fiar de qui ens
precedeix, amb qui compartim fins i
tot una mateixa corda. El que va per
davant ens indica on hem de
trepitjar i ens ajuda en els moments
en què, si estiguéssim sols, ens
deixaríem dominar pel pànic o el
vertigen. Caminem, doncs, com en
l’escalada, però amb la diferència



que ara la nostra confiança no està
posada en algú com nosaltres, ni tan
sols en el millor dels amics; ara la
nostra confiança està posada en el
mateix Déu, que sempre «continua
fidel, ja que no pot negar-se ell
mateix» (2 Tm 2, 13).

Fareu vosaltres els camins

«Abram se n’anà tal com el Senyor li
havia dit» (Gn 12, 4). Així va
començar l’etapa de la seva vida que
marcaria la seva existència per
sempre. La seva va ser, des
d’aleshores, una vida guiada per
successives crides de Déu: a anar
d’un lloc a un altre, a allunyar-se
d’homes malvats, a creure en la
possibilitat de tenir un fill, a tenir-lo
veritablement, i... a estar disposat a
sacrificar-lo. Abraham no va deixar
de necessitar la seva llibertat en cap
moment per continuar dient que sí al
Senyor. Així, la vida dels qui
segueixen Déu es caracteritza no



només per la proximitat i la comunió
amb Déu, sinó també per una
llibertat real, plena i continuada.

Respondre afirmativament a la crida
de Déu no només dona a la nostra
llibertat un nou horitzó, un sentit ple
—«alguna cosa gran i que sigui
amor»,[21] deia sant Josepmaria—,
sinó que ens exigeix posar-la
contínuament en joc. L’entrega a Déu
no és com pujar a una espècie de
«cinta transportadora», orientada i
dirigida per altres, que ens ha de
portar —sense voler-ho nosaltres—
fins al final dels nostres dies; o com
una via ferroviària, perfectament
traçada, que es pot consultar per
avançat i que no reserva cap
sorpresa al viatger.

En efecte, al llarg de la nostra vida
ens trobarem que la fidelitat a la
primera crida exigeix de nosaltres
noves decisions, de vegades costoses.
I entendrem que la crida de Déu ens



empeny a créixer cada dia més en la
nostra pròpia llibertat. Perquè, per
volar alt —com és propi de qualsevol
camí d’amor— cal tenir les ales netes
de fang i una gran capacitat de
disposar de la mateixa vida, tantes
vegades esclavitzada per petiteses.
En poques paraules, a la grandesa de
la crida de Déu ha de correspondre
una llibertat igualment gran, dilatada
per la correspondència a la Gràcia i
pel creixement de les virtuts, que ens
fan ser més veritablement nosaltres
mateixos.

En els primers anys de l’Obra, als
joves que s’hi apropaven, sant
Josepmaria els solia repetir que tot
estava per fer, fins i tot el camí que
havien de recórrer. I que aquest
camí, que el Senyor els indicava i que
havia de travessar el món sencer,
l’havien de fer ells. «No hi ha camins
fets per a vosaltres... Els fareu —els
deia— a través de les muntanyes, al
cop de les vostres petjades».[22]



Expressava així el caràcter obert que
té tota vocació, i que cal descobrir i
fomentar.

Ara, com llavors, respondre a la crida
de Déu suposa, en certa manera,
obrir-se camí al cop de les petjades.
Déu no ens fa saber mai un pla
perfectament escrit. No ho va fer
amb Abraham, ni amb Moisès. No ho
va fer amb els apòstols. Quan va
pujar al cel només els va dir: «Aneu
per tot el món i anuncieu la bona
nova de l’evangeli a tota la
humanitat (Mc 16, 15). Com? Per on?
Amb quins mitjans? Tot això s’aniria
concretant a poc a poc. Com en el
nostre cas: el camí s’anirà concretant
al llarg de la vida, i es construirà
gràcies a aquesta aliança
meravellosa entre la Gràcia de Déu i
la nostra pròpia llibertat. Durant tota
la vida, la vocació és «la història d’un
inefable diàleg entre Déu i l’home,
entre l’amor de Déu que crida i la
llibertat de l’home que respon a Déu



en l’amor».[23] La nostra història
serà un entreteiximent de la nostra
oïda atenta a les inspiracions divines
i la nostra creativitat per dur-les a
terme de la millor manera que
puguem.

La Mare de Déu, exemple per a tots
nosaltres pel seu «Sí» a Natzaret, ho
és també per la seva escolta i
obediència permanent a la Voluntat
de Déu al llarg de tota la seva vida,
que també va estar marcada pel
clarobscur de la fe. «Maria guardava
tot això en el seu cor i ho
meditava» (Lc 2, 19). Al costat del seu
Fill, la nostra Mare va anar
descobrint a cada pas el que Déu
volia d’Ella. Per això l’anomenem
també Perfecta Deixeble de Crist. Ens
encomanem a Ella, perquè sigui
l’Estrella que guiï sempre els nostres
passos.

Nicolás Álvarez de las Asturias



[1] Missal Romà, Pregària Eucarística
I.

[2] Francesc, vigília d’oració amb els
joves durant la JMJ a Cracòvia, 30.VII.
2016.

[3] Amics de Déu, núm. 312

[4] Cf. Per exemple Nm 11, 14-15: «Jo
no puc portar tot sol la càrrega de tot
aquest poble: és superior a les meves
forces. Si m’has de tractar d’aquesta
manera, més val que em facis morir.
Concedeix-me aquest favor i no
hauré de veure més la meva dissort»;
Jr 20, 18: «Per què vaig sortir del si
matern si havia de tastar pena i
sofriments i acabar els meus dies en
la vergonya?»; 1 R 19, 4: «Ja n’hi ha
prou, Senyor! Pren-me la vida, que
no soc pas millor que els meus
pares!»



[5] Francesc, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate (19.III.2018), núm. 131.

[6] Francesc, homilia a la Jornada
Mundial de la Joventut, Cracòvia,
31.VII.2016.

[7] Amics de Déu, núm. 38

[8] És Crist que passa, núm. 45.

[9] F. Ocáriz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18.IX.2018.

[10] Santa Teresa Beneta de la Creu
(Edith Stein), «Vida escondida y
epifanía». A: Obras Completas, V,
Burgos, 2007, 637.

[11] Via Crucis, 5a estació, núm. 2

[12] F. Ocáriz, «La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia». A: 
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp, 1993,
p. 152.

[13] Cf. Ex 3, 6; Mt 22, 32.



[14] Sant Josepmaria, Apunts íntims
IV, núm. 296, 22.IX.1931 (citat a: 
Camino, edició criticohistòrica,
comentari al núm. 813).

[15] Sant Joan Pau II, homilia a l’inici
del seu pontificat, 22.X.1978.

[16] Benet XVI, homilia a l’inici del
pontificat, 24.V.2005.

[17] Ibídem.

[18] Ibídem.

[19] Francesc, homilia de
canonització, 14.X.2018. Cf. també 
Gaudete et Exsultate, núm. 32.

[20] Instrucción, 19.III.1934, núm. 48.

[21] A. Vázquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, vol. I, p. 97.

[22] Camí, núm. 928.

[23] Sant Joan Pau II, Ex. Ap. Pastores
dabo vobis (25.III.1992), núm. 36.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-
i-que-sigui-amor-ii-el-que-podria-ser-la-

teva-vida/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-ii-el-que-podria-ser-la-teva-vida/
https://opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-ii-el-que-podria-ser-la-teva-vida/
https://opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-ii-el-que-podria-ser-la-teva-vida/
https://opusdei.org/ca/article/alguna-cosa-gran-i-que-sigui-amor-ii-el-que-podria-ser-la-teva-vida/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (II): el que podria ser la teva vida

