
opusdei.org

Agradar a Déu

La crida del Senyor a ser
«perfectes com ho és el vostre
Pare celestial» (Mt 5, 48)
consisteix a viure com a fills de
Déu, conscients del valor que
tenim als seus ulls, ancorats en
l’esperança i en l’alegria que
neix de sentir-nos fills de tan
bon Pare.

17/06/2019

En plena Guerra Civil espanyola,
després de diversos mesos amagat en
diversos llocs, sant Josepmaria va
decidir abandonar la capital del país.



Calia arribar a un lloc on la seva vida
no corregués perill, i començar de
nou la seva missió apostòlica. Amb
un grup dels seus fills espirituals, va
travessar els Pirineus en un viatge
ple de perills i va aconseguir arribar
a Andorra. Després de passar per
Lourdes, es va dirigir a Pamplona, on
el bisbe el va acollir i li va oferir
allotjament. Allà, al cap de poc
d’arribar, el Nadal del 1937, va fer un
curs de recés en solitud. En un
moment d’oració, escrivia:
«Meditació: molta fredor: al principi,
només va brillar el desig pueril que
“el meu Pare-Déu es posi content,
quan m’hagi de jutjar”. —Després, un
fort sotrac: “Jesús, digues-me alguna
cosa!”, moltes vegades recitada, ple
de pena davant del gel interior. —I
una invocació a la meva Mare del cel
—“Mare”—, i als Custodis, i als meus
fills que estan gaudint de Déu... i,
llavors, llàgrimes abundants i
clamors... i oració. Propòsits: “ser



fidel a l’horari, en la vida
ordinària”».[1]

Són unes notes íntimes en les quals
explica com se sent la seva ànima,
com són els seus afectes, el seu estat
d’ànim, i ho fa amb gran intensitat:
gel, llàgrimes, desitjos... Cerca
empara en els seus Amors: el Pare,
Jesús, Maria. I sorprenentment,
enmig de la gran tribulació externa
que es vivia en aquell moment, treu
un propòsit que podria semblar
nimi: cuidar l’horari en la vida
ordinària. Sens dubte, aquesta és una
de les grandeses de sant Josepmaria:
conjugar una relació afectiva amb
Déu, íntima i apassionada, amb la
fidelitat en la lluita diària en coses
ordinàries, en aparença,
insignificants.

Un risc per als qui volen agradar a
Déu

Agradar a algú és el contrari
d’entristir-lo, decebre’l. Com que



volem estimar Déu i agradar-li, és
lògic que tinguem por de defraudar-
lo. Tanmateix, de vegades, la por pot
portar a la nostra ment i al nostre cor
just el que volem evitar. D’altra
banda, la por és un sentiment 
negatiu, que no pot ser fonament
d’una vida plena. Potser per això «en
les Sagrades Escriptures trobem 365
vegades l’expressió “no tinguis por”,
en totes les seves variacions. Com si
volgués dir que cada dia de l’any el
Senyor ens vol lliures del temor».[2]

Hi ha una forma de temor contra la
qual el Pare ens posava en guàrdia a
l’inici de la seva primera Carta. Ens
animava a «exposar l’ideal de la vida
cristiana sense confondre’l amb el
perfeccionisme, ensenyant a
conviure amb la debilitat pròpia i la
dels altres; assumir, amb totes les
seves conseqüències, una actitud
quotidiana d’abandonament
esperançat, basada en la filiació
divina».[3] Una persona santa tem



ofendre Déu. Tem igualment no
correspondre al seu Amor. El
perfeccionista, en canvi, tem no estar
fent les coses prou bé i, per això, tem
que Déu estigui enfadat. No és el
mateix santedat que perfeccionisme,
tot i que de vegades els podem
confondre.

Quantes vegades ens omplim d’enuig
en contemplar que ens hem deixat
portar, una vegada més, per les
nostres passions, que hem tornat a
pecar, que som dèbils per complir els
propòsits més senzills. Ens enfadem,
i arribem a pensar que Déu està
decebut: perdem l’esperança que ens
pugui continuar estimant, que
realment puguem viure una vida
cristiana. Ens envaeix la tristesa. En
aquestes ocasions, convé recordar
que aquesta és aliada de l’enemic: no
ens apropa a Déu, sinó que ens
n’allunya. Confonem el nostre enuig i
la nostra rebequeria amb una
suposada decepció de Déu. Però



l’origen de tot això no és l’Amor que
li tenim, sinó el nostre jo ferit, la
nostra fragilitat no acceptada.

En llegir de llavis de Crist a
l’Evangeli: «Sigueu perfectes», volem
seguir aquest consell, fer-lo vida
nostra, però correm el risc
d’entendre’l com: «Feu-ho tot
perfectament». Podem arribar a
pensar que, si no ho fem tot amb
perfecció, no agradem a Déu, no som
autèntics deixebles. Amb tot, Jesús
aclareix de seguida el sentit de les
seves paraules: «Sigueu perfectes
com ho és el vostre Pare
celestial» (Mt 5, 48). Es tracta de la
perfecció que Déu ens obre en fer-
nos partícips de la seva naturalesa
divina. Es tracta de la perfecció de
l’Amor etern, de l’Amor més gran, de
l’«Amor que mou el sol i les
estrelles»,[4] el mateix Amor que ens
ha creat lliures i ens ha salvat «quan
encara érem pecadors» (Rm 5, 8). Per
a nosaltres, aquesta perfecció



consisteix a viure com a fills de Déu,
conscients del valor que tenim als
seus ulls, sense perdre mai
l’esperança ni l’alegria que neix de
sentir-nos fills de tan bon Pare.

Davant del perill del perfeccionisme
podem considerar que agradar a Déu
no és a les nostres mans, però sí a les
seves. «L’amor consisteix en això: no
som nosaltres qui ens hem avançat a
estimar Déu; ell ens ha estimat
primer» (1 Jn 4, 10). Per això, hem de
renunciar a assenyalar a Déu com ha
de reaccionar davant de la nostra
vida. Som criatures, i per això hem
d’aprendre a respectar la seva
llibertat, sense imposar-li per què o 
per què no se suposa que ens ha
d’estimar. De fet, ens ha demostrat el
seu Amor i, per això, el primer que
espera de nosaltres és que el deixem
estimar-nos, a la seva manera.

Déu ens estima lliurement



Per què ens costa tant comprendre la
lògica de Déu? No tenim prou
mostres de fins on està disposat a
arribar Déu Pare per aconseguir fer-
nos feliços? No és veritat que Jesús es
va cenyir la tovallola davant dels
apòstols i els va netejar els peus?

En paraules de sant Pau, Déu no ha
perdonat el seu propi Fill per fer-nos
possible la felicitat per sempre (cf. 
Rm 8, 32). Ens ha volgut estimar amb
l’Amor més gran, fins a l’extrem.
Tanmateix, de vegades, nosaltres
continuem pensant que Déu ens
estimarà en la mesura que «estiguem
a l’altura», o siguem capaços de
«donar la talla». No deixa de ser
paradoxal. Necessita un nen petit fer-
se «mereixedor» de l’amor dels seus
pares? Potser a qui estem buscant
amb tanta preocupació per
«merèixer» és a nosaltres mateixos.
Ens pot la inseguretat, la necessitat
de buscar punts de referència
estables, fixos, i pretenem trobar-los



en les nostres obres, en les nostres
idees, en la nostra percepció de la
realitat.

En canvi, en tenim prou amb mirar
Déu, Parenostre, i descansar en el
seu Amor. En el Baptisme de Jesús i
en la seva Transfiguració, la veu de
Déu Pare refereix que es complau en
el seu Fill. Nosaltres també hem estat
batejats i, per la seva Passió,
participem de la seva vida íntima,
dels seus mèrits, de la seva gràcia.
Això fa que Déu Pare ens pugui
mirar complagut, encantat.
L’Eucaristia ens transmet, entre
altres coses, un missatge molt clar
sobre què sent Déu per nosaltres: té
moltes ganes d’estar al costat de
cadascun de nosaltres, il·lusió per
esperar-nos el temps que calgui,
desitjos d’intimitat i amor correspost.

La lluita d’una ànima enamorada

Descobrir l’Amor que Déu ens té és el
motiu més gran que podem trobar



per estimar. De la mateixa manera,
«la primera motivació per
evangelitzar és l’amor de Jesús que
hem rebut, aquesta experiència de
ser salvats per Ell que ens mou a
estimar-lo sempre més».[5] No són
idees abstractes. El veiem en
exemples tan humans com
l’endimoniat de Gerasa, que, després
de ser alliberat per Jesús i veure com
els seus connacionals rebutjaven el
Mestre, «li suplicava quedar-se amb
ell» (Mc 5, 18). Ho veiem també en
Bartimeu, el qual, després de ser
curat de la seva ceguesa, «el seguia
camí enllà» (Mc 10, 52). Ho veiem
finalment en Pere, el qual només
després d’haver descobert la
fondària de l’Amor de Jesús, que el
perdona i confia en ell després de la
seva traïció, pot seguir la seva crida:
«Segueix-me» (Jn 21, 19). El
descobriment de l’Amor de Déu és el
motor més potent per a la nostra
vida cristiana. D’aquí neix la nostra
lluita.



Sant Josepmaria ens animava a
considerar-ho des de la perspectiva
de la nostra filiació divina: «Els fills...
Com miren de comportar-se
dignament quan són davant els seus
pares! I els fills de Reis, davant el seu
pare el Rei, com miren de guardar la
dignitat de la reialesa! I tu... ¿que no
saps que estàs sempre davant el Gran
Rei, el teu Pare-Déu?».[6] La
presència de Déu no omple de temor
els seus fills. Ni tan sols quan cauen.
Senzillament, perquè Ell mateix ens
ha volgut dir de la manera més clara
possible que, també quan caiem, ens
està esperant. Com el pare de la
paràbola, està desitjós de venir a la
nostra trobada quan el deixem, i
llançar-se al nostre coll i omplir-nos
de petons (cf. Lc 15, 20).

Davant del possible temor de
contristar Déu, ens podem
preguntar: aquest temor m’uneix a
Déu, em fa pensar més en Ell?, o em
centra en mi: en les meves



expectatives, en la meva lluita, en els
meus assoliments? Em porta a
demanar perdó a Déu en la
Confessió, i a omplir-me de goig en
saber que em perdona?, o em
condueix a la desesperança? Em
serveix per recomençar amb
alegria?, o em tanca en la meva
tristesa, en els meus sentiments
d’impotència, en la frustració que
neix d’una lluita basada en les meves
forces... i en els resultats que 
aconsegueixo?

El somriure de Maria

Un esdeveniment de la vida de Sant
Josepmaria ens pot servir per
comprendre-ho millor. Es tracta
d’una de les anotacions sobre la seva
vida interior que escrivia per fer més
senzilla la tasca del seu director
espiritual. Encara que sigui una mica
llarga, val la pena citar-la
completament:



«Aquest matí —com sempre que ho
demano humilment, sigui una hora o
una altra la d’anar a dormir—, des
d’un son profund, igual que si em
cridessin, m’he despertat seguríssim
que havia arribat el moment
d’aixecar-me. Efectivament, eren tres
quarts de sis. Ahir a la nit, com de
costum també, vaig demanar al
Senyor que em donés forces per
vèncer la mandra, en despertar,
perquè —ho confesso, per a
vergonya meva— em costa
enormement una cosa tan petita i
són bastants els dies, en què, malgrat
aquesta crida sobrenatural, em
quedo una estona més al llit. Avui he
resat, en veure l’hora, he lluitat... i
m’he quedat estirat. Per fi, a un quart
de set del meu despertador (que està
trencat des de fa temps) m’he aixecat
i, ple d’humiliació, m’he prostrat a
terra, reconeixent la meva falta —
serviam!—, m’he vestit i he començat
la meva meditació. Doncs bé: entre
dos i tres quarts de set, he vist,



durant força estona, com el rostre de
la meva Verge dels Petons s’omplia
d’alegria, de goig. M’hi he fixat bé:
vaig creure que somreia, perquè em
feia aquest efecte, però els llavis no
es movien. Molt tranquil, li he llançat
a la meva Mare moltes floretes».[7]

S’havia proposat una cosa que potser
també suposa una lluita per a
nosaltres de vegades: aixecar-se
puntual. I no ho havia aconseguit.
Era una cosa que l’humiliava.
Tanmateix, no confon la seva
rebequeria i la seva humiliació amb
la magnanimitat del cor de Déu. I va
veure la marededéu que li somreia,
després d’aquest fracàs. No és veritat
que tendim a pensar que Déu està
content amb nosaltres quan —i, de
vegades, només quan— fem bé les
coses? Per què confonem la nostra
satisfacció personal amb el somriure
de Déu, amb la seva tendresa i el seu
afecte? No es commou igualment



quan ens aixequem una altra vegada
després d’una nova caiguda?

Moltes vegades li haurem dit a la
Mare de Déu que parli bé de
nosaltres al Senyor —ut loquaris pro
nobis bona. Alguna vegada, fins i tot
ens haurem imaginat aquestes
converses entre ella i el seu Fill. En la
nostra oració, bé ens podem
introduir en aquesta intimitat i
intentar contemplar l’amor de Maria
i de Jesús per cadascun de nosaltres.

«Buscar el somriure de Maria no és
sentimentalisme devot o desfasat,
sinó més aviat l’expressió justa de la
relació viva i profundament humana
que ens uneix amb la que Crist ens
ha donat com a Mare. Voler
contemplar el somriure de la Mare
de Déu no és deixar-se portar per
una imaginació descontrolada».[8]
Benet XVI ho va recordar a Lourdes,
parlant de la petita Bernadette. En la
seva primera aparició, abans de



presentar-se com la Immaculada, la
Mare de Déu només li va somriure.
«Maria li va donar a conèixer primer
el seu somriure, com si fos la porta
d’entrada més adequada per a la
revelació del seu misteri».[9]

Nosaltres volem veure i viure també
en aquest somriure. Els nostres
errors —per molt grans que puguin
arribar a ser— no són capaços
d’esborrar-lo. Si ens aixequem de
nou, podem buscar amb la mirada
els seus ulls i ens tornarem a
encomanar de la seva alegria.

Diego Zalbidea

[1] Camino. Edición crítico-histórica,
nota al núm. 746.

[2] Papa Francesc, missatge del Sant
Pare Francesc per a La XXXIII



Jornada Mundial de la Joventut,
25.III.2018.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14.II.
2017, núm. 8.

[4] Dante A., Divina Comèdia, Paradís,
Cant 33.

[5] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, 24.XI.2013, núm. 264.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 265.

[7] Sant Josepmaria, Apunts íntims,
núm. 701. A: A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, nt. 139,
p. 469.

[8] Benet XVI, Homilia, 15.IX.2008.

[9] Ídem

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca/article/agradar-a-deu/


opusdei.org/ca/article/agradar-a-deu/
(10/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/agradar-a-deu/

	Agradar a Déu

