
opusdei.org

Ves, i tu fes igual (V):
Fills agraïts

La relació amb Déu, amb el
proïsme i amb la terra són les
tres relacions fonamentals de
l’home que proposen els relats
de la creació del Gènesi. A
partir d’aquests, l’Església
convida els cristians a modelar
les realitats socials i la cura de
la creació i a promoure el bé
comú.

16/07/2025

El designi creador



El començament del llibre del Gènesi
posa en relleu el poder universal i
il·limitat de Déu, ja que només Ell té
domini absolut sobre totes les coses i
l’exerceix per donar origen a la vida.
En el context de la creació, Déu
confia a la primera parella humana,
creada a imatge i semblança seva, la
tasca de sotmetre la terra i de
dominar tot ésser vivent (cf. Gn 1,
26-29). La paraula hebrea imatge
utilitzada en el text significava
estàtua, escultura o representació, i
també es referia a les imatges dels
déus que presidien els temples (cf. Ez
7, 20; 16, 17; 2 Re 11,18; Nm 33, 52).
D’aquesta manera, igual que els reis
de l’època erigien imatges de si
mateixos per marcar el seu domini
en terres llunyanes, Adam va ser
col·locat a la terra com a imatge de
Déu i representant de la seva
sobirania.

En el segon relat, Adam rep
l’encàrrec de posar nom als animals.



Anomenar alguna cosa implica
sotmetre l’objecte anomenat a un
ordre que determina, en cert sentit,
el lloc que ha d’ocupar al món. Adam
participa de l’autoritat divina i ha
estat designat representant de Déu a
la terra, governant en nom del sobirà
diví. Déu, al seu torn, accepta els
noms donats per Adam a les
criatures. L’home, per tant, exerceix
un domini sobre la creació, i
l’exercici d’aquest domini significa
que la destinació del cosmos està
vinculada a la llibertat humana, pel
mateix designi creador.

El relat de la creació i el fet que el
domini de l’home depengui i
participi del domini de Déu poden
semblar una realitat una mica
llunyana que no té influència
pràctica en la vida quotidiana del
cristià. Tanmateix, “al Credo d’Israel,
afirmar que Déu és Creador no
significa expressar tan sols una
convicció teorètica, sinó també



copsar l’horitzó originari de l’obrar
gratuït i misericordiós del Senyor a
favor de l’home. Ell, en efecte,
lliurement dona l’ésser i la vida a tot
el que existeix”.[1] El principi de la
creació divina de totes les coses,
manifestat moltes vegades en la
Sagrada Escriptura —especialment al
llibre del Gènesi—, ens dona una
clau per comprendre la realitat i
actuar en conseqüència: la gratitud
que prové de la gratuïtat de l’amor
de Déu.

“Et dono gràcies, Pare”

La gratitud consisteix en la disposició
adequada de la voluntat per
reconèixer i correspondre a un bé
rebut. No només implica sentiments
d’estima o reconeixement, sinó
també una resposta pràctica, que
condueix a paraules o accions que
l’expressen. Per tant, la gratitud
implica una mirada capaç de
reconèixer el benefici rebut i, alhora,



condueix a una actuació coherent
amb aquesta convicció.

A l’Evangeli sovint trobem
referències a tantes persones que
van tenir detalls amb Jesús, des
d’aquells que van cuidar la seva
família a Betlem (els pastors, els
mags), fins a aquells que van fer una
mica més suportables el Calvari i la
Creu (Simó de Cirene, el bon lladre,
Josep i Nicodem, les dones que
acompanyaven Maria...). Persones
que s’emportarien una mirada, un
somriure o unes paraules agraïdes de
Jesús.

A l’Evangeli, el gràcies de Jesús que
ressona amb més força és aquell que
dirigeix al seu Pare: “T’enalteixo,
Pare, Senyor del cel i de la terra,
perquè has revelat als senzills tot
això que has amagat als savis i
entesos” (Mt 11,25). “Aquestes coses”,
la saviesa de Déu que Jesús ens
ensenya, és, de la mateixa manera



que la creació, un coneixement de
Déu i del món assequible a tothom.
És un llenguatge que és més fàcil
d’entendre per “als petits”, aquells
que miren el món amb senzillesa i
sense prejudicis, i són conscients
d’haver-ho rebut tot.

Una mirada i un cor agraïts

Com recorda el Compendi de la
doctrina social de l’Església, “el
comportament que ha de
caracteritzar l’home davant la
creació és essencialment el de
gratitud i reconeixement: el món, en
efecte, remet al misteri de Déu que
l’ha creat i el sosté [...]. El món
s’ofereix a l’esguard de l’home com a
traça de Déu, lloc en el qual es
desvela la Seva potència creadora,
provident i redemptora”.[2]

Des de la seva fe en la creació i la
seva mirada agraïda, el cristià està
cridat a modelar les seves accions
segons l’acceptació agraïda dels dons



divins. En l’exercici de la seva
llibertat, l’home pot optar per una
actitud de poder autònom, que
n’exclogui el domini diví, o, al
contrari, triar apreciar la realitat
com un do, que reforci així la seva
dependència d’adoració a Déu. En el
primer cas, les coses creades es
consideren objectes que es
manipulen i es posseeixen
arbitràriament, mentre que en el
segon es tracten com a dons i, per
tant, es reben, s’admiren, es
comprenen, es gaudeixen, es
comparteixen i, sobretot, es remeten
a Déu, de qui procedeixen. Tota
decisió humana, per concreta que
sigui o irrellevant que sembli,
implica en última instància
l’acceptació agraïda dels dons de Déu
o el seu rebuig.

Pot ser que ens passin pel cap tants
exemples del dia a dia: la celebració
d’una ocasió especial amb familiars i
amics, un assoliment en la nostra



vida professional, l’oportunitat d’una
nova experiència, gaudir compartint
algun talent... De fet, els dons divins,
en sentit ampli, comprenen tota la
realitat que hem rebut, incloent-hi
l’univers material i la relació amb els
altres.

L’acceptació agraïda d’aquests dons
es manifesta de manera singular en
l’acceptació i acollida de l’altre com
un do: “Feta a imatge i semblança de
Déu (cf. Gn 1,26), i constituïda en
l’univers visible per viure en societat
(cf. Gn 2,20.23) i dominar la terra (cf. 
Gn 1,26.28-30), la persona és, doncs,
des del principi, cridada a la vida
social: Déu no ha creat l’home com
un ‘ésser solitari’, sinó que l’ha
volgut com un ‘ésser social’. La vida
social no és, doncs, exterior a l’home:
aquest no pot créixer ni realitzar la
seva vocació si no és en relació amb
els altres”.[3] La conseqüència de
l’acceptació agraïda de l’altre és la



cura dels altres, que passa per la
preocupació i edificació del bé comú.

Acollir l’altre com un do: una
invitació al bé comú

El papa Francesc recorda que
l’ecologia integral —concepte
estretament relacionat amb la cura
de la creació, entesa no només com a
naturalesa, sinó també en la seva
dimensió humana i social— és
inseparable de la noció de bé comú,
en la mesura que aquest principi
exerceix un paper central i
unificador en l’ètica social. La nostra
dedicació a preservar i tenir cura de
la creació serà molt més genuïna com
més s’orienti a la promoció del bé
comú, entès com “el conjunt
d’aquelles condicions de la vida
social que permeten, tant a les
col·lectivitats com als membres
individuals, d’atènyer la pròpia
perfecció més plenament i més
ràpidament”,[4] és a dir, el



desenvolupament humà integral i
sostenible.

Quan ens trobem amb els problemes
dels altres o de la comunitat en la
qual vivim, com a cristians hauríem
de sentir la inquietud d’anar a la
seva trobada: és aleshores que estem
cridats a respondre amb la
responsabilitat i la generositat de qui
busca efectivament el bé de tots els
homes. L’ideal del bé comú —que no
és una cosa abstracta, sinó que té un
contingut molt concret— es presenta
llavors com una crida a tots els
membres de la societat a col·laborar
segons les seves pròpies capacitats i a
anar més enllà dels interessos
particulars. Això implica no guiar-se
exclusivament pels mateixos
interessos, sinó apuntar a un horitzó
il·luminat per la caritat, que
s’expressa en l’obertura als altres i
en la capacitat d’harmonitzar els
diferents aspectes —familiars,
socials, polítics, culturals, tècnics,



etcètera— que caracteritzen una
societat complexa com la nostra.

En aquesta perspectiva hi ha
subjacent la consciència de la infinita
dignitat de tota persona humana,
més enllà de qualsevol circumstància
i en qualsevol estat o situació; i que,
per això, l’ordre de les coses ha
d’estar subordinat a l’ordre de les
persones i no al revés, com el mateix
Senyor va donar a entendre quan va
dir que dissabte ha estat fet per a
l’home, i no l’home per al dissabte
(cf. Mc 2, 27). Aquest ordre, fundat en
la veritat i animat per la caritat,
perfila l’objectiu prioritari del bé
comú: una societat que vol ser al
servei dels éssers humans en tots els
nivells.

Una manifestació d’aquest
desafiament la trobem, per exemple,
en l’impacte de la tecnologia. No
podem ignorar els signes dels temps
actuals, en els quals les relacions



socials s’han tornat més complexes a
causa de la facilitat i rapidesa de la
comunicació, el transport i tants
altres mitjans tecnològics que
introdueixen nous estils de vida i
formes d’associació interpersonal.
Aquests mitjans impliquen una certa
ambigüitat, en la qual el progrés en
general va acompanyat de la
possibilitat de riscos per a la dignitat
i el desenvolupament humans.
L’impacte de les innovacions pot
donar lloc tant a iniciatives solidàries
com al drama de conflictes i
divisions, segons l’actitud que
s’adopti; a reconnectar amb les
persones o a tenir-hi una relació més
superficial; a l’aprenentatge o a
l’addicció; a l’explotació de la
persona o a noves possibilitats de
desenvolupament... Acollir la creació
en aquest cas significa salvaguardar
el respecte de la persona com a tal,
en la finalitat i els mitjans, i guiar-se
per uns principis ètics i no
eficientistes.



Edificar el bé comú en comunió

Cal que cadascú de nosaltres
assumeixi la seva parcel·la en el bé
comú, és a dir, que aportem el que
hem estat cridats a fer en aquest
món, el que només nosaltres podem
oferir, perquè ningú no ens pot
substituir en aquesta tasca. Aquesta
actitud va en contra d’una actitud
passiva, d’una indiferència
acomodada o d’un individualisme
tancat en la cerca del benestar propi,
ja que implica un compromís continu
i una manera de complicar-se la vida
per col·laborar en la formació d’un
ambient de comunió. “Perquè una
cosa és sentir-se obligats a viure
plegats, i una altra de molt diferent
és apreciar la riquesa i la bellesa de
les llavors de la vida en comú que cal
buscar i conrear plegats.”[5]

En l’aspecte dinàmic, el bé comú es
fa en les activitats ordinàries de cada
ciutadà. Al cap i a la fi, les condicions



socials s’estableixen a través de les
relacions personals i el treball, que
poden contribuir o perjudicar un
ordre social, jurídic i de serveis sòlid
(que sovint coincideix amb els drets
humans bàsics, com l’alimentació,
l’habitatge, el transport...). Per això
és essencial complir les nostres
tasques diàries amb excel·lència, i les
duem a terme amb competència i
passió. Com ho podem fer?
Informant-nos i desenvolupant una
consciència més profunda de la
realitat que ens envolta, sense caure
en la trampa de la resignació amb el
pretext que les nostres accions no
tenen cap repercussió. Crist mateix
posa com a mesura del seu judici
accions petites (donar menjar, donar
de beure, vestir...) efectuades a
persones petites (els germans meus
més petits) (cf. Mt 25, 31-46).

D’altra banda, el magisteri eclesial ha
reiterat sempre la crida dels cristians
a participar i assumir



responsabilitats en la vida pública.
La constatació que necessitem una
comunitat més àmplia ens hauria de
dur a combinar forces per promoure
millor el bé comú en comunió amb
els altres. En aquest sentit, Jesús ens
dona l’exemple del bon samarità (cf. 
Lc 10, 25-37) que, amb les seves
accions, ens va fer adonar-nos que
“l’existència de cadascú de nosaltres
està lligada a la dels altres: la vida no
és temps que passa, sinó temps de
trobada”.[6]

De tots aquests aspectes en conjunt,
sorgeix el que podem anomenar la
dimensió intrínseca del bé comú, que
significa fonamentalment viure bé
en comunitat. En altres paraules, no
n’hi ha prou amb fer el bé als altres,
sinó que cal voler fer el bé amb els
altres. La solidaritat va més enllà de
la responsabilitat personal en un
afany concret: condueix al desig de
ser amb els altres i treballar amb ells
per ajudar-los a assolir els seus



objectius. La força d’aquesta
perspectiva rau en el fet d’adonar-se
que el bé comú no es refereix només
a les condicions, que són només
externes, sinó que, sobre aquesta
base i per mitjà de les relacions, es
construeix el bé individual i social.

La suma de molt pocs

El simple fet de ser conscients que
estem junts és en si mateix un bé, en
la mesura que aporta la seguretat
d’un entorn en el qual les
insuficiències i els errors personals
troben en l’altre un suport i una
ajuda per superar-los. Quan una
comunitat s’uneix davant d’una
catàstrofe natural, per exemple, per
ajudar a salvar les persones i el seu
entorn, malgrat el dolor, el sofriment
o el cansament, hi ha una plenitud
interior per haver fet el bé junts i
una profunda gratitud compartida.
El repte és aconseguir aquesta
mateixa intensitat en el dia a dia.



És quelcom en què segurament
hàgim tingut experiència, però no
sempre és fàcil tenir present el bé
que aporten els altres: pot passar que
la nostra tendència sigui la de
resoldre les coses pel nostre compte,
o la de demanar un favor, o fer-lo,
portant sempre el compte d’entrades
i sortides.

Avançar cap al bé comú intrínsec, en
canvi, requereix una formació que
ens permeti entrar en la lògica de la
gratuïtat de les relacions, de la
misericòrdia i de la comunió.
“Gaudim d’un espai de
corresponsabilitat capaç d’iniciar i
generar nous processos i
transformacions. Siguem part activa
en la rehabilitació i l’auxili de les
societats ferides. Avui estem davant
la gran oportunitat de manifestar la
nostra essència fraterna, de ser altres
bons samaritans que carreguin sobre
si el dolor dels fracassos, en comptes
d’accentuar odis i ressentiments.



Com el viatger ocasional de la nostra
història, només falta el desig gratuït,
pur i simple de voler ser poble, de ser
constants i incansables en la tasca
d’incloure, d’integrar, d’aixecar el
caigut [...]. Alimentem allò que és bo
i posem-nos al servei del bé.”[7]

Així, gratuïtat i gratitud van junts:
guien la nostra relació amb els altres,
i la fonamenten en la nostra relació
amb Déu. Una relació de fills agraïts i
responsables.

* * *

El llibre del Gènesi revela que l’home
està cridat a ser el guardià i
protagonista de la creació, exercint
una sobirania compartida perquè
l’ha rebut de Déu, l’únic sobirà. De
fet, ho hem rebut tot d’Ell i mai no li
ho podrem agrair prou. Tanmateix,
el que hi ha a les nostres mans no és
poc: mitjançant una actitud
d’acceptació agraïda dels dons divins,
estem cridats a reconèixer-los com a



tals i a cuidar, desenvolupar i
enriquir la creació. Aquesta actitud
de gratitud s’estén a l’acollida de
l’altre com a do i es tradueix en la
participació i responsabilitat de
cadascú en l’edificació del bé comú,
ja sigui en les relacions quotidianes o
en l’acció pública, i sobretot en fer el
bé amb els altres. És així que l’home
actualitza i realitza la seva condició
d’ésser social, fent brillar els llaços
de fraternitat mentre contribueix al
floriment dels altres.

Letícia Braga y Vitória Volpato

[1] Compendi de la doctrina social de
l’Església, 26.

[2] Compendi de la doctrina social de
l’Església, 487.

[3] Compendi de la doctrina social de
l’Església, 149.



[4] Compendi de la doctrina social de
l’Església, 164.

[5] Francesc, Humana communitas, 6.

[6] Francesc, videomissatge al TED
2017 de Vancouver (26 d’abril de
2017): L’Osservatore Romano (27
d’abril de 2017), p. 7.

[7] Francesc, Fratelli tutti, 77.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-
igual-v-fills-agraits/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-v-fills-agraits/
https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-v-fills-agraits/
https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-v-fills-agraits/

	Ves, i tu fes igual (V): Fills agraïts

