
opusdei.org

Ves, i tu fes igual (II):
un sol cor i una sola
ànima

Els cristians formem part del
Cos de Crist, la seva Església.
Aquesta realitat, present des de
l’època apostòlica, és una guia
segura per actuar amb
iniciativa i responsabilitat,
veient en tots els homes
germans la identitat dels quals
ens interpel·la.

27/03/2024



Des de l’inici, els deixebles de Crist
vivien en una relació de comunió,
tant en l’aspecte espiritual com en el
material. En els Actes dels Apòstols
es recull que «eren constants a
escoltar l’ensenyament dels apòstols i
a viure en comunió fraterna, a partir
el pa i a assistir a les pregàries» (Act
2, 42); «tots els creients vivien units i
tot ho tenien al servei de tots» (Act 2,
44), i «a casa, partien el pa i prenien
junts el seu aliment amb joia i
senzillesa de cor» (Act 2, 46).

Aquesta actitud dels primers
cristians s’estenia en actes de
solidaritat tant amb els germans com
amb persones properes que patien
necessitat. Els Actes esmenten
l’atenció a orfes i vídues, el
repartiment de béns als necessitats,
les curacions miraculoses. Així com
Jesús havia dedicat gran part del seu
ministeri a curar paralítics, cecs o
leprosos; a ressuscitar morts; a
alimentar famolencs, o a alliberar els



posseïts; també els seus deixebles,
empesos per la caritat de l’Esperit
Sant, van intentar imitar el cor
misericordiós de Crist i reconèixer-lo
en els pobres, malalts i captius.

En madurar i estendre’s, l’Església va
incorporar de manera institucional
l’atenció a les necessitats materials i
espirituals d’homes i dones. Sant
Justí, cap a l’any 150, descriu la
reunió dominical dels fidels (la
Missa). L’assemblea comença amb
records i la lectura dels apòstols o
dels profetes, seguida d’una
exhortació de qui presideix la
litúrgia i de pregàries; a continuació
s’ofereixen el pa i el vi i després de la
consagració de l’acció de gràcies es
distribueixen als assistents; i,
finalment, té lloc el que ara
anomenaríem col·lecta: «els qui
tenen en abundància i ho volen,
segons decisió personal, donen el que
els sembla. La col·lecta és posada a
disposició del president, i ell socorre



orfes i vídues; els qui passen
necessitat per malaltia o una altra
causa; els qui són a la presó, els
forasters de pas».[1] Més endavant,
aquesta atenció individual va arrelar
en institucions com hospitals,
orfenats, escoles per a famílies sense
recursos o universitats.

Una crida a cuidar

El papa Francesc i els seus
predecessors insisteixen en el fet que
no ens mantinguem indiferents
davant de qui té més necessitat i ens
impulsen a crear estructures socials
que contribueixin a fer que els més
desfavorits es desenvolupin
dignament.[2] Però, per què m’he
d’ocupar dels pobres o, si jo mateix
ho soc, de qui té més necessitat que
jo? Per ser un cristià coherent, no
n’hi ha prou amb el fet que la vida
individual i privada de cadascú sigui
honesta de cara a Déu? Benet XVI ens
n’anticipa la resposta: «el culte



agradable a Déu mai no és un acte
merament privat»,[3] és més, «la unió
amb Crist és alhora unió amb tots els
altres als quals Ell es lliura. No puc
tenir Crist només per a mi;
únicament puc pertànyer-li en unió
amb tots els qui són seus o ho seran».
[4]

Ja el Gènesi posa, al principi de la
història de la humanitat, la pregunta
de Déu per l’“altre”: «Caín, on és el
teu germà Abel?». La resposta de
Caín, «Que potser soc el guardià del
meu germà?», amaga darrere del
rebuig d’aquesta responsabilitat la
culpa de l’homicidi (cf. Gn 4, 9). La
pregunta de Déu, explica el Papa
Francesc, vol posar en evidència que
no podem «justificar la indiferència
com a única resposta» i obre la porta
a «crear una cultura diferent que ens
orienti a superar les enemistats i a
tenir cura els uns dels altres».[5] Aquí
hi ha recollides les dues grans
temptacions que acostumem a tenir



respecte a l’altre: la fredor de la
indiferència i l’exacerbació de la
diferència.

Adam, Crist i tota la
humanitat

La dimensió social, relacional, de la
persona ha quedat entelada en les
últimes dècades, especialment en
algunes cultures, per
l’individualisme, el consumisme, la
desaparició de vincles o l’exalçament
de la subjectivitat.

No era així en l’Església primitiva. La
mentalitat jueva, que caracteritzava
també els primers cristians, diferia
de la nostra en un aspecte clau: per a
ells, Adam (i sobretot Crist, com a
segon Adam) no era només un home
singular, sinó que també era un ésser
col·lectiu que contenia, en el seu cos,
tota la humanitat. En el seu significat
semita, l’home no “té” un cos, sinó
que “és” un cos.[6] En hebreu, el



terme basar significa “carn”, però
també “ésser viu” —carn animada— i
“ésser humà”, inclosa l’ànima.
S’utilitza en la Sagrada Escriptura
amb diferents significats, i en grec es
tradueix tant per sarx (carn) com per
sôma (cos). El sentit hebreu inclou la
unitat entre els éssers humans per la
seva naturalesa compartida i la seva
relació mútua: per això, Eva és “carn
de la seva carn” respecte a Adam. En
canvi, sôma remet només a
l’individu, i en aquest sentit ressalta
la distinció: més que “tenim la
mateixa carn (naturalesa)”, té el
sentit de “la meva carn (i, per tant, la
meva vida) és diferent de la teva”.
Occident ha heretat aquesta última
accepció.

Quan la Sagrada Escriptura parla
d’Adam, s’està referint també a tot el
gènere humà contingut, d’alguna
manera, en el seu cos. «Tota la
humanitat és en Adam “com l’únic
cos d’un home únic”)»,[7] explica el



Catecisme, citant sant Tomàs. Per
això, tot acte bo d’algun dels
membres afavoreix la unitat de tot el
cos, i tota infidelitat, en canvi, la
separa i provoca la divisió de la
humanitat. El pecat original, com que
va ser comès per Adam, passa a ser
universal, com ho és també la
salvació obrada per Crist. Pau parla
de l’“home vell” que hi ha en
cadascun de nosaltres, pel fet de
pertànyer al gènere humà, que
queda sepultat pel baptisme, quan
renaixem a una nova vida en Crist.[8]

En aquells primers segles, els Pares
de l’Església ja manifesten la seva
concepció de la humanitat com un
tot, un únic cos. Comprenen que,
quan Adam peca, és tota la
humanitat la que peca: «tots portem
el seu nom», afirma sant Ireneu de
Lió;[9] «tots vam sortir del Paradís
juntament amb Adam, que el va
deixar enrere», escriu sant Efrem.[10]

Crist ve a restaurar la unitat perduda



en el cos d’Adam, a reagrupar el
gènere humà: així com a Babel la
humanitat pateix una forta divisió,
en Crist rebem l’Esperit Sant, que fa
que, fins i tot parlant diverses
llengües, els cristians ens puguem
entendre, en una nova Pentecosta.[11]

L’Església, cos de Crist

Criden l’atenció les paraules de Jesús
quan s’apareix a Saule, camí a
Damasc: «Saule, Saule, per què em
persegueixes? [...] Jo soc Jesús, el qui
tu persegueixes» (Act 9, 4-5). Jesús
ressuscitat identifica els seus
deixebles amb si mateix, i Saule
comprèn que entre Jesús i l’Església
hi ha una unió tan estreta que
formen una unitat, de manera que
perseguir els deixebles significa
perseguir el mateix Jesús. Aquesta
identificació de l’Església amb el cos
de Crist significa que, si jo em puc
identificar amb Crist, i els meus
germans en la fe també, la unió entre



nosaltres és un vincle molt més fort
que en qualsevol institució humana.

Com a bon hebreu, per a Pau la noció
de cos es refereix a una unitat que
transcendeix la individualitat de
l’home. En Crist, «per la naturalesa
del cos que ha fet seu es conté
d’alguna manera el conjunt de tot el
gènere humà».[12] En encarnar-se, Ell
no només pren un cos humà,
individual, sinó que en certa manera
ens assumeix a tots, al seu costat, en
el seu cos. Així és com Crist dirigeix
la seva salvació a tota la humanitat,
de manera que tota està cridada i
habilitada a formar part del seu cos,
l’Església. Aquesta no és catòlica,
universal, perquè està estesa per tota
la terra; ja era catòlica el dia de
Pentecosta.[13] L’Església és catòlica
perquè s'adreça a tota la humanitat,
que forma un sol cos, el d’Adam,
separat pel pecat.



D’aquí prové la irrenunciable
dimensió social de l’Església: és
orgànicament una. És un cos, el de
Crist (cf. 1 Co 12, 27), i no una
federació d’assemblees locals. Per
això, si un membre de l’Església
pateix en alguna cosa, amb ell pateix
la resta.[14] Això vol dir que
comprendrem què significa ser
cristià de manera veritable i plena en
la mesura que fem nostre aquest
caràcter social i visquem d’acord
amb aquest. En canvi, quan
l’ignorem, deixem de mostrar el
veritable rostre de l’Església.

La temptació del rebuig

Tot i que comprenem aquesta realitat
—tots som germans com a
descendents d’Adam, en la nostra
humanitat, i com a part del Cos de
Crist que és l’Església, pel baptisme
—, en el nostre dia a dia, moltes
vegades no reconeixem l’altre com a
tal. De vegades, són primeres



impressions les que ens distancien;
d’altres, un judici elaborat a partir
d’una experiència continuada; altres
vegades, la defensa d’un bé o una
veritat ens fa durs o sarcàstics, i
d’altres, la fragilitat o l’error en la
vida dels altres ens molesten. Entre
catòlics, opcions legítimes poden
acabar convertint persones rectes,
bones, compromeses, en enemics de
bàndols oposats, bé per la manera de
participar en la Missa, bé per les
eleccions vinculades a l’educació dels
fills, bé pels autors que se segueix
més sovint. De vegades fa falta molt
poc perquè els cristians oblidem que
el que ens uneix és quelcom molt
més fort i profund del que pot ser
motiu de divisió: defectes de
caràcter, maneres de reaccionar
davant d’un dany moral o social,
divergència d’opinions sobre la
millor manera d’evangelitzar,
l’opinió en qüestions de política, etc.



Ho expressa C. S. Lewis, de manera
molt gràfica, en el conegut llibre 
Cartes del diable al seu nebot, en què
el dimoni experimentat explica a
l’aprenent precisament que l’església
visible pot ser una “temptació” per la
qual els cristians ens deixem portar
amb sorprenent facilitat. Dona
alguns exemples, plens d’agudesa i
de bon humor, de com al “pacient”,
un home acabat de convertir al
catolicisme, li costa entendre el
tresor de la comunió en la diversitat,
fins i tot durant les cerimònies
litúrgiques: «El teu pacient, gràcies al
Nostre Pare de les Profunditats, és un
insensat, i per tal que algun d’aquests
veïns desafini en cantar, o porti botes
que cruixin, o tingui papada, o
vesteixi de manera extravagant, el
pacient creurà amb facilitat que, per
tant, la seva religió ha de ser, en
algun sentit, ridícula».[15]

En aquest sentit, les relacions entre
els cristians poden aprendre molt de



la fraternitat humana. És una
experiència universal per a qui té
germans que, malgrat possibles
enfrontaments, la presència d’un
problema extern (assetjament
escolar, la malaltia d’un dels pares, la
mort d’un ésser estimat...) acostuma
a tenir com a reacció immediata
l’oblit de conflictes menors, la qual
cosa dona pas al suport, l’afecte i la
defensa recíproca. També persones
en extrems oposats quant a les seves
idees recuperen la humanitat de
l’altre de vegades, precisament, per
motius d’aquesta mena: perquè el
marit està malalt de càncer, perquè
s’ha quedat sense feina, perquè la
filla ha nascut prematura. Aquestes
situacions, en què enfrontem el
dolor, són moltes vegades ocasió
perquè obrim els ulls i vegem que
“som corresponsables de cuidar el
món, establint relacions fundades en
la caritat, la justícia i el respecte,
especialment superant la malaltia de
la indiferència”.[16]



Responsabilitat personal en
la salvació de tots

En considerar la humanitat com una
unitat, el cristianisme també hereta
del judaisme la seva concepció
comunitària de salvació,[17] és a dir, la
fe no es redueix a «una opció
individual que es fa en la intimitat
del creient [...] Per la seva mateixa
naturalesa, s’obre al “nosaltres”, es
dona sempre dins la comunió de
l’Església [...] Per això, el qui creu no
està mai sol».[18] Els altres homes i
dones formen part de la mateixa vida
i passen a formar part també de la
mateixa responsabilitat personal, ja
que tots pertanyen al mateix cos. Són
germans pels quals vetllem, amb els
quals ens reconciliem, als quals
estimem. Ser cristià no queda reduït
a la consciència individual de cada
fidel.

La nostra personalitat serà més forta
com més sòlida sigui la nostra



pertinença al cos de Crist. No podem
caure en la comoditat de pensar que
és l’Església, com a institució, la
responsable de vetllar pels germans
a través dels seus organismes
caritatius, assistencials, educatius,
etc., i que a mi, batejat corrent, em
correspon només tirar endavant la
meva vida i la dels més propers. «Cap
ànima, cap ni una!, no pot resultar-te
indiferent», afirma amb rotunditat
sant Josepmaria.[19]

La manera en què comprenem la fe,
també en la seva dimensió social,
incideix directament en la nostra
manera d’actuar. Per tant, plantejar
la mateixa vida al marge dels altres
no és coherent amb la dimensió
social de la humanitat, assumida per
Crist.

Això té conseqüències pràctiques
directes: em sento responsable dels
altres, de fer que siguin més feliços,
que se sentin acollits i compresos,



acompanyats cap a Crist, Camí,
Veritat i Vida? En defensar les meves
opinions, ho faig sempre amb una
mirada i un to que reconeixen l’altre
en la seva humanitat? Veig en els
altres germans amb els quals puc
construir l’Església?

Una família forta

La falta d’unitat en l’Església, bé per
indiferència, bé per discrepància, ens
pot recordar la torre de Babel.
Aquesta vegada, el problema no
sorgeix necessàriament entre veïns,
sinó potser a les xarxes socials, a
través de publicacions en mitjans de
comunicació, atacs des de comptes
anònims o escrits que posen en
ridícul altres maneres de pensar, etc.
Després de dos mil·lennis d’expansió
i de creixement de l’Església s’han
enfortit alguns aspectes (teologia,
pastoral, evangelització...), però
també hi trobem divisions, moltes
vegades dins d’una mateixa



comunitat. Entre els qui prefereixen
una manera o una altra de celebrar
els actes litúrgics, els qui voten
partits polítics diferents o els qui
defensen maneres diverses de dur a
terme l’evangelització es pot aixecar
la bandera d’“aquesta és l’opció
veritablement catòlica”. Sant
Josepmaria alertava: «Em sembla
que sento cridar sant Pau, quan diu
als de Corint: (...) És que el Crist està
dividit? És Pau qui ha estat crucificat
per vosaltres? O heu estat batejats en
nom de Pau?, perquè aneu dient: jo
soc de Pau, jo d’Apol·ló, jo de Cefes o
jo de Crist?».[20]

Les ferides del cos de Crist fan mal,
perquè és una fractura en l’aspecte
més íntim de la identitat cristiana:
estem cridats a ser membres d’un
Cos, pedres vives que edifiquin
l’Església... i la missió d’evangelitzar
es veu afectada per divisions entre
els qui hauríem de col·laborar amb
alegria. Per aquesta raó, l’Església no



deixa d’animar-nos a cuidar aquest
aspecte, i ens recorda que estem
cridats a ser «forces d’unitat dins del
Cos de Crist (...). Amb gran humilitat i
confiança demanem a l’Esperit que
cada dia ens faci capaços de créixer
en la santedat que ens farà pedres
vives del temple que Ell està aixecant
justament ara al món. Si hem de ser
autèntiques forces d’unitat (...)
perdonem les ofenses patides i
dominem tot sentiment de ràbia i
d’enfrontament».[21]

En preocupar-nos pels altres,
enfortim l’Església i tota la
humanitat, i, sobretot, contribuïm a
construir l’Església i a fer possible la
seva missió de portar el missatge de
Crist als qui són al nostre voltant,
com van fer els primers cristians:
«tots foren omplerts de l’Esperit Sant
i proclamaven amb valentia la
paraula de Déu» (Act 4, 31), ja que «la
multitud dels creients tenia un sol
cor i una sola ànima» (Act 4, 32).



Goretti Garay

[1] Sant Justí, I Apologia, núm. 67.

[2] Cf. Francesc, Fratelli Tutti, núm.
116, 137, 168-169, 179, 183, 186.

[3] Benet XVI, Sacramentum caritatis,
núm. 83.

[4] Benet XVI, Deus caritas est, núm.
14.

[5] Francesc, Fratelli Tutti, núm. 57.

[6] Cf. Rm 12, 4-5; 1 Co 10, 17; 1 Co 12,
13.

[7] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 404; cf. sant Tomàs d'Aquino, 
Quaestiones disputatae de dolent, 4,1.

[8] Cf. Francesc, Audiència 9.V.2018; Ef
4, 20-24.



[9] Sant Ireneu, Contra herejes, III, 23,
2.

[10] Sant Efrem el Siri, Himne 49.

[11] Cf. Joan Pau II, Audiència general,
29.VII.1998.

[12] Cf. Hilari de Poitiers, In Mt. IV 12.

[13] Cf. De Lubac, Catolicisme, núm.
37-38.

[14] Cf. Lumen Gentium, núm. 7.

[15] C. S. Lewis, Cartas del diablo a su
sobrino, Rialp, Madrid, 2015, 20-21.

[16] Fernando Ocáriz, “Agrandar el
corazón” a: Be to care, 29.IX.2022.

[17] Cf. De Lubac, Catolicisme, núm.
46.

[18] Francesc, Lumen Fidei, núm. 39.

[19] Sant Josepmaria, Forja, núm. 951.

https://opusdei.org/es-es/article/agrandar-el-corazon/
https://opusdei.org/es-es/article/agrandar-el-corazon/


[20] Sant Josepmaria, Carta núm. 4,
núm. 19 (1 Co 1, 13).

[21] Benet XVI, Homilia 19.IV.2008.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-
igual-ii-un-sol-cor-i-una-sola-anima/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-ii-un-sol-cor-i-una-sola-anima/
https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-ii-un-sol-cor-i-una-sola-anima/
https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-ii-un-sol-cor-i-una-sola-anima/

	Ves, i tu fes igual (II): un sol cor i una sola ànima
	Una crida a cuidar
	Adam, Crist i tota la humanitat
	L’Església, cos de Crist
	Responsabilitat personal en la salvació de tots
	Una família forta


