
opusdei.org

“Ves, i tu fes
igual” (I): a mi m’ho
fèieu

Les necessitats socials, els drets
i deures ciutadans, les relacions
entre països, el diàleg o l’acció
política ens interpel·len com a
cristians, fills d’un mateix Pare,
a “ser activament, lliurement i
responsablement presents en la
vida pública” (sant Josepmaria).

06/12/2023

Els cristians sabem que formem part
de la gran família dels fills de Déu. La



nostra identitat més profunda, ser
fills del Pare, ens configura com a
germans de tots els homes, creats a
imatge i semblança seva. Tanmateix,
també sabem que les relacions
fraternes no són fàcils. Arran del
pecat original, el tracte entre
nosaltres està marcat per la ferida de
la primera caiguda, que destrueix
l’harmonia de les relacions entre els
homes, a més de la relació del gènere
humà amb la creació.[1] Des dels
primers germans dels quals ens parla
la Bíblia, Caín i Abel, i el fratricidi
comès pel més gran, sempre hi ha
hagut conflictes familiars: Esaú i
Jacob van lluitar per la
primogenitura, Josep va ser traït pels
seus germans grans, Moisès va patir
a causa d’Aaron i Míriam...

També a l’Evangeli trobem germans
entre els propers a Jesús: Pere i
Andreu; Jaume i Joan; Maria, Marta i
Llàtzer. I també d’allà surten els
enfrontaments entre germans, tant



en els exemples que Jesús proposa a
les persones que l’escolten —quan el
fill pròdig de la paràbola torna i el
seu pare ho celebra amb una festa, el
germà gran s’enfada i es nega a
entrar a casa (cf. Lc 15, 28)— com
entre les persones que l’envolten:
“Mestre, ordena al meu germà que es
parteixi amb mi l’herència” (Lc 12,
13); “Senyor, no et fa res que la meva
germana m’hagi deixat tota sola a fer
la feina? Digues-li que em vingui a
ajudar” (Lc 10, 40).

Tanmateix, Jesús ha donat a les
relacions humanes una nova
dimensió: “Us ho asseguro: tot allò
que fèieu a un d’aquests germans
meus més petits, a mi m’ho
fèieu” (Mt 25, 40). Ell, fent-se un de
nosaltres, s’identifica amb el més
feble dels nostres germans els homes,
el que pateix més, el que més
injustícies pateix. Cap cristià no es
pot quedar indiferent davant de cap
altra persona, perquè en ella veu no



només un igual, sinó Crist mateix.
“En cadascun d’ells hi hem de
reconèixer Crist, en cadascun d’ells
hi hem de veure Jesús com el nostre
germà; i així ens serà més fàcil
prodigar-nos en serveis, en atenció,
en afecte, en pau i en alegria”,[2]

anima sant Josepmaria.

El primer manament

Comentant la paràbola del bon
samarità, el Papa Francesc explica
que recull un rerefons de segles: “Poc
després de la narració de la creació
del món i de l’ésser humà, la Bíblia
planteja el desafiament de les
relacions entre nosaltres. Caín
destrueix el seu germà Abel, i
ressona la pregunta de Déu: «On és el
teu germà Abel?» (Gn 4, 9). La
resposta és la mateixa que sovint
donem nosaltres: «És que soc guardià
del meu germà?» (Gn 4, 9). En
preguntar, Déu qüestiona tot tipus de
determinisme o fatalisme que



pretengui justificar la indiferència
com a única resposta possible. Ens
habilita, per contra, a crear una
cultura diferent que ens orienti a
superar les enemistats i a tenir cura
els uns dels altres”.[3]

Si ens preguntessin, segurament
afirmaríem que intentem veure un
altre Crist en els desconeguts. Però el
desinterès del germà ens pot passar,
sovint, en situacions ordinàries.
Podem criticar els polítics que no ens
agraden quan apareixen a les
notícies, desconfiar dels qui són
diferents per la seva presència o
comportament, menysprear o
ignorar els qui pertanyen a un altre
estrat social o tenen una situació
econòmica diferent, discutir per un
resultat esportiu o per com han de
dormir els nadons. Fins i tot podem
jutjar amb duresa altres cristians per
considerar —amb raó o sense— que
no actuen com a tals.



No podem oblidar que la paràbola
del bon samarità sorgeix arran de la
pregunta “qui és el meu proïsme?”,
formulada a Jesús per un mestre de
la llei, que es volia justificar després
d’haver-li preguntat sobre la vida
eterna. La resposta a la qüestió
original ja la sabien els seus oients, ja
que apareixia en la Torà: “Estima el
Senyor, el teu Déu, amb tot el cor,
amb tota l’ànima, amb totes les
forces i amb tot el pensament, i
estima els altres com a tu mateix” (Lc
10, 27; cf. Dt 6, 4 i Lv 19, 18). Jesús va
més enllà en identificar els dos
manaments: “Aquest manament és el
més gran i el primer. El segon li és
semblant: Estima els altres com a tu
mateix. Tots els manaments de la Llei
i dels Profetes es fonamenten en
aquests dos” (Mt 22, 38-40). Al final
de la paràbola, quan el mestre de la
llei reconeix que l’actitud adequada
és la de qui té misericòrdia de l’home
malferit, Jesús li diu: “Ves, i tu fes
igual”.



Al proïsme com a tu mateix

Al Nou Testament, per tant, no hi ha
dubtes sobre què se’ns demana als
qui volem seguir Jesús. “Ja sabeu que
es va dir als antics: No matis, i el qui
mati serà condemnat pel tribunal.
Doncs jo us dic: El qui s’irriti amb el
seu germà serà condemnat pel
tribunal; el qui l’insulti serà
condemnat pel Sanedrí, i el qui el
maleeixi acabarà al foc de
l’infern” (Mt 5, 21-22).
Transcorreguts alguns anys d’aquests
ensenyaments, Joan exhortava els
primers cristians a viure la caritat
fraterna com a part indispensable de
l’amor a Déu: “Si algú afirmava: «Jo
estimo Déu», però no estima el seu
germà, seria un mentider, perquè el
qui no estima el seu germà, que veu,
no pot estimar Déu, que no veu” (1 Jn
4, 20).

Nosaltres volem “veure” el proïsme,
tal com diu sant Joan, i reconèixer en



ell Crist mateix, especialment en el
cas dels qui pateixen. De vegades, un
mateix ha estat en una situació
dolorosa o de vulnerabilitat, altres
vegades ens hi hem trobat: algú que
no té habitatge amb qui ens creuem
habitualment al carrer; companys de
feina que pateixen discriminació pel
país d’origen o el color de la pell;
coneguts amb una malaltia
degenerativa o problemes de
mobilitat que requereixen esforços i
despeses extraordinàries per portar
una vida digna; dones que troben
obstacles en la seva trajectòria
educativa o professional, pel sol fet
de ser-ho; nens i joves que
assisteixen a classe sense els recursos
necessaris per dur a terme amb èxit
els estudis; amics enganxats a la
pornografia, al joc o a la droga... Per
no parlar de les guerres, la fam, les
epidèmies o els desastres naturals
que ens afecten a molts de nosaltres
o que ens poden afectar en el futur.



Dignitat humana i
responsabilitat cristiana

Al llarg dels segles, molts valors
cristians han penetrat en la societat i
l’han feta més humana. A poc a poc
hem après a reconèixer en l’altre
algú amb dignitat, que mereix que
se’l tracti amb respecte i els drets del
qual valen tant com els meus. La
filosofia, la sociologia i el dret, entre
altres disciplines, han anat explorant
el valor de cada vida humana i la
forma de protegir-la, tant en l’aspecte
individual com en el col·lectiu. El
desenvolupament en camps com
l’enginyeria, l’economia i la medicina
ha permès millorar les condicions de
vida de grans sectors de la població
mundial, tot i que encara queda molt
per fer i no deixen d’aparèixer
contínuament nous reptes.

De vegades percebem que molts
retreuen als cristians la falta de
coherència entre principis evangèlics



i actuació pública o consideren que
la fe és un refugi que permet evadir
responsabilitats, com si resar fos
sinònim de passivitat, o esperar la
vida eterna portés a desentendre’s
del món i oblidar els qui ens
necessiten. “En realitat, la fe fa
vessar de motivacions inaudites el
reconeixement de l’altre, perquè qui
creu pot arribar a reconèixer que
Déu estima cada ésser humà amb un
amor infinit i que «amb això li
confereix una dignitat infinita». A
això s’afegeix que creiem que Crist
va vessar la seva sang per tots i per
cadascú, per la qual cosa ningú no
queda fora del seu amor universal. I
si anem a la font última, que és la
vida íntima de Déu, ens trobem amb
una comunitat de tres Persones,
origen i model perfecte de tota vida
en comú”.[4]



El món en heretat

El prelat de l’Opus Dei anima sovint a
sentir tothom, amb el que conté, com
una cosa molt nostra, seguint les
paraules de sant Pau: “el món, la vida
i la mort, el present i el futur. Tot és
vostre, però vosaltres sou de Crist, i
Crist és de Déu” (1 Co 3, 22-23).

“Davant d’aquesta realitat —totes les
coses són vostres—, ens alegrem amb
les alegries dels altres, gaudim de
totes les coses bones que ens
envolten i ens sentim interpel·lats
pels reptes del nostre temps. Alhora,
sentim molt dins de l’ànima la
situació del món, particularment la
trista realitat de la guerra, i d’altres
situacions de grans necessitats i
sofriments de tantíssimes persones,
especialment de les més febles”.[5]

Déu ens ha donat el món per
herència (cf. Sl 2, 8), així que és a les
nostres mans transformar-lo. No



hem triat el moment històric o el lloc
en què vivim, però les
circumstàncies que ens han tocat són
precisament l’ocasió amb què Déu
compta perquè tirem endavant el
que Ell mateix ha posat a les nostres
mans.

Els cristians volem un cor a mida del
de Crist, un cor que senti les
necessitats dels altres com a nostres,
i que ens porti a actuar en
conseqüència. Això és un do de Déu:
“omple els cors dels teus fidels i
encén-hi el foc del teu amor”,[6]

demanem a l’Esperit Sant per a
nosaltres i per a tothom a l’Església.
Alhora, “calen fets, no paraules”: un
cristià compromès amb l’amor de
Déu és necessàriament un cristià que
busca activament transformar la
societat, que lluita per fer-la cada
vegada més conforme amb la lògica
de Déu i el seu amor als homes.



Personal i responsable

Aquest compromís es mostra, en
primer lloc, en una oració encesa i
constant, la insistència filial de qui
demana una cosa bona per a les
persones que estima: “En l’oració
hem de ser capaços de portar davant
de Déu el nostre cansament, el
patiment de certes situacions, de
certes jornades, el compromís
quotidià de seguir-lo, de ser cristians,
així com el pes del mal que veiem en
nosaltres i en el nostre entorn,
perquè ell ens doni esperança, ens
faci sentir la seva proximitat, ens
proporcioni una mica de llum en el
camí de la vida”.[7]

A més de l’actitud de presentar a Déu
totes aquestes necessitats, és un
deure de justícia actuar per
transformar el món, fer-lo més
humà, més cristià, més diví, mostrar
la veritat, el bé i la bellesa del pla de
Déu per a la felicitat d’homes i dones.



Braç a braç amb els altres, el cristià
busca, amb la creativitat de l’amor,
noves maneres perquè el missatge
que Crist ens va deixar en l’evangeli
es faci realitat en les circumstàncies
en què ens movem, aquí i ara.

Això es pot fer de moltes maneres:
dependrà de les circumstàncies del
lloc, del moment històric, del
caràcter personal, de les possibilitats
que es tenen per les circumstàncies
familiars i laborals... i de les
mateixes preferències polítiques,
econòmiques o socials a l’hora de
ponderar les solucions. “Per la
condició mateixa de la creació —
ensenya l’Església—, totes les coses
són dotades de fermesa, veritat i
bondat pròpies i de lleis i ordre
propis, que l’home ha de respectar
mitjançant el reconeixement dels
mètodes que són propis de
cadascuna de les ciències i arts”.[8]

Alhora, “tots els fidels cristians han
de sentir la vocació especial i pròpia,



en virtut de la qual han de resplendir
amb l’exemple: ja que queden
obligats per deure de consciència, i
serveixen al perfeccionament del bé
comú”.[9]

Hi ha moltes maneres de fer el bé, i
l’Església anima els seus fills a actuar
des de la llibertat i la pluralitat, sense
imposar cap escola determinada.
Moguts pel mateix ideal, els cristians
es poden agrupar en associacions
religioses o civils; tanmateix, en la
majoria dels casos, treballen en
iniciatives públiques o privades que
no són promogudes per institucions
catòliques, però que s’orienten a
millorar un aspecte social
determinat.

La caritat “dona vertadera
substància a la relació personal amb
Déu i amb el proïsme; no és només el
principi de les microrelacions, com
en les amistats, la família, el petit
grup, sinó també de les



macrorelacions, com les relacions
socials, econòmiques i polítiques”.[10]

Per això, cadascú busca la manera de
contribuir a resoldre els problemes
socials que veu al seu voltant. Sant
Josepmaria encoratjava els qui s’hi
apropaven a ser ciutadans
responsables, capaços de
transformar la societat i millorar-la
mitjançant el treball. “L’actuació de
cadascun de nosaltres, fills, és
personal i responsable”.[11]

Moltes vegades es pot fer un gran bé
amb petits gestos que van
configurant una actitud vital davant
dels altres. Estar disponible per
escoltar el fill adolescent pot facilitar
l’obertura al diàleg amb la cultura
contemporània. Tractar els avis
grans amb atenció i afecte
contribueix a educar la mirada
davant dels fràgils i vulnerables.
Rebutjar a la feina les converses en
què es critica o es difama qui no hi és



present i no es pot defensar, fomenta
els ambients de respecte i confiança.

Altres vegades, la capacitat
transformadora vindrà per la nostra
formació professional o la nostra
posició en la societat, mitjançant el
treball mateix, la mobilització
ciutadana o la decisió de dedicar-se a
la política: influir en projectes de llei
que facilitin a les famílies l’accés als
recursos que necessiten, denunciar
abusos de corrupció econòmica,
acabar amb costums que segreguen
algun sector de la població... Un
metge, una parlamentària, el CEO
d’una empresa o una periodista
poden fer bé la seva feina sense
“posar-se en embolics”, però també
es poden “complicar la vida” per
contribuir amb la seva tasca a la
construcció d’un món més just.



La doctrina social de
l’Església en diàleg amb el
món

L’Església proclama els principis
morals en l’àmbit social quan estan
en joc els drets fonamentals de la
persona humana o la salvació de les
ànimes.[12] Instituïda per Crist per
portar el missatge de salvació a tots
els homes, no es pot quedar de
braços plegats davant de tot el que és
humà. A partir del segle xix, per
facilitar que l’actuació dels cristians
fos justa davant dels nous models
econòmics, polítics i socials, va
establir alguns paràmetres per
ajudar a no perdre de vista el
missatge de l’Evangeli davant
d’aquestes situacions noves. Per això,
el Compendi de la doctrina social de
l’Església recull alguns principis que
serveixen de guia.

El principi del bé comú defensa que
hi ha d’haver un conjunt de



“condicions de la vida social” que
permetin “a les associacions i a
cadascun dels seus membres
l’assoliment més ple i més fàcil de la
pròpia perfecció”.[13] El principi del
destí universal dels béns ens recorda
que “els béns creats han d’arribar a
tothom de manera equitativa”, en
justícia i caritat.[14] Pel principi de
subsidiarietat, “totes les societats
d’ordre superior s’han de posar en
una actitud d’ajuda («subsidium») —
i, per tant, de sosteniment, de
promoció, de desenvolupament—
respecte de les menors”;[15] i així es té
cura de “la família, dels grups, de les
associacions, de les realitats
territorials locals, en resum,
d’aquelles expressions agregatives de
tipus econòmic, social, cultural,
esportiu, recreatiu, professional,
polític, a les quals les persones donen
vida espontàniament i que els
possibiliten un creixement social
efectiu”.[16]



El principi de participació és
conseqüència de l’anterior, i
“s’expressa, essencialment, en una
sèrie d’activitats mitjançant les quals
el ciutadà [...] contribueix a la vida
cultural, econòmica, social i política
de la comunitat civil a la qual
pertany. La participació és un deure
que s’ha d’exercir conscientment per
part de tots, de manera responsable i
amb vista al bé comú”.[17] Finalment,
el principi de solidaritat “comporta
que els homes del nostre temps
conreïn principalment la consciència
del deure que tenen amb relació a la
societat en què estan inserits [...]. Un
deure com aquest és atès en les
diverses manifestacions de l’actuació
social”.[18]

Aquests principis ens fan descobrir
que moltes de les iniciatives socials
que floreixen al nostre voltant es
basen en valors compartits. Estudiar-
los i donar-los a conèixer pot ser
l’ocasió de treballar amb la resta



d’habitants dels nostres països en la
construcció d’una societat més justa.

Veritat, llibertat, justícia i
caritat

Hi ha quatre valors fonamentals
sobre els quals es basen els principis
de la doctrina social de l’Església: la
veritat, la llibertat, la justícia i
l’amor.

L’amor al proïsme ha d’impulsar la
vida dels cristians, tant en l’àmbit
personal com en el social. “L’Església
no només ha d’anunciar la Paraula,
sinó també dur a terme la Paraula,
que és caritat i veritat”.[19] Ho hem
vist potser de manera més clara en
els últims anys: davant de crisis
globals, hi ha una resposta de
solidaritat que uneix les persones
que pateixen juntes. Hi ha famílies
que es retroben davant de la malaltia
d’un ésser estimat, o veïns que es
comencen a parlar quan es veuen



forçats a passar més temps a casa.
Són actituds que també podem
incorporar quan no són les
circumstàncies les que ens hi porten:
sé com es diuen les persones que
viuen al meu edifici, o a la casa més
remota del poble? He parlat alguna
vegada amb cadascuna, m’he
interessat per les seves
circumstàncies, he buscat fer-m’hi
proper?

El que des de fora potser sembla un
simple gest de bona educació o una
mostra d’amabilitat, pot de fet
reflectir l’amor de Déu per cadascú:
“L’amor, ple de petits gestos de cura
mútua, és també civil i polític, i es
manifesta en totes les accions que
procuren construir un món millor.
Per aquesta raó, l’amor no sols
s’expressa en relacions íntimes i
properes, sinó també en «les
macrorelacions, com les relacions
socials, econòmiques i polítiques»”.[20]

La unitat de vida d’un cristià



coherent el porta a actuar amb
caritat a tots els nivells, tant en el
que li toca de prop com en els temes
més llunyans.

Partint del respecte a tothom, posant
el bé de cada persona per sobre
d’idees o d’opinions, els cristians
podem intervenir en tota mena de
qüestions, amb responsabilitat i
creativitat, sense atribuir a l’Església
el que és la manera de fer de
cadascú. “Els cristians gaudiu de la
més plena llibertat, amb la
consegüent responsabilitat personal,
per intervenir com us sembli millor
en qüestions d’índole política, social,
cultural, etcètera”.[21]

“Qui estima amb caritat els altres, és
per damunt de tot just amb ells. No
n’hi ha prou a dir que la justícia no
és estranya a la caritat, que no és una
via alternativa o paral·lela a la
caritat: la justícia és (...) intrínseca a
ella. La justícia és la primera via de



la caritat”.[22] I viceversa: la lluita pel
bé comú sempre estarà guiada per la
comprensió i el respecte. No tindria
sentit buscar la justícia amb duresa
de cor o alegrar-nos d’una cosa
objectivament dolenta perquè
confirma la nostra opinió.

Davant de persones properes que
pateixen les conseqüències d’accions
o de modes de vida contraris a la
moral, o que rectifiquen i es volen
apropar a Déu o a un altre estil de
vida, l’única actitud possible en un
cristià és l’acompanyament ple
d’afecte i de comprensió, mai una
resposta autocomplaent que mira els
altres per sobre de l’espatlla. De la
mateixa manera com l’Església entra
en diàleg amb el món des de la
caritat, nosaltres, des del món,
busquem una conversa oberta a
tothom, que inclogui tothom i que no
es tanqui davant de propostes que
percebem com a amenaces, sinó que



sàpiga acollir diferents punts de
vista, aprenent dels altres.

Tampoc els apòstols no eren un
conjunt uniforme. Venien d’entorns
diferents, tenien professions
diferents, caràcters de vegades poc
compatibles, opinions oposades...
Però els unia l’amor a Crist i la missió
de portar la Bona Nova al món. Així,
conjugant la primacia de Pere i la
col·legialitat amb la seva identitat,
van complir el mandat de Crist:
“Aneu per tot el món i anuncieu la
bona nova de l’evangeli a tota la
humanitat” (Mc 16, 15).

La promesa de Jesús

Aquesta obligació cristiana de l’amor
al proïsme es fa, com totes, a partir
de l’amor de Déu pels homes. És Ell
qui transforma els cors i renova el
món: “La caritat i la justícia no són
únicament accions socials, sinó que



són accions espirituals dutes a terme
tenint en compte l’Esperit Sant”.[23]

Sabem que no podem aconseguir una
justícia perfecta a la terra, i comptem
amb la justícia de la vida eterna.
Tanmateix, això no ens porta a
descuidar els nostres deures
terrenals, perquè sabem que la vida
eterna dependrà del que ens hàgim
esforçat aquí per viure aquest “a mi
m’ho fèieu” de Jesús. Esperem
transformar el món, contribuir a la
felicitat d’aquells que ens envolten i
ser feliços així també nosaltres,
perquè sentim de llavis de Jesús el
que va prometre un dia als qui
l’escoltaven: “Feliços els qui tenen
fam i set de ser justos: Déu els
saciarà” (Mt 5, 6).

Teresa Gómez



[1] Cf. Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 400.

[2] Sant Josepmaria, Carta núm. 3
(“Sobre la missió del cristià a la vida
social”), núm. 31.

[3] Francesc, Fratelli tutti, núm. 57.

[4] Francesc, Fratelli tutti, núm. 85.

[5] Fernando Ocáriz, Carta 19.III.2020,
núm. 7.

[6] Al·leluia de la Solemnitat de
Pentecosta, cicle B.

[7] Benet XVI, Audiència, 1.II.2012.

[8] Concili Vaticà II, Gaudium et Spes,
núm. 36.

[9] Ibídem, núm. 75.

[10] Benet XVI, Caritas in veritate,
núm. 2.



[11] Sant Josepmaria, Carta núm. 3,
núm. 37.

[12] Cf. Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 2032; 2420.

[13] Compendi de la doctrina social de
l’Església, núm. 164.

[14] Cf. ibídem, núm. 171.

[15] Compendi de la doctrina social de
l’Església, núm. 186.

[16] Ibídem, núm. 185.

[17] Ibídem, núm. 189.

[18] Ibídem, núm. 195.

[19] Benet XVI, Audiència general,
25.IV.2012.

[20] Francesc, Fratelli tutti, núm. 181.

[21] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 11.



[22] Benet XVI, Caritas in veritate,
núm. 6.

[23] Benet XVI, Audiència general,
25.IV.2012.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-
igual-i-a-mi-mho-feieu/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-i-a-mi-mho-feieu/
https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-i-a-mi-mho-feieu/
https://opusdei.org/ca-es/article/ves-i-tu-fes-igual-i-a-mi-mho-feieu/

	“Ves, i tu fes igual” (I): a mi m’ho fèieu
	El primer manament
	Al proïsme com a tu mateix
	Dignitat humana i responsabilitat cristiana
	El món en heretat
	Personal i responsable
	La doctrina social de l’Església en diàleg amb el món
	Veritat, llibertat, justícia i caritat
	La promesa de Jesús


