
opusdei.org

Vers la santedat

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Vers la santedat" publicada a
"Amics de Déu" i pronunciada el
26 de novembre de 1967.

24/08/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

Ens sentim remoguts, amb una forta
sotragada al cor, en escoltar

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-vers-la-santedat?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/29743395
https://youtu.be/cZ4I2ZPb7IA


atentament aquell crit de sant Pau: 
aquesta és la voluntat de Déu, la
vostra santificació.[1] Avui, m’ho
proposo un altre cop, i també us ho
recordo a vosaltres i a tota la
humanitat: aquesta és la Voluntat de
Déu, que siguem sants.

Per a pacificar les ànimes amb una
pau autèntica, per a transformar la
terra, per a cercar Déu Senyor Nostre
en el món i a través de les coses del
món, resulta indispensable la
santedat personal. En les meves
converses amb gent de tants països i
dels ambients socials més diversos,
sovint em pregunten: I què ens diu,
als casats? Què, als qui treballem al
camp? Què, a les vídues? Què, als
joves?

Responc sistemàticament que només
tinc una sola cassola. I solc
puntualitzar que Jesucrist Senyor
Nostre va predicar la bona nova per
a tothom, sense cap mena de



distinció. Una sola cassola i un sol
aliment: el meu aliment és que faci la
voluntat del qui m’ha enviat, que
dugui a terme la seva obra.[2] A
cadascú crida a la santedat, de
cadascú demana amor: joves i
ancians, solters i casats, sans i
malats, cultes i ignorants, treballin
on treballin, siguin on siguin. Només
hi ha una manera de créixer en la
familiaritat i en la confiança en Déu:
Tractar-lo en l’oració, parlar-hi,
manifestar-li ―de cor a cor― el
nostre afecte.

Parlar amb Déu

M’invocareu i us escoltaré.[3] I
l’invoquem tot conversant-hi, tot
adreçant-nos-hi. Per això, hem de
posar en pràctica l’exhortació de
l’Apòstol: sine intermissione orate;[4]
reseu sempre, passi el que passi. No
solament de cor, sinó amb tot el cor.
[5]



Us pensareu que la vida no és
sempre suportable, que no hi falten
contratemps i treballs i tristors. Jo us
respondré, també amb sant Pau, que 
ni la mort, ni la vida, ni àngels, ni
principats, ni virtuts, ni present, ni
futur, ni poders, ni altitud, ni
profunditat, ni cap altra criatura no
podrà mai separar-nos de l’amor de
Déu, que és en el Crist Jesús, Senyor
Nostre.[6] Res no ens pot allunyar de
la caritat de Déu, de l’Amor, de la
relació constant amb el nostre Pare.

El fet de recomanar aquesta unió
contínua amb Déu, ¿no és presentar
un ideal, tan sublim, que es revela
inassequible a la major part dels
cristians? Veritablement, és alta la
meta, però no és inaccessible. El
viarany, que mena a la santedat, és
un viarany d’oració; i l’oració ha de
calar en l’ànima de mica en mica,
com la petita llavor que es convertirà
més endavant en un arbre frondós.



Comencem amb oracions vocals, que
molts hem repetit de menuts: són
frases ardents i senzilles, adreçades a
Déu i a la seva Mare, que és Mare
nostra. Encara avui, al matí i a la
tarda, no un dia, sinó habitualment,
renovo aquell oferiment que em van
ensenyar els pares: oh, Verge i Mare
de Déu, jo m’ofereixo per fill vostre. l
en honra i glòria de la vostra puresa,
us ofereixo els meus ulls, les meves
orelles, la meva llengua, les meves
mans... ¿No és això, en certa manera,
un principi de contemplació,
demostració evident d’un abandó
confiat? Què es diuen els que
s’estimen, quan es troben? Com es
comporten? Sacrifiquen tot el que
són i tot el que posseeixen per la
persona que estimen.

Primer una jaculatòria, i després una
altra, i una altra... fins que aquest
fervor sembla insuficient, perquè les
paraules resulten pobres...: i es fa pas
a la intimitat divina, en un esguard



posat en Déu sense descans i sense
cansar-se. Aleshores vivim talment
com captius, com presoners. Mentre
duem a terme amb la major
perfecció possible, dins de les nostres
equivocacions i limitacions, les
tasques pròpies de la nostra condició
i del nostre ofici, l’ànima té ànsia
d’escapar-se. Se’n va cap a Déu, com
el ferro atret per la força de l’imant.
Es comença a estimar Jesús, d’una
forma més eficaç, amb un dolç
sobresalt.

Us deslliuraré de la captivitat, sigueu
on sigueu.[7] Ens deslliurem de
l’esclavitud, amb l’oració: ens sabem
lliures, volant en un epitalami
d’ànima enamorada, en un càntic
d’amor, que empeny a desitjar no
apartar-se de Déu. Una nova manera
de trepitjar terra, una manera divina,
sobrenatural, meravellosa. Tot
recordant tants d’escriptors
castellans del cinc-cents, potser ens
plaurà d’assaborir pel nostre compte:



que visc perquè no visc: que és Crist
qui viu en mi![8]

Hom accepta amb gust la necessitat
de treballar en aquest món, durant
molts anys, perquè Jesús té pocs
amics ací baix. No rebutgem
l’obligació de viure, de gastar-nos
―ben espremuts―, al servei de Déu i
de l’Església. Així, en llibertat: in
libertatem gloriae filiorum Dei,[9] qua
libertate Christus nos liberavit;[10]
amb la llibertat dels fills de Déu, que
Jesucrist ens ha guanyat en morir
damunt la fusta de la Creu.

Pot ser que, ja des del començament,
s’aixequi una polseguera i que,
ensems, els enemics de la nostra
santificació emprin una tècnica de
terrorisme psicològic tan vehement i
tan ben orquestrada, d’abús de
poder, que arrosseguin en la seva
absurda direcció fins i tot aquells qui
durant molt de temps, mantenien
una altra conducta més lògica i



dreturera. I encara que la veu tingui
el so d’una campana esquerdada, que
no ha estat fosa amb bon metall i és
del tot diferent del xiulet del pastor,
rebaixen la paraula, que és un dels
dons més preuats que l’home ha
rebut de Déu, bellíssim present per a
manifestar enlairats pensaments
d’amor i d’amistat amb el Senyor i
amb les seves criatures, fins a fer
entendre per què Jaume diu de la
llengua que és tot un món de malícia.
[11] Tant de mal pot fer: mentides,
denigracions, deshonres, enganys,
insults, murmuracions tortuoses.

La Humanitat Santíssima de Crist

Com podrem superar aquests
inconvenients? ¿Com aconseguirem
d’enfortir-nos en aquella decisió, que
comença a semblar-nos molt pesada?
Inspirant-nos en el model que ens
mostra la Verge Santíssima, la nostra
Mare: una ruta molt ampla, que



necessàriament passa a través de
Jesús.

Per acostar-nos a Déu, hem
d’emprendre el camí just, que és la
Humanitat Santíssima de Crist. És
per això que jo aconsello sempre la
lectura de llibres que expliquen la
Passió del Senyor. Aquests escrits,
plens de sincera pietat, ens duen a la
ment el Fill de Déu, Home com
nosaltres i Déu vertader, que estima i
que pateix en la seva carn per la
Redempció del món.

Fixeu-vos en una de les devocions
més arrelades entre els cristians, en
el rés del Sant Rosari. L’Església ens
anima a la contemplació dels
misteris: perquè se’ns gravi en el cap
i en la imaginació, amb el goig, el
dolor i la glòria de Santa Maria,
l’exemple esbalaïdor del Senyor, en
els seus trenta anys d’obscuritat, en
els seus tres anys de predicació, en la



seva Passió afrontosa i en la seva
gloriosa Resurrecció.

Seguir Crist: heus aquí el secret.
Acompanyar-lo tan d’a prop, que
visquem amb Ell, com aquells
primers dotze; tan d’a prop que ens
hi identifiquem. No trigarem a
afirmar, quan no haurem posat
entrebancs a la gràcia, que ens hem
revestit de Nostre Senyor Jesucrist.
[12] Es reflecteix el Senyor en el
nostre comportament, com en un
espill. Si aquest és com cal, recollirà
el semblant amabilíssim del nostre
Salvador sense desfigurar-lo, sense
caricatures: i els altres tindran la
possibilitat d’admirar-lo, de seguir-lo.

En aquest esforç per identificar-se
amb Crist, he distingit quatre
esglaons: cercar-lo, trobar-lo, tractar-
lo, estimar-lo. Potser enteneu que us
trobeu com en la primera etapa.
Busqueu-lo amb illusió, busqueu-lo
en vosaltres mateixos amb totes les



vostres forces. Si obreu amb aquest
deler, gosaré garantir que ja l’heu
trobat, i que heu començat a tractar-
lo i a estimar-lo, i a tenir la vostra
conversa en el Cel.[13]

Prego al Senyor que ens decidim a
alimentar en les nostres ànimes
l’única ambició noble, l’única que val
la pena: anar juntament amb
Jesucrist, com ho feren la seva Mare
Beneïda i el Sant Patriarca, amb
ànsia, amb abnegació, sense deixar
res. Participarem en la benaurança
de la divina amistat ―en un
recolliment interior, compatible amb
les nostres obligacions professionals i
amb les del ciutadà―, i li agrairem la
delicadesa i la claredat amb què Ell
ens ensenya a complir la Voluntat del
Pare Nostre que és al Cel.

No oblideu, però, que estar amb
Jesús és, segurament, topar-se amb la
seva Creu. Quan ens abandonem en
les mans de Déu, és freqüent que Ell



ens permeti d’assaborir el dolor, la
soledat, les contradiccions, les
calúmnies, les difamacions, les
burles, per dins i per fora: perquè vol
conformar-nos a la seva imatge i
semblança, i tolera també que ens
diguin bojos i que ens prenguin per
necis.

És l’hora d’estimar la mortificació
passiva, que ve ―oculta o descarada
i insolent― quan no l’esperem.
Arriben a ferir les ovelles amb els
rocs que s’haurien de tirar als llops:
el seguidor de Crist experimenta en
la seva carn que, aquells qui
l’haurien d’estimar, es comporten
amb ell d’una manera que va de la
malfiança a l’hostilitat, de la sospita a
l’odi. El miren amb recel, com a un
mentider, perquè no creuen que hi
pugui haver una relació personal
amb Déu, vida interior; en canvi,
amb l’ateu i amb l’indiferent,
d’ordinari díscols i desvergonyits,



s’emplenen d’amabilitat i de
comprensió.

I potser el Senyor permet que el seu
deixeble es vegi atacat amb l’arma de
les injúries personals, que no és mai
honrosa per a qui l’empunya; amb
l’ús de llocs comuns, fruit tendenciós
i delictuós d’una propaganda
aclaparadora i mentidera: perquè
això d’estar dotats de bon gust i de
mesura, no és cosa de tots.

Els qui sostenen una teologia incerta
i una moral relaxada, sense frens; els
qui practiquen segons llur caprici
personal una litúrgia dubtosa, amb
una disciplina de hippies i un govern
irresponsable, no és estrany que
propaguin, contra els qui només
parlen de Jesucrist, zelotípies,
sospites, falses denúncies, ofenses,
maltractaments, humiliacions,
xerrameques i vexacions de tota
mena.



Així esculpeix Jesús les ànimes dels
seus, sense deixar de donar-los
interiorment serenitat i goig, perquè
entenen molt bé que ―amb cent
mentides plegades― els dimonis no
són capaços de fer una veritat: i fixa
en llurs vides el convenciment que
tan sols es trobaran còmodes quan es
decideixin a no voler-hi estar.

En admirar i estimar autènticament
la Humanitat Santíssima de Jesús,
descobrirem, una a una, les seves
nafres. I en aquests temps de
purgació passiva, penosos, forts, de
llàgrimes dolces o amargues que
procurem d’amagar, ens caldrà ficar-
nos dins de cada una d’aquelles
Santíssimes Ferides: per tal de
purificar-nos, per complaure’ns en
aquesta Sang redemptora, per
enfortir-nos. Hi acudirem com els
coloms que, segons que diu
l’Escriptura,[14] s’arreceren en els
nius dels espadats a l’hora de la
tempesta. Ens ocultem en aquest



refugi, per trobar la intimitat de
Crist: i veurem com la seva manera
de conversar és suau i el seu rostre
formós,[15] perquè els qui coneixen
que la seva veu és dolça i agradable,
són els qui reberen la gràcia de
l’Evangeli, que els fa dir: Vós teniu
paraules de vida eterna.[16]

No ens pensem que, en aquesta
sendera de la contemplació, les
passions s’hauran apaivagat
definitivament. Ens enganyaríem, si
suposéssim que l’ànsia de cercar
Crist, la realitat del seu encontre i del
seu tracte, i la dolçor del seu amor
ens transformen en persones
impecables. Encara que l’experiència
no us falta, deixeu-me que us ho
recordi. L’enemic de Déu i de l’home,
Satanàs, no es dóna per vençut, no
descansa. I ens assetja, fins i tot quan
l’ànima crema encesa en l’amor de
Déu. Sap que aleshores la caiguda és
més difícil, però que ―si aconsegueix
que la criatura ofengui el seu Senyor



per poc que sigui― podrà llançar
sobre aquella consciència la
temptació de la desesperança.

Si voleu aprendre de l’experiència
d’un pobre sacerdot que no pretén
parlar més que de Déu, us
aconsellaré que quan la carn intenti
recobrar els seus furs perduts o la
supèrbia ―que encara és pitjor― es
rebelli i s’arbori, aneu corrents a
aixoplugar-vos en aquelles divines
escletxes que, en el Cos de Crist,
obriren els claus que el fixaren a la
Creu, i la llança que li travessà el pit.
Aneu-hi com més us commogui:
descarregueu en les Ferides del
Senyor tot aquest amor humà... i
aquest amor diví. Que això es voler
la unió, sentir-se germà de Crist, un
consanguini seu, fill de la mateixa
Mare, perquè és Ella qui ens ha
menat fins a Jesús.

La Santa Creu



Afany d’adoració, ànsies de
desgreuge amb una suavitat
assossegada i amb sofriment.
Esdevindrà vida en la vostra vida
l’afirmació de Jesús: qui no pren la
seva creu, i em segueix, no és digne de
mi.[17] I el Senyor se’ns manifesta
com més va més exigent, ens demana
reparació i penitència, fins a
empènyer-nos a experimentar
l’anhel fervent de voler viure per a
Déu, crucificat juntament amb Crist.
[18] Però nosaltres duem aquest
tresor en vasos de terrissa, fràgils i
trencadissos, a fi que es vegi que la
grandesa és del poder de Déu i no pas
nostra.[19]

En tot patim tribulacions, i si bé no
ens angoixen, ens trobem mancats de
mitjans, encara que no desesperats o
sense recursos; perseguits, per bé que
no quedem desemparats; abatuts,
encara que no fins a veure’ns perduts;
sempre duent arreu en el cos la
mortificació de Jesús.[20]



Ens imaginem que el Senyor, a més a
més, no ens escolta, que anem
enganyats, que només se sent el
monòleg de la nostra veu. Ens
trobem sobre la terra sense cap
puntal i abandonats del Cel. Tot i
així, és vertader i pràctic el nostre
horror al pecat, encara que sigui
venial. Amb la tossudesa de la
Cananea, ens prostrem submisament
com ella, que el va adorar, tot
implorant: Senyor, socorreu-me.[21]
Desapareixerà l’obscuritat, superada
per la claror de l’Amor.

És l’hora de clamar: recorda’t de les
promeses que m’has fet, per
emplenar-me d’esperança; això em
consola en el meu no res i m’omple la
vida de fortalesa.[22] Nostre Senyor
vol que comptem amb Ell, per a tot:
ens adonem amb evidència que
sense Ell no podem fer res,[23] i que
amb Ell podem fer-ho tot.[24] Es
confirma la nostra decisió d’anar
sempre en la seva presència.[25]



Amb la claredat de Déu en
l’enteniment, que sembla inactiu, ens
resulta indubtable que, si el Creador
té cura de tothom ―dels seus
enemics i tot― quanta més no en
tindrà dels amics! Ens convencen
que no hi ha mal, ni contradicció,
que no es converteixi en bé: així
s’assenten més fermament en el
nostre esperit, l’alegria i la pau, que
cap altre motiu humà no ens podrà
arrencar, per tal com aquestes 
visitacions sempre ens deixen
quelcom de seu, quelcom diví.
Lloarem el Senyor Déu Nostre, que
ha fet en nosaltres coses admirables,
[26] i comprendrem que hem estat
creats amb capacitat per posseir un
tresor infinit.[27]

La Trinitat Beatíssima

Havíem començat amb pregàries
vocals, senzilles, encantadores, que
vam aprendre en la nostra infantesa,
i que mai no ens agradaria



d’abandonar. L’oració, que va
començar amb aquesta ingenuïtat
pueril, es desenvolupa ara en un
canal ample, tranquil i segur, ja que
segueix el pas de l’amistat amb
Aquell que va afirmar: Jo sóc el camí.
[28] Si estimem Crist així, si amb una
divina gosadia ens refugiem en
l’obertura que la llança va deixar en
el seu Costat, s’acomplirà la promesa
del Mestre: si algú m’estima,
guardarà la meva paraula, i el meu
Pare l’estimarà, i vindrem a ell i en ell
farem estada.[29]

El cor sent necessitat, aleshores, de
distingir i adorar cada una de les
Persones divines. En certa manera és
una descoberta, la que fa l’ànima en
la vida sobrenatural, com les d’un
marrec que va obrint els ulls a
l’existència. I s’entreté amorosament
amb el Pare i amb el Fill i amb
l’Esperit Sant; i se sotmet fàcilment a
l’activitat del Paraclet vivificador,
que se’ns dóna sense que ho



meresquem: els dons i les virtuts
sobrenaturals!

Hem corregut com la cérvola que es
deleix per les fonts de les aigües;[30]
patint set, amb la boca desfeta, amb
secor. Volem beure en aquesta deu
d’aigua viva. Sense rareses, al llarg
del dia ens movem en aquesta font
abundosa i clara de limfes fresques
que brollen vers la vida eterna.[31]
Sobren les paraules, perquè la
llengua no aconsegueix d’expressar-
se; ja l’enteniment s’aquieta. Ja no es
raona, s’esguarda! I l’ànima es posa a
cantar un altre cop amb un càntic
nou, perquè se sap també
esguardada amorosament per Déu,
tothora.

No em refereixo a situacions
extraordinàries. Són, poden ser-ho
molt bé, fenòmens ordinaris de la
nostra ànima: una bogeria d’amor
que, sense espectacle, sense
extravagàncies, ens ensenya de patir



i de viure, perquè Déu ens concedeix
la Saviesa. I quina serenitat, quina
pau aleshores, ficats en el viarany
estret que mena a la vida![32]

Ascètica? Mística? No em preocupa.
Sigui el que sigui, ascètica o mística,
què hi fa?: és mercè de Déu. Si tu
mires de meditar-ho, el Senyor no et
negarà la seva assistència. Fe i fets de
fe: fets, perquè el Senyor ―ho has
comprovat des del començament i
t’ho vaig subratllar a la seva hora―
és com més va més exigent. Això ja
és contemplació i és unió; aquesta ha
d’ésser la vida de molts cristians,
anant cada un endavant pel seu
propi camí espiritual ―són infinits―
enmig dels afanys del món, encara
que ni tan solament se n’hagin
adonat.

Una oració i una conducta que no ens
aparten de les nostres activitats
ordinàries, que enmig d’aquest afany
noblement terrenal ens porten cap al



Senyor. En elevar tot aquest quefer a
Déu, la criatura divinitza el món.
Tants cops com he parlat del mite del
rei Mides, que convertia en or tot el
que tocava! En or de mèrits
sobrenaturals podem convertir tot
quant toquem, malgrat els nostres
errors personals.

Així actua el Nostre Déu. Quan aquell
fill retorna, després d’haver
malgastat els seus diners i vivint en
penúria, després ―sobretot―
d’haver-se oblidat del seu pare, el
pare diu: de pressa, porteu la roba
millor i vestiu-la-hi, i poseu-li un anell
a la mà i calçat als peus; i porteu el
vedell gras i mateu-lo; mengem i
celebrem-ho.[33] El Nostre Pare Déu,
quan acudim a Ell amb penediment,
treu, de la nostra misèria, riquesa; de
la nostra feblesa, fortalesa. ¿Què ens
depararà, si no l’abandonem, si el
freqüentem cada dia, si li adrecem
paraules d’estimació confirmada
amb les nostres accions, si li ho



demanem tot, confiats en la seva
omnipotència i en la seva
misericòrdia? Només pel sol fet de
retornar a Ell el seu fill, després que
l’ha traït, li prepara una festa: què
ens concedirà, si sempre hem
procurat restar al seu costat?

Lluny, doncs, de la nostra conducta el
record de les ofenses que ens hagin
fet, de les humiliacions que hàgim
patit ―per injustes, incivils i
barroeres que hagin estat―, perquè
és cosa impròpia d’un fill de Déu
haver preparat un registre per
presentar un memorial de greuges.
No podem oblidar l’exemple de Crist,
i la nostra fe cristiana no es canvia
com un vestit: pot afeblir-se o
enrobustir-se o perdre’s. Amb
aquesta vida sobrenatural la fe cobra
vigoria, i l’ànima s’aterreix en
considerar la miserable nuesa
humana, sense allò que és diví. I
perdona, i agraeix-ho: Déu meu, si
contemplo la meva pobra vida, i no



trobo cap motiu de vanitat i, menys
encara, de supèrbia: solament trobo
raons abundants per a viure sempre
humil i compungit. Ja sé bé prou que
el millor senyoriu és servir.

Oració viva

M’alço i faig un tomb per la ciutat:
pels carrers i per les places cerco el
qui estima la meva ànima...[34] I no
solament la ciutat: aniré d’una banda
del món a l’altra ―per totes les
nacions, per tots els pobles, per
senderes i dreceres― per tal
d’aconseguir la pau de la meva
ànima. I la descobreixo en les
ocupacions diàries, que no em són
cap destorb; que són ―al contrari―
viarany i motiu d’estimar Déu més i
més i d’unir-m’hi també més i més.

I quan ens sotja ―violenta― la
temptació del descoratjament, dels
contrastos, de la lluita, de la
tribulació, d’una nova nit en l’ànima,
el salmista ens posa als llavis i en la



intelligència aquelles paraules: Sóc
amb Ell en l’adversitat.[35] Què val,
Jesús, davant la vostra Creu, la meva;
davant les vostres ferides, les meves
esgarrinxades? Què val, davant el
vostre Amor immens, pur i infinit,
aquesta pobreta feixuguesa que
m’heu carregat a les espatlles? I els
vostres cors, i el meu, s’emplenen
d’una santa avidesa, tot confessant-li
―amb obres― que ens morim
d’Amor.[36]

Neix una set de Déu, una ànsia de
comprendre’n les llàgrimes; de
veure’n el somrís, el rostre...
Considero que la millor manera
d’expressar-ho és tornar a repetir,
amb l’Escriptura: com la cérvola es
deleix per les fonts de les aigües així
es deleix també la meva ànima per
vós, Déu meu![37] I l’ànima avança
ficada en Déu, deïficada: el cristià ha
esdevingut un viatger assedegat, que
bada la boca a l’aigua de la font.[38]



Amb aquesta donació d’un mateix, el
zel apostòlic s’encén, augmenta cada
dia ―tot encomanant aquesta ànsia
als altres― perquè el bé és difusiu.
No és possible que la nostra pobra
naturalesa, tan a prop de Déu, no
cremi en una fam de sembrar en tot
el món l’alegria i la pau, de regar-ho
tot amb les aigües redemptores que
brollen del Costat obert de Crist,[39]
de començar i acabar totes les
tasques per Amor.

Abans us parlava de dolors, de
sofriments, de llàgrimes. I no em
contradic si afirmo que, per a un
deixeble que cerqui amorosament el
Mestre, és molt diferent el sabor de
les tristeses, de les penes, de les
afliccions: desapareixen així que
s’accepta de cor la Voluntat de Déu,
tan aviat com es compleixen de grat
els seus designis, com pertoca a fills
fidels, encara que sembli que els
nervis es destrossin i el suplici sembli
insuportable.



Vida corrent

M’interessa de confirmar novament
que no em refereixo a cap manera
extraordinària de viure
cristianament. Que cadascú de
nosaltres mediti en tot allò que Déu
ha fet per ell, i com hi ha correspost.
Si som valents en aquest examen
personal, ens adonarem que encara
ens falta molt. Ahir em commovia,
tot sentint d’un catecumen japonès
que ensenyava el catecisme a
d’altres, que encara no coneixien
Crist. I m’avergonyia. Ens cal més fe,
més fe!: i, amb la fe, la contemplació.

Repasseu amb calma aquella divina
advertència, que omple l’ànima
d’inquietud i, ensems, li duu sabors
de bresca i de mel: redemi te, et
vocavi te nomine tuo: meus es tu;[40]
t’he redimit i t’he cridat pel teu nom;
ets meu! No robem a Déu el que és
seu. Un Déu que ens ha estimat fins
al punt de morir per nosaltres, que



ens ha escollit des de tota l’eternitat,
abans de la creació del món, perquè
siguem sants en la seva presència:
[41] i que contínuament ens ofereix
ocasions de purificació i de donació
pròpia.

Per si encara ens restava algun
dubte, rebem una altra prova dels
seus llavis: no sou vosaltres que
m’heu escollit a mi, sinó que jo us he
escollit a vosaltres, i us he encaminat
perquè aneu lluny i doneu fruit, i el
vostre fruit perduri, del vostre treball
d’ànimes contemplatives.[42]

Després, fe, fe sobrenatural. Quan la
fe flaqueja, l’home tendeix a
afigurar-se Déu com si fos llunyà,
sense preocupar-se gaire dels seus
fills. Pensa en la religió com en una
cosa juxtaposada, per a quan no hi
ha més remei; espera, no s’explica
amb quin fonament, manifestacions
aparatoses, esdeveniments insòlits.
Quan la fe vibra en l’ànima, hom



descobreix, en canvi, que les passes
del cristià no se separen de la
mateixa vida humana corrent i
habitual. I que aquesta santedat
gran, que Déu ens reclama, s’enclou
aquí i ara, en les coses petites de cada
jornada.

M’agrada parlar de camí, perquè som
viadors, ens dirigim a la casa del Cel,
a la nostra Pàtria. Però fixeu-vos que
un camí, bé que pot presentar trets
de dificultats especials, bé que algun
cop ens faci travessar algun riu a
gual o endinsar-nos en un bosc
gairebé impenetrable, generalment
és una cosa usual, sense sorpreses. El
perill està en la rutina: imaginar-nos
que en això, en les coses de cada
instant, no hi ha Déu, perquè és tan
senzill, tan ordinari!

Aquells dos deixebles se n’anaven
cap a Emmaús. El seu pas era
normal, com el de tants d’altres que
transitaven per aquells verals. I allí,



amb naturalitat, se’ls apareix Jesús, i
camina amb ells, amb una conversa
que disminueix la fatiga. M’afiguro
l’escena, a entrada de fosc. Bufa una
brisa suau. Al voltant, tot de camps
amb els sembrats de blat, ja madur, i
les velles oliveres, amb els
brancatges argentats per la claror
tèbia.

Jesús, al camí. Senyor, que gran que
sou tothora! Però em commoveu
quan us abaixeu per seguir-nos, per
cercar-nos, en els nostres tràfecs
diaris. Senyor, concediu-nos la
ingenuïtat d’esperit, la mirada neta,
el cap clar, que permeten d’entendre-
us quan veniu sense cap signe extern
de la vostra glòria.

S’acaba el trajecte en trobar el
poblat, i a aquells dos que ―sense
adonar-se’n― han estat ferits al fons
del cor tocats per la paraula i l’amor
del Déu fet Home, els dol que se’n
vagi. perquè Jesús els saluda amb



gest de fer veure que anava més enllà.
[43] Mai no s’imposa, aquest Senyor
Nostre. Vol que el cridem lliurement,
així que hem entrevist la puresa de
l’Amor, que ens ha ficat en l’ànima.
Hem de deturar-lo per força i pregar-
li: quedeu-vos amb nosaltres, que es fa
tard i el dia ja ha començat a declinar,
[44] ja es va fent de nit.

Som així: sempre poc agosarats, tal
vegada per insinceritat, o tal vegada
per pudor. En el fons, pensem:
quedeu-vos amb nosaltres, ja que les
tenebres ens envolten l’ànima, i
solament Vós sou llum, solament Vós
podeu calmar aquesta ànsia que ens
consumeix. Perquè d’entre les coses
belles, honestes, no ignorem quina és
la primera: posseir sempre Déu.[45]

I Jesús es queda. Els ulls se’ns obren
com els de Cleofàs i el seu company,
quan Crist parteix el pa; i encara que
Ell torni a desaparèixer de la nostra
vista, també serem capaços de



reprendre la marxa ―es va fent
fosc―, per parlar d’Ell als altres,
perquè tanta alegria no cap en un sol
pit.

Camí d’Emmaús. El Nostre Déu ha
omplert de dolçor aquest nom. I
Emmaús és el món sencer, perquè el
Senyor ha obert els camins divins de
la terra.

Amb els Sants Àngels

Demano al Senyor que, durant la
nostra estada en aquesta terra on
som, no ens apartem mai del vianant
diví. Per això, augmentem també
l’amistat amb els Sants Àngels
Custodis. A tots ens cal molta
companyia: companyia del Cel i de la
terra. Sigueu devots dels Sants
Àngels! Es molt humana l’amistat,
però també és molt divina; com la
vida nostra, que és divina i humana
alhora. Us recordeu dels mots del
Senyor?: ja no us dic servents, sinó
amics.[46] Ens ensenya de tenir



confiança en els amics de Déu, que ja
són al Cel, i en les criatures que
conviuen amb nosaltres, i així mateix
en les que semblen allunyades del
Senyor, per tal d’atreure-les cap al
bon camí.

Acabaré repetint com sant Pau als
Colossencs: no parem de pregar per
vosaltres i de demanar a Déu que
arribeu al ple coneixement de la seva
voluntat en tota saviesa i intelligència
espiritual.[47] Saviesa que és
proporcionada per l’oració, la
contemplació, l’efusió del Paraclet en
l’ànima.

A fi que us porteu d’una manera digna
del Senyor, complaent-lo en tot,
fructificant en tota mena d’obres
bones i creixent en la ciència de Déu;
enfortits en tota fortalesa pel poder de
la seva glòria, a fi que obtingueu una
perfecta paciència i longanimitat,
donant gràcies amb joia a Déu Pare,
que s’ha dignat a incloure-us en la



porció d’herència dels sants en la
llum; que ens salvà de la potestat de
les tenebres i ens transportà al Regne
del seu Fill estimat.[48]

Que la Mare de Déu i Mare nostra
ens protegeixi, a fi que cadascun de
nosaltres pugui servir l’Església en la
plenitud de la fe, amb els dons de
l’Esperit Sant i amb la vida
contemplativa. Acomplint cadascú
les obligacions personals, que li són
pròpies; cadascú en el seu ofici i
professió i en el compliment dels
deures del seu estat, que honori
joiosament el Senyor.

Estimeu l’Església, serviu-la amb
l’alegria conscient de qui ha sabut
decidir-se en aquest servei per Amor.
I si veiéssim que n’hi ha que caminen
sense esperança, com els dos
d’Emmaús, acostem-nos-hi amb fe
―no en nom propi, sinó en nom de
Crist―, per assegurar-los que la
promesa de Jesús no pot fallar, que



Ell vetlla per la seva Esposa sempre:
que no l’abandona. Que passaran les
tenebres, perquè som fills de la
llum[49] i som cridats a una vida
perdurable.

I Déu els eixugarà tota llàgrima dels
ulls, i la mort ja no hi serà; ni dol, ni
plany, ni pena, perquè les coses
d’abans han passat. I el qui seia al
setial va dir: vet aquí que tot ho
renovo. I em digué: escriu, perquè
totes aquestes paraules són fidedignes
i veritables. Em va dir: són un fet. Jo
sóc l’Alfa i l’Omega, el Principi i la Fi.
Al qui té set, li donaré beure de la font
de l’aigua de la vida per gràcia. El qui
venci, posseirà totes aquestes coses; i
jo seré Déu per a ell, i ell serà un fill
per a mi.[50]

[1] 1 Thes IV, 3.

[2] Ioh IV, 34.



[3] Ier XXIX, 12.

[4] 1 Thes V, 17.

[5] St. Ambròs, Expositio in Psalmum
CXVIII, XIX, 12 (PL 15, 1471).

[6] Rom VIII, 38-39.

[7] Ier XXIX, 14.

[8] Cfr. Gal II, 20.

[9] Rom VIII, 21.

[10] Gal IV, 31.

[11] Iac III, 6.

[12] Cfr. Rom XIII, 14.

[13] Cfr. Phil III, 20.

[14] Cfr. Cant II, 14.

[15] Cfr. Cant II, 14.

[16] St. Gregori de Nissa, In Canticum
Canticorum homiliae, V (PG 44, 879).



[17] Mt X, 38.

[18] Gal II, 19.

[19] 2 Cor IV, 7.

[20] 2 Cor IV, 8-10.

[21] Mt XV, 25.

[22] Cfr. Ps CXVIII, 49-50.

[23] Cfr. Ioh XV, 5.

[24] Cfr. Phil IV, 13.

[25] Cfr. Ps CXVIII, 168.

[26] Cfr. Iob V, 9.

[27] Cfr. Sap VII, 14.

[28] Ioh XIV, 6.

[29] Ioh XIV, 23.

[30] Ps XLI, 2.

[31] Cfr. Ioh IV, 14.



[32] Mt VII, 14.

[33] Lc XV, 22-23.

[34] Cant III, 2.

[35] Ps XC, 15.

[36] Cfr. Cant V, 8.

[37] Ps XLI, 2.

[38] Cfr. Eccio XXVI, 15.

[39] Cfr. Ioh XIX, 34.

[40] Is XLIII, 1.

[41] Cfr. Eph I, 4.

[42] Cfr. Ioh XV, 16.

[43] Lc XXIV, 28.

[44] Lc XXXIV, 29.

[45] St. Gregori de Nazianze, 
Epistolae, CCXII (PG 37, 349).



[46] Ioh XV, 15.

[47] Col I, 9.

[48] Col I, 10-13.

[49] Cfr. Eph V, 8.

[50] Apoc XXI, 4-7.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/vers-la-
santedat/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/vers-la-santedat/
https://opusdei.org/ca-es/article/vers-la-santedat/
https://opusdei.org/ca-es/article/vers-la-santedat/

	Vers la santedat

