opusdei.org

Verbum Domini.
Exhortacio
apostolica
postsinodal

Document dirigit a l'episcopat,
el clergat, a les persones
consagrades, i als fidels laics

sobre la paraula de Déu en la
vida i en la missio de 1'Església.

27/03/2012

INDEX

Introduccio [1]



Perque la nostra alegria sigui
perfecta [2]

De la Dei Verbum al Sinode sobre la
Paraula de Déu [3]

El Sinode dels Bisbes sobre la Paraula
de Déu [4]

El Proleg de I’Evangeli de Joan com a
guia [5]

PRIMERA PART

- VERBUM DET’

El Déu que parla

Déu en dialeg [6]

Analogia de la Paraula de Déu [7]
Dimensio cosmica de la Paraula [8]
La creacio de ’home [9]

Realisme de la Paraula [10]

Cristologia de la Paraula [11-13]



Dimensio escatologica de la Paraula
de Déu [14]

La Paraula de Déu i ’Esperit Sant
[15-16]

Tradicio i Escriptura [17-18]

Sagrada Escriptura, inspiracio i
veritat [19]

Déu Pare, font i origen de la Paraula
[20-21]

La resposta de 'home al Déu que
parla

Cridats a entrar en I’Alianca amb Déu
[22]

Déu escolta I’'home i respon als seus
interrogants [23]

Dialogar amb Déu mitjancant les
seves paraules [24]

Paraula de Déu i fe [25]



El pecat com a manca d’escolta a la
Paraula de Déu [26]

Maria Mater Verbi Dei i Mater fidei
[27-28]

L’hermeneéutica de la Sagrada
Escriptura en ’Església

I’Església lloc originari de
I’hermeneéutica de la Biblia [29-30]

«Anima de la teologia» [31]

Desenvolupament de la investigacio
biblica i Magisteri eclesial [32-33]

L’hermeneéutica biblica conciliar: una
indicacio que cal seguir [34]

El perill del dualisme i
I’hermeneutica secularitzada [35]

Fe irao en relacié amb I’Escriptura
[36]

Sentit literal i sentit espiritual [37]



Necessitat de transcendir la
«lletra» [38]

Unitat intrinseca de la Biblia [39]

Relacio entre Antic Testament i Nou
Testament [40-41]

Les pagines «fosques» de la Biblia
[42]

Cristians i jueus en relacié amb la
Sagrada Escriptura [43]

La interpretacié fonamentalista de
les Escriptures [44]

Dialeg entre pastors, teolegs i
exegetes [45]

Biblia i ecumenisme [46]

Consequeéncies en el plantejament
dels estudis teologics [47]

Els sants i la interpretaci6 de
I’Escriptura [48-49]



SEGONA PART - ¢

VERBUM IN ecclesia’

La Paraula de Déu i I’Església
I’Església acull la Paraula [50]

Contemporaneitat de Crist en la vida
de ’Església [51]

La liturgia, lloc privilegiat de la
Paraula de Déu

La Paraula de Déu en la sagrada
liturgia [52]

Sagrada Escriptura i sagraments [53]
Paraula de Déu i Eucaristia [54-55]
Sacramentalitat de la Paraula [56]

La Sagrada Escriptura i el Leccionari
[57]

Proclamaci6 de la Paraula i ministeri
del lectorat [58]



Importancia de I’homilia [59]

Oportunitat d’un directori homiletic
[60]

Paraula de Déu, reconciliacio i uncio
dels malalts [61]

Paraula de Déu i Liturgia de les
Hores [62]

Paraula de Déu i Ritual de
benediccions [63]

Suggeriments i propostes concretes
per a I’animacio liturgica [64]

a ) Celebracions de la Paraula de Déu
[65]

b ) La Paraula i el silenci [66]

¢ ) Proclamacio solemne de la
Paraula de Déu [67]

d) La Paraula de Déu en el temple
cristia [68]



e ) Exclusivitat dels textos biblics en
la liturgia [69]

f) El cant liturgic biblicament
inspirat [70]

g ) Atencio especial als discapacitats
de la vista i de I’oida [71]

La Paraula de Déu en la vida eclesial

Trobar la Paraula de Déu en la
Sagrada Escriptura [72]

L’animacio biblica de la pastoral [73]
Dimensio biblica de la catequesi [74]
Formacio biblica dels cristians [75]

La Sagrada Escriptura en les grans
trobades eclesials [76]

Paraula de Déu i vocacions [77]

a ) Paraula de Déu i ministres
ordenats [78-81]



b ) Paraula de Déu i candidats a
I’orde sagrat [82]

c) Paraula de Déu i vida consagrada
[83]

d ) Paraula de Déu i fidels laics [84]

e ) Paraula de Déu, matrimoni i
familia [85]

Lectura orant de la Sagrada
Escriptura i lectio divina [86-87]

Paraula de Déu i pregaria mariana
[88]

Paraula de Déu i Terra Santa [89]
TERCERA PART - ¢
VERBUM MUNDO’

La missio de ’Església: anunciar la
Paraula de Déu al mon

La Paraula del Pare envers el Pare
[90]



Anunciar al mon el Logos de
I’esperanca [91]

De la Paraula de Déu sorgeix la
missio de I’Església [92]

Paraula i regne de Déu [93]

Tots els batejats responsables de
I’anunci [94]

Necessitat de la missio ad gentes [95]
Anunci i nova evangelitzaci6 [96]

Paraula de Déu i testimoniatge cristia
[97-98]

Paraula de Déu i compromis en el
mon

Servir Jesus en els seus «germans [...]
més petits» (Mt 25,40) [99]

Paraula de Déu i compromis per la
justicia en la societat [100-101]



Anunci de la Paraula de Déu,
reconciliacio i pau entre els pobles
[102]

La Paraula de Déu i la caritat efectiva
[103]

Anunci de la Paraula de Déu i els
joves [104]

Anunci de la Paraula de Déu i els
emigrants [105]

Anunci de la Paraula de Déu i els qui
sofreixen [106]

Anunci de la Paraula de Déu i els
pobres [107]

Paraula de Déu i salvaguarda de la
creacio [108]

Paraula de Déu i cultures

El valor de la cultura per a la vida de
I’home [109]



La Biblia com un gran codi per a les
cultures [110]

El coneixement de la Biblia a I’escola
1a la universitat [111]

La Sagrada Escriptura en les
diferents manifestacions artistiques
[112]

Paraula de Déu i mitjans de
comunicacio social [113]

Biblia i inculturacié [114]

Traduccions i difusio de la Biblia
[115]

La Paraula de Déu supera els limits
de les cultures [116]

Paraula de Déu i dialeg interreligios
El valor del dialeg interreligios [117]

Dialeg entre cristians i musulmans
[118]



Dialeg amb les altres religions [119]
Dialeg i llibertat religiosa [120]
Conclusio

La Paraula definitiva de Déu [121]

Nova evangelitzaci6 i nova escolta
[122]

La Paraula i l’alegria [123]
Mater Verbi et Mater leetitice [124]
Introduccié

1. «La paraula del Senyor dura per
sempre. [ aquesta paraula és
I’evangeli que us ha estat
anunciat»(1Pe 1,25: cf. Is 40,8).
Aquesta frase de la Primera carta de
sant Pere, que reprén les paraules
del profeta Isaies, ens situa davant el
misteri de Déu que es comunica a si
mateix mitjangant el do de la seva
paraula. Aquesta paraula, que dura
per sempre, ha entrat en el temps.



Déu ha pronunciat la seva paraula
eterna d’'una manera humana, la
seva «Paraula s’ha fet carn» (Jn 1,14).
Aquesta és la bona noticia. Aquest és
I’anunci que, a través dels segles,
arriba fins nosaltres. La XII
Assemblea General Ordinaria del
Sinode dels Bisbes, que es va celebrar
al Vatica del 5 al 26 d’octubre de
2008, va tenir com a tema «La
Paraula de Déu en la vidaien la
missi6 de ’Església». Va ser una
experiéncia profunda de trobament
amb Crist, Verb del Pare, que és
present on n’hi ha dos o tres de
reunits en el seu nom (cf. Mt 18,20).
Amb aquesta Exhortacid, compleixo
de bon grat la peticio dels Pares de
fer conéixer a tot el poble de Déu la
riquesa sorgida en la reunio vaticana
iles indicacions proposades, com a
fruit del treball en comu. [1] En
aquesta perspectiva, pretenc
reprendre tot el que el Sinode ha
elaborat, tenint en compte els
documents presentats: els



Lineamenta , I’ Instrumentum laboris ,
les Relaciones ante i post
disceptationem i els textos de les
intervencions, tant les llegides a
I’aula com les presentades in scriptis,
les Relaciones dels cercles menors i
els seus debats, el Missatge final al
poble de Déu i, sobretot, algunes
propostes especifiques (
Propositiones ), que els Pares han
considerat que son particularment
rellevants. En aquest sentit, vull
indicar algunes linies fonamentals
per a revaloritzar la Paraula divina
en la vida de ’Església, font de
renovacio constant, desitjant al
mateix temps que ella sigui cada
vegada més el cor de tota l’activitat
eclesial.

Perque la nostra alegria sigui
perfecta

2. En primer lloc, voldria recordar la
bellesa i I’encis del trobament
renovat amb el Senyor Jesus



experimentat durant ’Assemblea
sinodal. Per aixo, fent-me resso de la
veu dels Pares, em dirigeixo a tots els
fidels amb les paraules de sant Joan
en la seva primera carta: «Ja que la
vida s’ha manifestat: nosaltres I’hem
vista i en donem testimoni, i us
anunciem el qui és la vida eterna, el
qui estava amb el Pare i se’'ns ha
manifestat. A vosaltres, doncs, us
anunciem allo que hem vist i sentit,
perque també vosaltres estigueu en
comuni6é amb nosaltres, que tenim
comunio amb el Pare i amb el seu Fill
Jesucrist» (1Jn 1,2-3). I’Apostol parla
de sentir, veure, tocar i contemplar
(cf. 1,1) la Paraula de la vida, perquée
la vida mateixa es va manifestar en
Crist. I nosaltres, cridats a la
comunidé amb Déu i entre nosaltres,
hem de ser anunciadors d’aquest do.
En aquesta perspectiva kerigmatica,
I’Assemblea sinodal ha estat per a
I’Església i per al mon un testimoni
de la bellesa del trobament amb la
Paraula de Déu en la comunio



eclesial. Per tant, exhorto tots els
fidels a revifar el trobament personal
1 comunitari amb Crist, Paraula de la
Vida que s’ha fet visible, i a ser-ne
anunciadors perque el do de la vida
divina, la comunio, s’estengui cada
vegada més per tot el mon. En efecte,
participar en la vida de Déu, Trinitat
d’Amor, és alegria completa (cf. 1Jn
1,4). I comunicar l’alegria que es
produeix en el trobament amb la
Persona de Crist, Paraula de Déu
present enmig de nosaltres, és un do
1 una tasca imprescindibles per a
I’Església. En un mon que considera
sovint Déu com quelcom superflu o
estrany, confessem amb Pere que
nomeés ell té «paraules de vida
eterna» (Jn 6,68). No hi ha prioritat
més gran que aquesta: obrir de nou a
I’home d’avui I’accés a Déu, al Déu
que parla i ens comunica el seu amor
perqueé tinguem vida abundant (cf. Jn
10,10).



De la ‘Dei Verbum’ al Sinode sobre
la Paraula de Déu

3. Amb la XII Assemblea General
Ordinaria del Sinode dels Bisbes
sobre la Paraula de Déu, som
conscients d’haver tocat en cert
sentit el cor mateix de la vida
cristiana, en continuitat amb
I’anterior Assemblea sinodal sobre
I’Eucaristia com a font i cimal de la
vida i de la missio de ’Església. En
efecte, ’Església es fonamenta sobre
la Paraula de Déu, en neix i en viu.
[2] Al llarg de tota la seva historia, el
poble de Déu hi ha trobat sempre la
forca, i la comunitat eclesial creix
també avui en I’escolta, en la
celebracio i en I’estudi de la Paraula
de Déu. Cal reconeixer que en els
darrers decennis ha augmentat en la
vida eclesial la sensibilitat sobre
aquest tema, de manera especial en
relacié amb la Revelacio cristiana,
amb la Tradici6 viva i amb la
Sagrada Escriptura. A partir del



pontificat del papa Lle¢ XIII, podem
dir que ha anat creixent el nombre
d’intervencions destinades a
augmentar en la vida de ’Església la
consciéncia sobre la importancia de
la Paraula de Déu i dels estudis
biblics. [3] Culminant en el concili
Vatica II, especialment amb la
promulgacio de la Constitucio
dogmatica Dei Verbum , sobre la
Revelaciod divina, que representa una
fita en el cami eclesial: «Els Pares
sinodals [...] reconeixen amb anim
agrait els grans beneficis aportats per
aquest document a la vida de
I’Església, en I’ambit exegetic,
teologic, espiritual, pastoral i
ecumenic.» [4] En particular, ha
crescut en aquests anys la
consciencia de I’«horitzo trinitari i
historic salvador de la Revelacio», [5]
en el qual es reconeix Jesucrist com a
«mitjancer i plenitud de tota la
revelacio». [6] L’Església confessa
incessantment davant totes les
generacions que ell, «<amb la seva



presencia i manifestacio, amb les
seves paraules i obres, signes i
miracles, sobretot amb la seva mort i
resurreccio gloriosa, amb
I’enviament de I’Esperit de la veritat,
porta a plenitud tota la revelacio».

[7]

De tots és conegut el gran impuls que
la Constitucio dogmatica Dei Verbum
ha donat a la revaloracio de la
Paraula de Déu en la vida de
I’Església, a la reflexio teologica
sobre la Revelacio divina i I’estudi de
la Sagrada Escriptura. En els darrers
quaranta anys, el Magisteri eclesial
s’ha pronunciat en moltes ocasions
sobre aquestes mateéries. [8] Amb la
celebracio d’aquest Sinode, ’Església,
conscient de la continuitat del seu
cami sota la guia de ’Esperit Sant,
s’ha sentit cridada a aprofundir
novament sobre el tema de la
Paraula divina, ja sigui per a
verificar la posada en practica de les
indicacions conciliars, com per a fer



front als nous desafiaments que
l’actualitat planteja als creients en
Crist.

El Sinode dels Bisbes sobre la
Paraula de Déu

4. En la XII Assemblea sinodal,
pastors provinents d’arreu del mon
es van reunir al voltant de la Paraula
de Déu i van posar simbolicament al
centre de ’Assemblea el text de la
Biblia, per a redescobrir una cosa
que correm el perill de donar per
descomptat en la vida quotidiana: el
fet que Déu parli i respongui a les
nostres questions. [9] Junts hem
escoltat i celebrat la Paraula del
Senyor. Hem parlat de tot el que el
Senyor esta realitzant en el poble de
Déu i hem compartit esperances i
preocupacions. Tot aixo ens ha
ajudat a entendre que unicament en
el «nosaltres» de ’Església, en
I’escolta i I’acolliment reciproc,
podem aprofundir la nostra relacio



amb la Paraula de Déu. D’aqui brolla
la gratitud pels testimonis de vida
eclesial a diferents parts del man,
narrats en les diverses intervencions
a l’aula. Al mateix temps, ha estat
emocionant escoltar també els
delegats fraterns, que han acceptat la
invitacio a participar en la trobada
sinodal. Recordo, en particular, la
meditacid, profundament estimada
pels Pares sinodals, que ens va oferir
Sa Santedat Bartomeu I, patriarca
ecumeénic de Constantinoble. [10] Per
primera vegada, a més, el Sinode dels
Bisbes va voler convidar també un
rabi perque ens donés un testimoni
valuos sobre les Sagrades Escriptures
jueves, que també sOn justament part
de les nostres Sagrades Escriptures.
[11]

Aixi, vam poder comprovar amb
alegria i gratitud que «també avui en
I’Església hi ha una Pentecosta, és a
dir, que ’Església parla en moltes
llengtes, i aix0 no només en el sentit



exterior que en ella hi ha
representades totes les grans
llenglies del moén, sino sobretot en un
sentit més profund: en ella hi ha
presents les multiples maneres de
I’experiéncia de Déu i del mon, la
riquesa de les cultures; nomeés aixi es
manifesta ’'amplitud de I’existencia
humana, i, a partir d’ella, 'amplitud
de la Paraula de Déu». [12] Vam
poder constatar, a més, una
Pentecosta encara en cami; diversos
pobles estan esperant encara que
se’ls anuncii la Paraula de Déu en la
seva llengua i cultura.

No podem oblidar tampoc que
durant tot el Sinode ens ha
acompanyat el testimoni de I’apostol
Pau. De fet, va ser providencial que
la XII Assemblea General Ordinaria
es produis precisament en I’any
dedicat a la figura del gran Apostol
dels gentils, en ocasio del bimil-lenari
del seu naixement. Es va distingir en
la seva vida pel zel amb que difonia



la Paraula de Déu. Ens arriben al cor
les paraules vibrants amb les quals
es referia a la seva missio
d’anunciador de la Paraula divina:
«Tot ho faig a causa de

I’evangeli» (1Co 9,23), 1 escriu en la
Carta als Romans: «No
m’avergonyeixo de ’evangeli, que és
poder de Déu per a salvar tots els qui
creuen» (1,16). Quan reflexionem
sobre la Paraula de Déu en la vida i
en la missio de ’Església, hem de
pensar en sant Pau i en la seva vida
consagrada a anunciar la salvacio de
Crist a tots els pobles.

El Proleg de I’Evangeli de Joan com a
guia

5. Amb aquesta Exhortacio apostolica
postsinodal, desitjo que els resultats
del Sinode influeixin eficagment en
la vida de I’Església, en la relacid
personal amb les Sagrades
Escriptures, en la seva interpretacid
en la liturgia i en la catequesi, aixi



com en la investigacio cientifica a fi
que la Biblia no quedi com una
paraula del passat, siné com una cosa
viva i actual. Amb aquesta intencio,
em proposo presentar i aprofundir
els resultats del Sinode fent
referéncia constant al Proleg de
I’Evangeli de Joan (Jn 1,1-18), en el
qual se’ns anuncia el fonament de la
nostra vida: la Paraula, que des del
principi esta amb Déu, s’ha fet carn i
ha habitat entre nosaltres (cf. Jn
1,14). Es tracta d’un text admirable,
que ens ofereix una sintesi de tota la
fe cristiana. Joan, a qui la tradicio
assenyala com el deixeble a qui
«Jesus estimava» (Jn 13,23; 20,2;
21,7.20), va treure de la seva
experiencia personal de trobament i
seguiment de Crist una certesa
interior: Jesus és la saviesa de Déu
encarnada, la seva Paraula eterna
que s’ha fet home mortal. [13] Que
aquell que «ho veié i cregué» (Jn
20,8) ens ajudi també a nosaltres a
reclinar el nostre cap sobre el pit de



Crist (cf. Jn 13,25), del qual van
brollar sang i aigua (cf. Jn 19,34),
simbol dels sagraments de I’Església.
Seguint ’exemple de I’apostol Joan i
d’altres autors inspirats, deixem-nos
guiar per Esperit Sant per a estimar
cada vegada més la Paraula de Déu.

PRIMERA PART VERBUM DEI
«Al principi existia la Paraula.

La Paraula estava amb Déu i la
Paraula era Déu. [...]

La Paraula s’ha fet carn.» (Jn 1,1.14)
El Déu que parla
Déu en dialeg

6. La novetat de la revelacio biblica
consisteix en el fet que Déu es dona a
coneéixer en el dialeg que vol tenir
amb nosaltres. [14] La Constitucio
dogmatica Dei Verbum havia
expressat aquesta realitat
reconeixent que «el Déu invisible,



per ’'abundancia de la seva caritat
s’adreca als homes com a amics i
conviu amb ells a fi de convidar-los i
d’acollir-los en la seva convivéncia».
[15] Aix0 no obstant, per a
comprendre en la seva profunditat el
missatge del Proleg de sant Joan, no
podem quedar-nos en la constatacio
que Déu se’ns comunica
amorosament. En realitat, el Verb de
Déu, per qui «tot ha vingut a
Iexistencia» (Jn 1,3) i que «s’ha fet
carn» (Jn 1,14), és el mateix que «al
principi existia» (Jn 1,1). Encara que
es pot advertir aqui una al-lusio al
comencament del llibre del Génesi
(cf. Gn 1,1), en realitat ens trobem
davant d’un principi de caracter
absolut en que se’ns narra la vida
intima de Déu. El Proleg de Joan ens
situa davant el fet que el Logos
existeix realment des de sempre i
que, des de sempre, ell mateix és
Déu. Aixi doncs, no hi ha hagut mai
en Déu un temps en que no existis el
Logos . El qui és la Paraula ja existia



abans de la creacio. Per tant, en el
cor de la vida divina hi ha la
comunio, el do absolut. «Déu és
amor» (1Jn 4,16), diu el mateix
Apostol en un altre lloc, indicant «la
imatge cristiana de Déu i també la
imatge consegiient de ’home i del
seu cami». [16] Déu se’ns dona a
coneixer com a misteri d’amor infinit
en el qual el Pare expressa des de
I’eternitat la seva Paraula en I’Esperit
Sant. Per aixo, la Paraula, que des del
principi és al costat de Déu i és Déu,
ens revela Déu mateix en el dialeg
d’amor de les Persones divines i ens
convida a participar-hi. Aixi doncs,
creats a imatge 1 semblanca de Déu
amor, només podem comprendre’ns
a nosaltres mateixos en I’acolliment
del Verb i en la docilitat a ’obra de
I’Esperit Sant. L’enigma de la
condicio humana s’aclareix
definitivament a la llum de la
Revelacio realitzada pel Verb divi.

Analogia de la Paraula de Déu



7. De totes aquestes consideracions,
que brollen de la meditaci6 sobre el
misteri cristia expressat en el Proleg
de Joan, cal destacar ara el que els
Pares sinodals han afirmat sobre les
diferents maneres en que s’utilitza
I’expressio Paraula de Déu . S’ha
parlat justament d’'una simfonia de la
Paraula, d’una unica Paraula que
s’expressa de diverses maneres: «un
cant a veus». [17] En relacio amb
aixo, els Pares sinodals han parlat
d’un us analogic del llenguatge huma
en relacio amb la Paraula de Déu. En
efecte, aquesta expressig, encara que
per una part es refereix a la
comunicacié que Déu fa d’ell mateix,
per una altra assumeix significats
diferents que han de ser tractats amb
atencio 1 posats en relacio entre ells,
ja sigui des del punt de vista de la
reflexio teologica com de I'us
pastoral. Com ho mostra de manera
clara el Proleg de Joan, el Logos
indica originariament el Verb etern,
és a dir, el Fill unic de Déu, nascut



del Pare abans de tots els segles i
consubstancial a ell: la Paraula era
amb Déu, la Paraula era Déu. Pero
aquesta mateixa Paraula, afirma sant
Joan, «s’ha fet carn» (Jn 1,14), per
tant, Jesucrist, nascut de Maria Verge,
és realment el Verb de Déu que es va
fer consubstancial a nosaltres. Aixi
doncs, ’expressié «Paraula de Déu»
es refereix aqui a la persona de
Jesucrist, Fill etern del Pare, fet
home.

D’altra banda, si bé és cert que al
centre de la Revelacid divina hi ha
I’esdeveniment de Crist, cal
reconeixer també que la mateixa
creacio, el liber naturce , forma part
essencialment d’aquesta simfonia a
diverses veus en que s’expressa
I'inic Verb. De manera semblant,
confessem que Déu ha comunicat la
seva Paraula en la historia de la
Salvacio, ha deixat sentir la seva veu,
amb la poténcia del seu Esperit, «va
parlar per boca dels profetes». [18]



La Paraula divina, per tant,
s’expressa al llarg de tota la historia
de la Salvacio, i arriba a la plenitud
en el misteri de I’encarnacié, mort i
resurreccio del Fill de Déu. A més, la
Paraula predicada pels Apostols,
obeint el manament de Jesus
ressuscitat: «Aneu per tot el mon i
anuncieu la bona nova de I’evangeli
a tota la creacié» (Mc 16,15), és
Paraula de Déu. Per tant, la Paraula
de Déu es transmet en la Tradicid
viva de I’Església. La Sagrada
Escriptura, ’Antic i el Nou
Testament, és la Paraula de Déu
testificada i inspirada divinament.
Tot aix0 ens ajuda a entendre per
que en I’Església es venera tant la
Sagrada Escriptura, encara que la fe
cristiana no és una «religi6 del
Llibre»: el cristianisme és la «religio
de la Paraula de Déu», no d’«una
paraula escrita i muda, sino del Verb
encarnat i viur. [19] Per tant,
I’Escriptura ha de ser proclamada,
escoltada, llegida, acollida i viscuda



com a Paraula de Déu, en el si de la
Tradici6 apostolica, de la qual no es
pot separar. [20]

Com ho van afirmar els Pares
sinodals, hem de ser conscients que
ens trobem realment davant d’'un us
analogic de ’expressio «Paraula de
Déu»r. Cal, per tant, educar els fidels
perque captin millor els seus
diversos significats i comprenguin el
seu sentit unitari. Cal també que, des
del punt de vista teologic,
s’aprofundeixi en I’articulacio dels
diferents significats d’aquesta
expressio, perque resplendeixi millor
la unitat del pla divi i el lloc central
que ocupa en ell la persona de Crist.
[21]

Dimensio cosmica de la Paraula

8. Conscients del significat
fonamental de la Paraula de Déu en
relacié amb el Verb etern de Déu fet
home, unic salvador i mitjancer
entre Déu i ’home, [22] i en I’escolta



d’aquesta Paraula, la revelacio
biblica ens porta a reconeéixer que
ella és el fonament de tota la realitat.
El Proleg de sant Joan afirma, en
relacio amb el Logos divi, que «per
ella tot ha vingut a ’existéncia, i res
del que existeix no hi ha vingut sense
ella» (Jn 1,3); en la Carta als
Colossencs, s’afirma també en relacio
amb Crist, «engendrat abans de tota
la creacio» (1,15), que «tot ha estat
creat per ell i destinat a ell» (1,16). I
I’autor de la Carta als Hebreus
recorda que «gracies a la fe,
comprenem que tot I’'univers va ser
creat per la Paraula de Déu i que, per
tant, allo que veiem prové d’allo que
no és visible» (11,3).

Aquest anunci és per a nosaltres una
paraula alliberadora. En efecte, les
afirmacions escripturistiques
indiquen que tot el que existeix no és
fruit de I’atzar irracional, sin6é que ha
estat volgut per Déu, és en els seus
plans, al centre dels quals hi ha la



invitacio a participar en la vida
divina en Crist. La creacio neix del
Logos i porta la marca inesborrable
de la Rao creadora que ordena i guia.
Els salms canten aquesta joiosa
certesa: «Amb la paraula el Senyor
ha fet el cel, amb I’alé de la boca ha
creat ’estelada» (Sl 33,6), i de nou: «A
una paraula seva, tot comencga; a una
ordre d’ell, tot existi» (SI 33,9). Tota
realitat expressa aquest misteri: «E1
cel parla de la gloria de Déu,
I’estelada anuncia el que han fet les
seves mans» (S1 19,2). Per aixo, la
mateixa Sagrada Escriptura ens
convida a coneixer el Creador
observant la creacio (cf. Sv 13,5; Rm
1,19-20). La tradicid del pensament
cristia ha sabut aprofundir en aquest
element clau de la simfonia de la
Paraula quan, per exemple, sant
Bonaventura, juntament amb la gran
tradici6 dels Pares grecs, veu en el
Logos totes les possibilitats de la
creacio, [23] i diu que «tota criatura
és Paraula de Déu, en tant que



proclama Déu». [24] La Constitucio
dogmatica Dei Verbum havia
sintetitzat aixo declarant que «Déu,
creant i conservant ’'univers per
mitja del Verb (cf. Jn 1,3), dona a
I’home testimoniatge perenne de si
mateix en les coses creades». [25]

La creaci6 de ’'home

9. La realitat, per tant, neix de la
Paraula com a creatura Verbi, i tot és
cridat a servir la Paraula. La creaci6
és el lloc on es desenvolupa la
historia d’amor entre Déu i la seva
criatura; per tant, la Salvacio de
I’home és el motiu de tot. La
contemplacio del cosmos des de la
perspectiva de la historia de la
Salvacio ens porta a descobrir la
posicio unica i singular que ocupa
I’home en la creacié: «Déu va crear
I’home a imatge seva, el va crear a
imatge de Déu, crea 'home ila
dona» (Gn 1,27). Aix0 ens permet
reconeixer plenament els dons



preciosos rebuts del Creador: el valor
del propi cos, el do de la rao, la
llibertat i la consciéncia. En tot aixo
trobem també el que la tradicio
filosofica anomena «llei natural».
[26] En efecte, «tot ésser huma que
arribaal'usderadiala
responsabilitat experimenta una
crida interior a fer el bé» [27] 1, per
tant, a evitar el mal. Com ho recorda
sant Tomas d’Aquino, els altres
preceptes de la llei natural es
fonamenten sobre aquest principi.
[28] L’escolta de la Paraula de Déu
ens porta sobretot a valorar
I’exigéncia de viure d’acord amb
aquesta llei «escrita en el cor» (cf. Rm
2,15; 7,23). [29] A continuacio,
Jesucrist va donar als homes la Llei
nova, la Llei de ’evangeli, que
assumeix i realitza de manera
eminent la llei natural, alliberant-nos
de la llei del pecat, responsable d’allo
que diu sant Pau: «Soc capag de voler
el bé, pero no de fer-lo» (Rm 7,18), 1
dona als homes, mitjancant la gracia,



la participacio en la vida divina i la
capacitat de superar I’egoisme. [30]

Realisme de la Paraula

10. Qui coneix la Paraula divina
coneix també plenament el sentit de
cada criatura. En efecte, si tot «es
manté» en aquell que «existeix abans
de tot» (Col 1,17), qui construeix la
seva vida sobre la seva Paraula
edifica veritablement de manera
solida i duradora. La Paraula de Déu
ens impulsa a canviar el nostre
concepte de realisme: realista és qui
reconeix en el Verb de Déu el
fonament de tot. [31] D’aix0 en tenim
necessitat especial en els nostres
dies, en qué moltes coses en queé es
confia per a construir la vida, en les
quals se sent la temptacio de posar
I’esperanca, es demostren que son
efimeres. Abans o després, el tenir, el
plaer i el poder es manifesten
incapacos de satisfer les aspiracions
més profundes del cor huma. En



efecte, cal construir la propia vida
sobre fonaments solids, que restin
fins i tot quan les certeses humanes
es debiliten. En realitat, ja que «la
teva paraula és eterna, persistira
com el cel» ila fidelitat del Senyor
«es manté pels segles» (S1 119,89-90);
qui construeix sobre aquesta Paraula
edifica la casa de la propia vida sobre
roca (cf. Mt 7,24). Que el nostre cor
digui cada dia a Déu: «Ets el meu
recer i ’escut que em protegeix,
confio en la teva paraula» (S1
119,114), i, com sant Pere, actuem
cada dia confiant en el Senyor Jesus:
«D’acord amb la teva paraula, calaré
les xarxes» (Lc 5,5).

Cristologia de la Paraula

11. La consideracio de la realitat com
a obra de la Santissima Trinitat a
traveés del Verb divi, ens permet
comprendre les paraules de 'autor
de la Carta als Hebreus: «En moltes
ocasions i de moltes maneres, Déu



antigament havia parlat als pares per
boca dels profetes; pero ara, en
aquests dies, que son els definitius,
ens ha parlat a nosaltres en la
persona del Fill, per mitja del qual ja
havia creat el monia qui ha
constituit hereu de tot» (1,1-2). Es
molt bonic veure com tot I’Antic
Testament se’ns presenta ja com a
historia en queé Déu comunica la seva
Paraula. En efecte, «aquell que havia
establert un pacte amb Abraham (cf.
Gn 15,18) i amb el poble d’Israel per
mitja de Moises (cf. Ex 24,8), amb
paraules i amb fets es revela com a
unic Déu veritable i vivent al poble
que s’havia adquirit, de manera que
Israel experimentés quins son els
camins de Déu envers els homes i,
parlant Déu mateix per boca dels
profetes, els entengués amb
profunditat i claredat
progressivament majors i els
manifestés amb més amplitud en
direccio als pagans (cf. S1 21,28-29;
95,1-3; Is 2,1-4; Jr 3,17).» [32]



Aquesta condescendéncia de Déu es
compleix de manera insuperable
amb I’encarnacio del Verb. La
Paraula eterna, que s’expressa en la
creacio i es comunica en la historia
de la Salvacio, en Crist s’ha convertit
en un home «nascut d’'una dona» (Ga
4,4). La Paraula aqui no s’expressa
principalment mitjancant un discurs,
amb conceptes o normes. Aqui ens
trobem davant la persona mateixa de
Jesus. La seva historia unica i
singular és la Paraula definitiva que
Déu diu a la humanitat. Aixi s’entén
per qué «no es comenca a ser cristia
per una decisid ética o una gran idea,
sino pel trobament amb un
esdeveniment, amb una Persona, que
dona un nou horitzo a la vida i, amb
aixo, una orientacio decisiva». [33]
La renovacio d’aquest trobament i de
la seva comprensio produeix en el
cor dels creients una reaccio de
sorpresa davant una iniciativa divina
que ’home, amb la seva capacitat
racional i la seva imaginacio, mai no



hauria pogut inventar. Es tracta
d’una novetat inaudita i
humanament inconcebible: «La
Paraula s’ha fet carn i ha habitat
entre nosaltres» (Jn 1,14). Aquesta
expressio no es refereix a una figura
retorica sind a una experiéncia viva.
La narra sant Joan, testimoni ocular:
«I hem contemplat la seva gloria,
gloria que té com a Fill unic del Pare,
ple de gracia i de veritat» (Jn 1,14b).
La fe apostolica testifica que la
Paraula eterna es va fer un de
nosaltres. La Paraula divina
s’expressa veritablement amb
paraules humanes.

12. La tradicio patristica 1 medieval,
en contemplar aquesta «Cristologia
de la Paraula», ha utilitzat una
expressio suggestiva: el Verb s’ha
abreujat: [34] «Els Pares de I’Església,
en la seva traduccio grega de I’Antic
Testament, van utilitzar unes
paraules del profeta Isaies que també
cita Pau per a mostrar com els nous



camins de Déu van ser preanunciats
ja a PAntic Testament. Alli es llegia:
“Déu ha complert la seva paraula i
I’ha abreujada” (cf. Is 10,23; Rm 9,28).
[...] E1 Fill mateix és la Paraula, el
Logos, la Paraula eterna s’ha fet
petita, tan petita com per estar en un
pessebre. S’ha fet nen perque la
Paraula estigui al nostre abast.» [35]
Ara, la Paraula no només es pot
sentir, no només té una veu, sino que
té un rostre que podem veure: Jesus
de Natzaret. [36]

Seguint la narracio dels Evangelis,
veiem com la mateixa humanitat de
Jesus es manifesta amb tota la seva
singularitat precisament en relacio
amb la Paraula de Déu. Ell, en efecte,
en la seva perfecta humanitat,
realitza la voluntat del Pare en cada
moment; Jesus escolta la seva veu i
I’obeeix amb tot el seu ésser; ell
coneix el Pare i compleix la seva
Paraula (cf. Jn 8,55); ens explica les
coses del Pare (cf. Jn 12,50), «els he



confiat les paraules que tu m’has
confiat» (Jn 17,8). Per tant, Jesus es
manifesta com el Logos divi que es
dona a nosaltres, pero també com el
nou Adam, ’home veritable, que fa
en cada moment no la seva voluntat
sing la del Pare. Ell «creixia en edat i
saviesa, i tenia el favor de Déu i dels
homes» (Lc 2,52). De manera perfecta
escolta, compleix en si mateix i ens
comunica la Paraula divina (cf. Lc
5,1).

La missio de Jesus es compleix
finalment en el misteri pasqual: aqui
ens trobem davant la «doctrina de la
creu» (1Co 1,18). El Verb emmudeix,
es fa silenci mortal, perqueé s’ha «dit»
fins quedar sense paraules, en haver
parlat tot el que havia de comunicar,
sense guardar res per a ell. Els Pares
de I’Església, contemplant aquest
misteri, posen de manera suggestiva
en llavis de la Mare de Déu aquestes
paraules: «La Paraula del Pare, que
ha creat totes les criatures que



parlen, s’ha quedat sense paraula;
estan sense vida els ulls apagats
d’aquell que amb la seva paraula i
amb un sol gest seu mou tot el que és
viu.» [37] Aqui se’ns ha comunicat
I’amor «més gran», el que dona la
vida pels seus amics (cf. Jn 15,13).

En aquest gran misteri, Jesus es
manifesta com la Paraula de
I’Alianca nova i eterna: la llibertat de
Déuila llibertat de I’home es troben
definitivament en la seva carn
crucificada, en un pacte indissoluble,
valid per sempre. Jesus mateix, en
I'ultim sopar, en la institucio de
I’Eucaristia, havia parlat de
«I’Alianc¢a nova 1 eterna», establerta
amb el vessament de la seva sang (cf.
Mt 26,28; Mc 14,24; Lc 22,20),
mostrant-se com el veritable Anyell
immolat, en el qual es compleix
I’alliberament definitiu de
I’esclavitud. [38]



Aquest silenci de la Paraula es
manifesta en el seu sentit autentic i
definitiu en el misteri lluminds de la
resurreccio. Crist, Paraula de Déu
encarnada, crucificada i
ressuscitada, és Senyor de totes les
coses, ell és el Vencedor, el
Pantocrator, i ha recapitulat en ell
per sempre totes les coses (cf. Ef
1,10). Crist, per tant, és «la llum del
mon» (Jn 8,12), la llum que
«resplendeix en la foscor» (Jn 1,5) i
que «la foscor no ha pogut ofegar-
la» (Jn 1,5). Aqui es compren
plenament el sentit del Salm 119: «La
teva paraula fa llum als meus passos,
és la claror que m’il-lumina el

cami» (v. 105), la Paraula que
ressuscita és aquesta llum definitiva
en el nostre cami. Els cristians han
estat conscients des del
comencament que, en Crist, la
Paraula de Déu és present com a
Persona. La Paraula de Déu és la
llum veritable que necessita ’home.
Si, en la resurreccid, el Fill de Déu



sorgeix com a llum del mon. Ara,
vivint amb ell i per ell, podem viure
en la llum.

13. Arribats, per dir-ho aixi, al cor de
la «Cristologia de la Paraula», és
important subratllar la unitat del
designi divi en el Verb encarnat. Per
aixo, el Nou Testament, d’acord amb
les Sagrades Escriptures, ens
presenta el misteri pasqual com el
seu compliment més intim. Sant Pau,
en la Primera carta als Corintis,
afirma que Jesucrist va morir pels
nostres pecats «com deien ja les
Escriptures» (15,3), i que va
ressuscitar al tercer dia «com deien
ja les Escriptures» (1Co 15,4). Amb
aixo, ’Apostol posa ’esdeveniment
de la mort i resurrecci6 del Senyor
en relacio amb la historia de ’Antiga
Alianca de Déu amb el seu poble.
Encara més, ens permet entendre
que aquesta historia rep d’aqui la
logica i el sentit veritable. En el
misteri pasqual es compleixen «les



paraules de I’Escriptura, és a dir,
aquesta mort realitzada “segons les
Escriptures” és un esdeveniment que
conté en ell un logos , una logica: la
mort de Crist testifica que la Paraula
de Déu es va fer “carn”, “historia”
humana». [39] També la resurreccid
de Jesus té lloc «al tercer dia com
deien ja les Escriptures»: perque,
segons la interpretacio jueva, la
corrupcio comencava després del
tercer dia, la paraula de ’Escriptura
es compleix en Jesus, que ressuscita
abans que comenci la corrupcid. En
aquest sentit, sant Pau, transmetent
fidelment ’ensenyament dels
Apostols (cf. 1Co 15,3), subratlla que
la victoria de Crist sobre la mort té
lloc pel poder creador de la Paraula
de Déu. Aquesta forca divina déna
esperanca i goig: és aquest en
definitiva el contingut alliberador de
la Revelacio pasqual. Per Pasqua,
Déu es revela ell mateix aixi com
també la poténcia de 'amor trinitari



que aniquila les forces destructores
del mal i de la mort.

Tenint present aquests elements
essencials de la nostra fe, podem
contemplar aixi la profunda unitat
en Crist entre creacié i nova creacio,
i de tota la historia de la Salvacid. Per
recorrer a una imatge, podem
comparar el cosmos amb un «llibre»
—aixi ho deia Galileu Galilei— i
considerar-lo «com I’obra d’un autor
que s’expressa mitjancant la
“simfonia” de la creacid. Dins
d’aquesta simfonia es troba, en cert
moment, el que en llenguatge
musical es diria un solo , un tema
encomanat a un sol instrument o a
una sola veu, i que és tan important
que en depen el significat de tota
I’0pera. Aquest “només” és Jesus. [...]
El Fill de I’home resumeix en ell la
terraiel cel, la creacié i el Creador,
la carn i PEsperit. Es el centre del
cosmos 1 de la historia, perque en ell



s’uneixen sense confondre’s ’autor i
la seva obra». [40]

Dimensio escatologica de la Paraula
de Déu

14. D’aquesta manera, ’Església
expressa la seva consciencia que
Jesucrist és la Paraula definitiva de
Déu, ell és «el primer i el darrer» (Ap
1,17). Ell ha donat el seu sentit
definitiu a la creacid i a la historia,
per aixo estem cridats a viure el
temps, a habitar la creacié de Déu
dins d’aquest ritme escatologic de la
Paraula, «I’economia cristiana no
passara maiija no s’ha d’esperar cap
nova Revelaci6 publica abans de la
gloriosa manifestacio de nostre
Senyor Jesucrist (cf. 1Tm 6,14; Tt
2,13)». [41] En efecte, com ho han
recordat els Pares durant el Sinode,
I’«especificitat del cristianisme es
manifesta en ’esdeveniment
Jesucrist, cimal de la Revelacio,
compliment de les promeses de Déu i



mitjancer del trobament entre
I’home i Déu. Ell, que ens ha revelat
Déu (cf. Jn 1,18), és la Paraula unica i
definitiva lliurada a la humanitat».
[42] Sant Joan de la Creu ha
expressat admirablement aquesta
veritat: «Perqué en donar-nos, com
ens ha donat, el seu Fill, que és una
Paraula seva, que no en té d’altra, tot
ens ho va parlar alhora i d’'una
vegada en aquesta sola Paraula. [...]
Perque el que parlava abans en parts
als profetes ja ho ha parlat a ell tot,
donant-nos el tot, que és el seu Fill.
Per aixo, el qui ara volgués preguntar
a Déu, o voler alguna visio o
revelacio, no només faria una
niciesa, sin6 que faria un greuge a
Déu, perque no posaria els ulls
totalment en Crist i cercaria altres
coses o novetats.» [43]

Per tant, el Sinode ha recomanat
«ajudar els fidels a distingir bé la
Paraula de Déu de les revelacions
privades»; [44] la funcio de les quals



«no és [...] “completar” la Revelacio
definitiva de Crist, sin0 ajudar a
viure més plenament en una certa
epoca de la historia». [45] El valor de
les revelacions privades és
essencialment diferent al de I'tinica
Revelacid publica: aquesta exigeix la
nostra fe; en ella, en efecte, a través
de paraules humaneside la
mediacio de la comunitat viva de
I’Església, Déu mateix ens parla. El
criteri de veritat d’'una revelacio
privada és la seva orientacio pel que
fa a Crist. Quan ens n’allunya, llavors
no procedeix certament de ’Esperit
Sant, que ens guia cap a ’evangeli i
no cap a fora. La revelacio privada és
una ajuda per a aquesta fe, i es
manifesta com a creible precisament
quan remet a I'inica Revelacio
publica. Per aixo, I'aprovacio
eclesiastica d’'una revelacio privada
indica essencialment que el seu
missatge no conté res contrari a la fe
1 als bons costums, és licit fer-lo
public, i els fidels hi poden donar



I’assentiment de manera prudent.
Una revelacio privada pot introduir
nous accents, donar lloc a noves
formes de pietat o aprofundir les
antigues. Pot tenir un cert caracter
profetic (cf. 1Ts 5,19-21) i prestar una
ajuda valida per a comprendre i
viure millor ’evangeli en el present;
d’aqui que no es pugui descartar. Es
una ajuda que s’ofereix pero que no
és obligatori d’emprar-la. En
qualsevol cas, ha de ser un aliment
de la fe, esperanca i caritat, que son
per a tots la via permanent de la
Salvacio. [46]

La Paraula de Déu i ’Esperit Sant

15. Després d’haver-nos estes sobre
la Paraula darrera i definitiva de Déu
al mon, cal referir-se ara a la missio
de ’Esperit Sant en relacié amb la
Paraula divina. En efecte, no es
compren auténticament la revelacid
cristiana sense tenir en compte
I’accio del Paraclit. Aixo té a veure



amb el fet que la comunicacio que
Déu fa de si mateix implica sempre la
relacio entre el Fill i PEsperit Sant, a
qui Ireneu de Li6 anomena
precisament «les dues mans del
Pare». [47] A part d’aix0, la Sagrada
Escriptura és la que ens indica la
presencia de I’Esperit Sant en la
historia de la Salvacid i, en
particular, en la vida de Jesus, a qui
la Mare de Déu va concebre per obra
de I’Esperit Sant (cf. Mt 1,18; Lc 1,35);
al comencament de la seva missio
publica, a la riba del Jorda, el veu
que baixa damunt seu en forma de
colom (cf. Mt 3,16), Jesus actua, parla
i exulta en aquest mateix Esperit (cf.
Lc 10,21), i s’ofereix ell mateix en
I’Esperit (cf. He 9,14). Quan estava
acabant la seva missio, segons el
relat de ’evangelista Joan, Jesus
mateix posa en clara relacio el do de
la seva vida amb I’enviament de
I’Esperit als seus (cf. Jn 16,7).
Després, Jesus ressuscitat, portant en
la seva carn els signes de la passio, va



infondre I’Esperit (cf. Jn 20,22), fent
particips els seus deixebles de la seva
missio (cf. Jn 20,21). L’Esperit Sant els
ensenyara i els recordara tot el que
Crist ha dit (cf. Jn 14,26), ja que sera
ell, ’Esperit de la Veritat (cf. Jn
15,26), qui portara els deixebles a la
Veritat sencera (cf. Jn 16,13).
Finalment, com es llegeix en els Fets
dels Apostols, I’Esperit baixa sobre
els Dotze, reunits en pregaria amb
Maria el dia de Pentecosta (cf. 2,1-4),
iels anima a la missio d’anunciar a
tots els pobles la bona nova. [48]

La Paraula de Déu, doncs, s’expressa
amb paraules humanes gracies a
I’obra de I’Esperit Sant. La missio del
Fill i la de ’Esperit Sant son
inseparables i constitueixen una
unica economia de la Salvacio. El
mateix Esperit que actua en
I’encarnacio del Verb, en el si de la
Verge Maria, és el mateix que guia
Jesus al llarg de tota la seva missio i
que sera promes als deixebles. El



mateix Esperit, que va parlar per
boca dels profetes, sosté i inspira
I’Església en la tasca d’anunciar la
Paraula de Déu i en la predicaci6 dels
Apostols; és el mateix Esperit,
finalment, que inspira els autors de
les Sagrades Escriptures.

16. Conscients d’aquest horitzo
pneumatologic, els Pares sinodals
han volgut assenyalar la importancia
de l’acci6 de ’Esperit Sant en la vida
de ’Església i en el cor dels creients
en la seva relacio amb la Sagrada
Escriptura. [49] Sense I’accio eficag
de I’«Esperit de la Veritat» (Jn 14,17),
no es poden comprendre les paraules
del Senyor. Com ho recorda sant
Ireneu: «Els qui no participen de
I’Esperit no obtenen del pit de la seva
mare [’Església] el nodriment de la
vida, no reben res de la font més
pura que brolla del cos de Crist.» [50]
Com que la Paraula de Déu arriba a
nosaltres en el cos de Crist, en el cos
eucaristic i en el cos de les



Escriptures, mitjancant I’accio de
I’Esperit Sant, nomeés pot ser acollida
i compresa veritablement gracies al
mateix Esperit.

Els grans escriptors de la tradicio
cristiana consideren unanimement la
funcio de ’Esperit Sant en la relacio
dels creients amb les Escriptures.
Sant Joan Crisostom afirma que
I’Escriptura «necessita de la revelacio
de I’Esperit, perqué descobrint el
sentit veritable de les coses que s’hi
troben tancades, obtinguem un profit
abundant». [51] També sant Jeroni
esta fermament convengut que «no
podem arribar a comprendre
I’Escriptura sense I’ajuda de I’Esperit
Sant que I’ha inspirada». [52] Sant
Gregori el Gran, d’altra banda,
subratlla de manera suggestiva I’'obra
del mateix Esperit en la formacio i
interpretacio de la Biblia: «Ell mateix
ha creat les paraules dels sants
Testaments, ell mateix les revela.»
[S53] Ricard de Sant Victor recorda



que calen «ulls de colomy, il-luminats
1il-lustrats per I’Esperit, per a
comprendre el text sagrat. [54]

Voldria subratllar també, pel que fa a
la relacio entre Esperit Sant i
I’Escriptura, el testimoni significatiu
que trobem en els textos liturgics, on
la Paraula de Déu és proclamada,
escoltada i explicada als fidels. Es
tracta d’antigues oracions que en
forma d’epiclesi invoquen I’Esperit
abans de la proclamacio de les
lectures: «Envia el teu Esperit Sant
Defensor sobre les nostres animes i
fes-nos comprendre les Escriptures
inspirades per ell; 1 a mi concedeix-
me d’interpretar-les de manera
digna, perque els fidels aqui reunits
en puguin treure profit.» De la
mateixa manera, trobem oracions al
final de ’homilia que invoquen Déu
demanant el do de I’Esperit sobre els
fidels: «Déu salvador, [...] imploro a
favor d’aquest poble: envia sobre seu
I’Esperit Sant, que el Senyor Jesus el



visiti, parli als pensaments de tots i
disposi els cors per la fe i condueixi
les nostres animes cap a tu, Déu de
les Misericordies.» [55] D’aqui resulta
amb claredat que no es pot
comprendre el sentit de la Paraula si
no es té en compte I’accié del Paraclit
en ’Església i en els cors dels
creients.

Tradici6 i Escriptura

17. En reafirmar el vincle profund
entre ’Esperit Sant i la Paraula de
Déu, hem assentat també les bases
per a comprendre el sentit i el valor
decisiu de la Tradicio viva i de les
Sagrades Escriptures en I’Església. En
efecte, ja que «Déu ha estimat tant el
mon que ha donat el seu Fill

unic» (Jn 3,16), la Paraula divina,
pronunciada en el temps, va ser
donada i «lliurada» a ’Església de
manera definitiva, de tal manera que
I’anunci de la Salvacio es comuniqui
eficagment sempre i a tot arreu. Com



ens ho recorda la Constitucid
dogmatica Dei Verbum , Jesucrist
mateix «dona als Apostols ’encarrec
que prediquessin a tothom, com a
font de tota veritat i disciplina moral
salvadores, I’evangeli que, promes
abans per mitja dels profetes, ell
mateix acompli i promulga amb la
propia boca, i que comuniquessin a
tothom els dons de Déu, cosa que fou
fidelment realitzada tant pels
Apostols, que en la predicacio oral,
en els exemples i en les institucions
van transmetre aquelles coses que, 0
havien rebut de la boca, de la
convivencia i de les actuacions de
Crist, o que havien apres per
suggeriment del Sant Esperit, com
per aquells Apostols i barons
apostolics que, sota la inspiracio del
mateix Esperit Sant posaren en escrit
el missatge de Salvacid». [56]

El concili Vatica II recorda també que
aquesta Tradicié d’origen apostolic és
una realitat viva i dinamica, que



«progressa en ’Església sota
I’assisténcia de ’Esperit Sant», pero
no en el sentit que canvii en la seva
veritat, que és perenne. Més aviat
«augmenta la captacio tant de les
realitats com de les paraules
transmeses», amb la contemplacio i
I’estudi, amb la intel-ligencia fruit
d’una experiéncia espiritual més
profunda, aixi com amb la
«proclamaci6 d’aquells que, amb la
successio episcopal, reberen el
carisma cert de la veritat» [S57] .

La Tradicio viva és essencial perque
I’Església vagi creixent amb el temps
en la comprensio de la veritat
revelada en les Escripture. En efecte,
«per la mateixa Tradicio, el canon
integre dels Llibres Sagrats s’ha fet
patent [...] i resulten més intimament
enteses i esdevenen constantment
eficaces». [58] En definitiva, és la
Tradicio viva de ’Església la que ens
fa comprendre de manera adequada
la Sagrada Escriptura com a Paraula



de Déu. Encara que el Verb de Déu
precedeix i transcendeix la Sagrada
Escriptura, pel fet de ser inspirada
per Déu conté la Paraula divina (cf.
2Tm 3,16) «de manera molt
singular». [59]

18. D’aqui es dedueix la importancia
d’educar i formar amb claredat el
poble de Déu, per acostar-se a les
Sagrades Escriptures en relacio amb
la Tradicio viva de I’Església,
reconeixent-hi la mateixa Paraula de
Déu. Es molt important, des del punt
de vista de la vida espiritual,
desenvolupar aquesta actitud en els
fidels. En aquest sentit, pot ser util
recordar ’analogia desenvolupada
pels Pares de ’Església entre el Verb
de Déu que es fa «carn» i la Paraula
que es fa «llibre». [60] Aquesta antiga
tradicid, segons la qual, com diu sant
Ambros, «el cos del Fill és
I’Escriptura que se’ns ha transmes»,
[61] és recollida per la Constitucio
dogmatica Dei Verbum , que afirma:



«La Paraula de Déu, expressada en
llengiies humanes, s’ha fet molt
semblant al parlar huma, tal com en
altre temps la Paraula de ’Etern
Pare, assumida la carn de la feblesa
humana, es féu semblant als homes.»
[62] Entesa d’aquesta manera, la
Sagrada Escriptura, encara en la
multiplicitat de les seves formes i
continguts, se’ns presenta com a
realitat unitaria. En efecte, «a traveés
de totes les paraules de la Sagrada
Escriptura, Déu només diu una
paraula, el seu Verb unic, en el qual
ell es diu totalment (cf. He 1,1-3)»,
[63] com ja ho va advertir amb
claredat sant Agusti: «Recordeu que
és una sola la Paraula de Déu que es
desenvolupa en tota la Sagrada
Escriptura i un de sol el Verb que
ressona a la boca de tots els
escriptors sagrats.» [64]

En definitiva, mitjancant ’obra de
I’Esperit Sant i sota la guia del
Magisteri, ’Església transmet a totes



les generacions el que ha estat
revelat en Crist. ’Església viu amb la
certesa que el seu Senyor, que va
parlar en el passat, no para de
comunicar avui la seva Paraula en la
Tradici6 viva de ’Església i en la
Sagrada Escriptura. En efecte, la
Paraula de Déu se’ns dona en la
Sagrada Escriptura com a testimoni
inspirat de la Revelacio que,
juntament amb la Tradicio viva de
I’Església, és la regla suprema de la
fe. [65]

Sagrada Escriptura, inspiracio i
veritat

19. Un concepte clau per a
comprendre el text sagrat com a
Paraula de Déu en paraules humanes
és certament el d’inspiracié. També
aqui podem suggerir una analogia:
aixi com el Verb de Déu s’ha fet home
per obra de I’Esperit Sant en el si de
la Mare de Déu, també la Sagrada
Escriptura neix del si de I’Església



per obra del mateix Esperit. La
Sagrada Escriptura «és locucio de
Déu pel fet d’haver estat posada en
escrit per inspiracio de ’Esperit de
Déun». [66] D’aquesta manera es
reconeix tota la importancia de
I’autor huma, que ha escrit els textos
inspirats i, al mateix temps, Déu com
el veritable autor.

Com ho han afirmat els Pares
sinodals, apareix amb tota evidencia
que el tema de la inspiracio és
decisiu per a una adequada
aproximacio a les Escriptures i per a
la seva correcta hermeneutica, [67]
que s’ha de fer, al seu torn, en el
mateix Esperit en queé ha estat escrit.
[68] Quan es debilita la nostra
atencio a la inspiracio, es corre el risc
de llegir I’Escriptura més com un
objecte de curiositat historica que
com a obra de ’Esperit Sant, en la
qual podem escoltar la veu mateixa
del Senyor i conéixer-hi la preséncia
en la historia.



A més, els Pares sinodals han
destacat la connexid entre el tema de
la inspiracio i el de la veritat de les
Escriptures. [69] Per aixo,
Iaprofundiment en el procés de la
inspiracio portara també sens dubte
a una major comprensio de la veritat
continguda en els llibres sagrats.
Com ho afirma la doctrina conciliar
sobre aquest punt, els llibres
inspirats ensenyen la veritat: «Com
que tot allo que afirmen els autors
inspirats o hagiografs s’ha de
considerar afirmat per ’Esperit Sant,
per tant, s’ha de professar que els
llibres de ’Escriptura ensenyen de
forma solida, fidel i sense error la
veritat que Déu volgué que fos
formulada en les Sagrades Lletres
amb vista a la nostra Salvacio. I aixi
“tota ’Escriptura és inspirada per
Déu i util per a ensenyar, refutar,
corregir i educar en el bé, perqueé el
qui és home de Déu arribi a la
maduresa i estigui sempre a punt per
a tota obra bona” (2Tm 3,16-17).» [70]



Certament, la reflexio teologica ha
considerat sempre la inspiracio i la
veritat com dos conceptes clau per a
una hermeneéutica eclesial de les
Sagrades Escriptures. Aix0 no
obstant, cal reconeixer la necessitat
actual d’aprofundir adequadament
en aquesta realitat, per a respondre
millor al que exigeix la interpretacid
dels textos sagrats segons la seva
naturalesa. En aquesta perspectiva,
expresso el desig que la investigacid
en aquest camp pugui progressar i
donar fruits per a la ciéncia biblica i
la vida espiritual dels fidels.

Déu Pare, font i origen de la Paraula

20. L’economia de la Revelacio té el
comenc¢ament i origen en Déu Pare.
La seva Paraula, «fet el cel, [...] amb
I’alé de la boca ha creat I’estelada» (S1
33,6). Es ell qui il-lumina «amb el
coneixement de la gloria de Déu, que
brilla en el rostre de Jesucrist» (2Co
4,6; cf. Mt 16,17; Lc 9,29).



Déu, font de la Revelacio, es
manifesta com a Pare en el Fill «
Logos fet carn» (cf. Jn 1,14), que va
venir a complir la voluntat del qui
I’havia enviat (cf. Jn 4,34), 1 porta a
terme I’educaci6 divina de I’home,
animada ja anteriorment per les
paraules dels profetes i per les
meravelles realitzades tant en la
creacio com en la historia del seu
poble i de tots els homes. La
Revelacio de Déu Pare culmina amb
el lliurament per part del Fill del do
del Paraclit (cf. Jn 14,16), Esperit del
Pare i del Fill, que ens guia «cap a la
veritat sencera» (Jn 16,13).

I aixi, totes les promeses de Déu
s’han convertit en Jesucrist en un
«si» (cf. 2Co 1,20). D’aquesta manera
s’obre per a ’home la possibilitat de
recorrer el cami que el porta fins al
Pare (cf. Jn 14,6), perque al final Déu
sigui «tot en tots» (1Co 15,28).



21. Com ho posa de manifest la creu
de Crist, Déu parla per mitja del seu
silenci. El silenci de Déu,
I’experiéncia de la llunyania de
I’Omnipotent i Pare, és una etapa
decisiva en el cami terrenal del Fill
de Déu, Paraula encarnada. Penjat de
I’arbre de la creu, es va queixar del
dolor causat per aquest silenci: «Déu
meu, Déu meu, ¢per que m’has
abandonat?» (Mc 15,34; Mt 27,46).
Jesus, prosseguint fins a I'ultim ale de
vida en I’obediencia, va invocar el
Pare en la foscor de la mort. En el
moment de passar a traves de la
mort a la vida eterna, es va confiar a
ell: «Pare, a les teves mans confio el
meu esperit» (Lc 23,46).

Aquesta experiencia de Jesus és
indicativa de la situacio de I’home
que, despreés d’haver escoltat 1
reconegut la Paraula de Déu, ha
d’enfrontar-se també amb el seu
silenci. Molts sants i mistics han
viscut aquesta experiéncia, que



també avui es presenta en el cami de
molts creients. El silenci de Déu
perllonga les seves paraules
precedents. En aquests moments de
foscor, parla en el misteri del seu
silenci. Per tant, en la dinamica de la
Revelacio cristiana, el silenci apareix
com una expressio important de la
Paraula de Déu.

La resposta de 'home al Déu que
parla

Cridats a entrar en I’Alianca amb Déu

22. En subratllar la pluriformitat de
la Paraula, hem pogut contemplar
que Déu parla i ve a ’encontre de
I’home de maneres molt diverses,
donant-se a conéixer en el dialeg.
Com ho han afirmat els Pares
sinodals, «el dialeg, quan es refereix
a la Revelacid, comporta la primacia
de la Paraula de Déu adrecada a
I’home». [71] El misteri de I’Alianca
expressa aquesta relacio entre Déu
que crida amb la seva Paraula i



I’home que respon, sent clarament
conscient que no es tracta d’'un
trobament entre dos que estan al
mateix nivell; el que anomenem
Antiga i Nova Alianc¢a no és un acord
entre dues parts iguals, siné un pur
do de Déu. Mitjancant aquest do del
seu amor, supera tota distancia i ens
converteix en els seus partners ,
portant a terme aixi el misteri
nupcial d’amor entre Crist i
I’Església. En aquesta visio, cada
home es presenta com el destinatari
de la Paraula, interpel-lat i cridat a
entrar en aquest dialeg d’amor
mitjancant la seva resposta lliure.
Déu ens ha fet a cada un capacos
d’escoltar i de respondre a la Paraula
divina. ’home ha estat creat en la
Paraula i hi viu, no s’entén a ell
mateix sino s’obre a aquest dialeg.
La Paraula de Déu revela la
naturalesa filial i relacional de la
nostra vida. Estem veritablement
cridats per gracia a conformar-nos a



Crist, el Fill del Pare, i a ser
transformats en ell.

Déu escolta I’'home i respon als seus
interrogants

23. En aquest dialeg amb Déu ens
comprenem a nosaltres mateixos i
trobem resposta a les quiestions més
profundes que nien en el nostre cor.
La Paraula de Déu, en efecte, no es
contraposa a ’home, ni fa callar els
seus desitjos autéentics, siné que més
aviat els il-lumina, purificant i
perfeccionant. Com n’és, d’'important,
descobrir en ’actualitat que només
Déu respon a la set que hi ha en el
cor de tot ésser huma. En la nostra
época s’ha difés lamentablement,
sobretot a Occident, la idea que Déu
és estrany a la vida i als problemes
de I’home, i encara més, que la seva
presencia pot ser fins i tot una
amenaca per a la seva autonomia. En
realitat, tota ’economia de la
Salvacid ens mostra que Déu parla i



intervé en la historia en favor de
I’home i de la seva Salvacio integral.
Per tant, és decisiu des del punt de
vista pastoral mostrar la capacitat
que té la Paraula de Déu per a
dialogar amb els problemes que
I’home ha d’afrontar en la vida
quotidiana. Jesus es presenta
precisament com aquell que ha
vingut perque tinguem vida a desdir
(cf. Jn 10,10). Per aix0, hem de fer
qualsevol esfor¢ per a mostrar la
Paraula de Déu com una obertura als
nostres problemes, una resposta als
interrogants, un eixamplament dels
valors i, alhora, com una satisfaccio
de les nostres aspiracions. La
pastoral de ’Església ha de saber
mostrar que Déu escolta la necessitat
de 'home i el seu clam. Diu sant
Bonaventura en el Breviloquium : «El
fruit de la Sagrada Escriptura no és
un qualsevol, sino la plenitud de la
felicitat eterna. En efecte, la Sagrada
Escriptura és precisament el llibre en
el qual hi ha paraules de vida eterna



perque no nomeés creguem, sino que
tinguem també la vida eterna, en la
qual veurem, estimarem i seran
sadollats tots els nostres desitjos.»
[72]

Dialogar amb Déu mitjancant les
seves paraules

24. La Paraula divina ens introdueix
a cadascu en el col-loqui amb el
Senyor: el Déu que parla ens ensenya
com podem parlar amb ell. Pensem
espontaniament en el Llibre dels
Salms, on se’ns ofereixen les
paraules amb que podem adrecar-
nos-hi, presentar la nostra vida en
col-loqui davant seu i transformar
aixi la vida mateixa en un moviment
cap a ell. [73] En els Salms, en efecte,
trobem tota la gamma articulada de
sentiments que I’home experimenta
en la seva existéncia i que son
presentats amb saviesa davant Déu;
aqui es troben expressions de goig i
de dolor, d’angoixa i d’esperanca, de



temor i d’ansietat. A més dels Salms,
hi ha també molts altres textos de la
Sagrada Escriptura que parlen de
I’home que s’adreca a Déu
mitjancant 'oraci6 d’intercessio (cf.
Ex 33,12-16), de cant d’alegria per la
victoria (cf. Ex 15), o de lament en el
compliment de la propia missio (cf. Jr
20,7-18). Aixi, la paraula que ’home
dirigeix a Déu es fa també Paraula de
Déu, confirmant el caracter dialogal
de tota la revelacio cristiana, [74] i
tota ’existéncia de I’home es
converteix en un dialeg amb Déu que
parla i escolta, que crida i mou la
nostra vida. La Paraula de Déu revela
aqui que tota l’existencia de I’home
esta sota la crida divina. [75]

Paraula de Déu i fe

25. «<Hom ha de donar a Déu que es
revela ’'obediencia de la fe (cf. Rm
16,26; Rm 1,5; 2Co 10,5-6), per la qual
I’home s’ofereix lliurement tot sencer
a Déu fent “plena submissio



d’enteniment i de voluntat a Déu que
es revela”.» [76] Amb aquestes
paraules, la Constitucio dogmatica
Dei Verbum expressa amb precisio
I’actitud de ’home en relaciéo amb
Déu. La resposta propia de I’home a
Déu que parla és la fe. En aixo es
posa de manifest que «per acollir la
revelacio, ’home ha d’obrir la ment i
el cor a I’accid de I’Esperit Sant que 1i
fa comprendre la Paraula de Déu,
present en les sagrades Escriptures».
[77] En efecte, la fe, amb que
abracem de cor la veritat que se’'ns
ha revelat i ens lliurem totalment a
Crist, sorgeix precisament per la
predicacio de la Paraula divina: «La
fe ve, doncs, de I’escolta, i I’escolta
arriba per la predicacio de la Paraula
de Crist» (Rm 10,17). La historia de la
Salvacio en la seva totalitat ens
mostra de manera progressiva
aquest vincle intim entre la Paraula
de Déu ila fe, que es compleix en el
trobament amb Crist. Amb ell,
efectivament, la fe adquireix la



forma del trobament amb una
Persona a la qual es confia la propia
vida. Jesucrist és present ara en la
historia, en el seu cos que és
I’Església. Per aixo, el nostre acte de
fe és alhora un acte personal i
eclesial.

El pecat com a manca d’escolta a la
Paraula de Déu

26. La Paraula de Déu revela també
inevitablement la possibilitat
dramatica per part de la llibertat de
I’home de sostreure’s a aquest dialeg
d’alianca amb Déu, per al qual hem
estat creats. La Paraula divina, en
efecte, revela també el pecat que
habita en el cor de ’home. Amb
molta frequiencia, tant en ’Antic com
en el Nou Testament, trobem la
descripci6 del pecat com un no
prestar oida a la Paraula, com una
ruptura de I’Alianca i, per tant, com
el tancament davant Déu que crida a
la comunié amb ell. [78] En efecte, la



Sagrada Escriptura ens mostra que el
pecat de I’home és essencialment
desobediéncia i «no escoltar».
Precisament I’obediencia radical de
Jesus fins a la mort de creu (cf. F1 2,8)
desemmascara totalment aquest
pecat. Amb la seva obediéencia es
realitza la Nova Alianca entre Déu i
I’home, i se’ns dona la possibilitat de
la reconciliacio. Jesus, efectivament,
va ser enviat pel Pare com a victima
d’expiacio pels nostres pecats i pels
de tot el mon (cf. 1Jn 2,2; 4,10; Hb
7,27). Aixi se’ns ofereix la possibilitat
misericordiosa de la Redempcid i el
comencament d’'una vida nova en
Crist. Per aix0, és important educar
els fidels perqué reconeguin I’arrel
del pecat en la negativa a escoltar la
Paraula del Senyor, ja que acullen en
Jesus, Verb de Déu, el perdo que ens
obre a la Salvacio.

Maria ‘Mater Verbi Dei’ i ‘Mater fidey’



27. Els Pares sinodals han declarat
que l’objectiu fonamental de la XII
Assemblea era «renovar la fe de
I’Església en la Paraula de Déu». Per
aixo cal mirar alli on la reciprocitat
entre Paraula de Déu i fe s’ha
complert plenament, és a dir, en
Maria Mare de Déu, «que amb el seu
si a la Paraula de I’Alianca i la seva
missid, compleix perfectament la
vocacio divina de la humanitat» [79] .
La realitat humana, creada
mitjancant el Verb, troba la seva
figura perfecta precisament en la fe
obedient de Maria. Ella, des de
I’Anunciacié fins a la Pentecosta,
se’ns presenta com una dona
enterament disponible a la voluntat
de Déu. Es la Immaculada Concepcid,
la «plena de gracia» per Déu (cf. Lc
1,28), incondicionalment docil a la
Paraula divina (cf. Lc 1,38). La seva
fe obedient plasma cada instant de la
seva existencia segons la iniciativa
de Déu. Verge a I’escolta, viu en plena
sintonia amb la Paraula divina i



conserva en el seu cor els
esdeveniments del seu Fill,
component-los com en un unic
mosaic (cf. Lc 2,19.51). [80]

Cal ajudar els fidels a descobrir
d’una manera més perfecta el vincle
entre Maria de Natzaret i ’escolta
creient de la Paraula divina. Exhorto
també els estudiosos perquée
aprofundeixin més la relacio entre
mariologia i teologia de la Paraula.
D’aix0 se’n beneficiaran tant la vida
espiritual com els estudis teologics i
biblics. Efectivament, tot el que la
intel-ligéncia de la fe ha tractat en
relacié amb Maria és al centre més
intim de la veritat cristiana. En
realitat, no es pot pensar en
I’encarnacio del Verb sense tenir en
compte la llibertat d’aquesta dona
jove, que amb el seu consentiment
coopera de manera decisiva a
I’entrada de I’Etern en el temps. Ella
és la figura de I’Església a I’escolta de
la Paraula de Déu, que en ella es fa



carn. Maria és també simbol de
I’obertura a Déu i als altres; escolta
activa que interioritza, assimila, i en
la qual la Paraula es converteix en
forma de vida.

28. En aquesta circumstancia, vull
cridar I’atencio sobre la familiaritat
de Maria amb la Paraula de Déu.
Aix0 resplendeix amb particular
brillantor en el Magnificat. D’alguna
manera, aqui es veu com ella
s’identifica amb la Paraula, hi entra;
en aquest meravellos cantic de fe, la
Verge lloa el Senyor amb la seva
mateixa Paraula: «E1 Magnificat —un
retrat de la seva anima, per dir-ho
aixi— esta completament teixit pels
fils agafats de la Sagrada Escriptura,
de la Paraula de Déu. Aixi es posa en
relleu que la Paraula de Déu és
veritablement la seva casa mateixa,
de la qual surt i entra amb tota
naturalitat. Parla i pensa amb la
Paraula de Déu, la Paraula de Déu
esdevé paraula seva, ila seva



paraula neix de la Paraula de Déu.
Aixi es posa de manifest, a més, que
els seus pensaments estan en
sintonia amb el pensament de Déu,
que el seu voler és un voler amb Déu.
En estar intimament penetrada per
la Paraula de Déu, pot convertir-se en
mare de la Paraula encarnada.» [81]

A més, la referéncia a la Mare de Déu
ens mostra que I'obrar de Déu en el
mon implica sempre la nostra
llibertat, perque, en la fe, la Paraula
divina ens transforma. També la
nostra accio apostolica i pastoral sera
efica¢ en la mesura que aprenguem
de Maria a deixar-nos plasmar per
I’obra de Déu en nosaltres: «L’atencio
devota i amorosa a la figura de
Maria, com a model i arquetip de la
fe de I’Església, és d’importancia
cabdal per a fer també avui un canvi
concret de paradigma en la relacio
de ’Església amb la Paraula, tant en
I’actitud d’escolta orant com en la



generositat del compromis en la
missid i ’anunci.» [82]

Contemplant en la Mare de Déu una
existencia totalment modelada per la
Paraula, també nosaltres ens sentim
cridats a entrar en el misteri de la fe
amb que Crist ve a habitar en la
nostra vida. Sant Ambros ens
recorda que tot cristia que creu,
concep d’alguna manera i engendra
el Verb de Déu en si mateix: si, pel
que fa a la carn, només hi ha una
Mare de Crist, pel que fa a la fe, en
canvi, Crist és el fruit de tots. [83]
Aixi doncs, tot el que va passar a
Maria pot succeir ara a qualsevol de
nosaltres en I’escolta de la Paraula i
en la celebracio dels sagraments.

L’hermeneéutica de la Sagrada
Escriptura en ’Església

I’Església lloc originari de
I’hermeneéutica de la Biblia



29. Un altre gran tema que va sorgir
durant el Sinode, i sobre el qual ara
vull cridar I’atencio, és la
interpretacio de la Sagrada
Escriptura en I’Església. Precisament
el lligam intrinsec entre Paraula i fe
mostra que ’hermeneutica autentica
de la Biblia només és possible en la fe
eclesial, que té el seu paradigma en
el si de Maria. Sant Bonaventura
afirma en aquest sentit que, sense la
fe, manca la clau d’accés al text
sagrat: «Aquest és el coneixement de
Jesucrist del qual es deriven, com
d’una font, la seguretatila
intel-ligéncia de tota la Sagrada
Escriptura. Per aixo, és impossible
endinsar-se en el seu coneixement
sense tenir abans la fe infusa de
Crist, que és far, porta i fonament de
tota I’Escriptura.» [84] I insisteix amb
forca sant Tomas d’Aquino,
esmentant sant Agusti: «També la
lletra de ’Evangeli mata si falta la
gracia interior de la fe que guareix.»
[85]



Aix0 ens permet cridar ’atencio
sobre un criteri fonamental de
I’hermenéutica biblica: el lloc
originari de la interpretacio
escripturistica és la vida de I’Església.
Aquesta afirmacio no posa la
referéencia eclesial com un criteri
extrinsec al qual els exegetes han
d’aplegar-se, sind que és requerida
per la realitat mateixa de les
Escriptures i per com s’han anat
formant amb el temps. En efecte, «les
tradicions de fe formaven ’ambient
vital en el qual es va inserir l’activitat
literaria dels autors de la Sagrada
Escriptura. Aquesta insercio
comprenia també la participaci6 en
la vida liturgica i I’activitat externa
de les comunitats, el seu mon
espiritual, la seva cultura i les
peripécies del seu desti historic. La
interpretacio de la Sagrada
Escriptura exigeix per aixo, de
manera semblant, la participacio dels
exegetes en tota la vida i la fe de la
comunitat creient del seu temps».



[86] Per tant, «com que la Sagrada
Escriptura també ha de ser llegida i
interpretada amb el mateix Esperit
amb que fou escrita», [87] cal que els
exegetes, teolegs i tot el poble de Déu
s’hi acostin segons el que ella és
realment, Paraula de Déu que se’ns
comunica a través de paraules
humanes (cf. 1Te 2,13). Aquesta és
una dada constant i implicita en la
Biblia mateixa: «No hi ha cap
profecia de I’Escriptura que cadascu
pugui interpretar com li sembli. En
efecte, no hi ha hagut mai cap
profecia que vingués d’un voler
huma; més aviat alguns homes,
enduts per Esperit Sant, han parlat
de part de Déu» (2Pe 1,20-21). D’altra
banda, és precisament la fe de
I’Església la que reconeix en la Biblia
la Paraula de Déu, com ho diu
admirablement sant Agusti: «No
creuria en ’evangeli si no em
mogués I'autoritat de ’Església
catolica.» [88] Es I'Esperit Sant, que
anima la vida de I’Església, el qui fa



possible la interpretaci6 auténtica de
les Escriptures. La Biblia és el llibre
de ’Església, i la seva hermeneutica
veritable brolla de la seva
immanencia en la vida eclesial.

30. Sant Jeroni recorda que mai no
podem llegir sols ’Escriptura.
Trobem massa portes tancades i
caiem facilment en I’error. La Biblia
ha estat escrita pel poble de Déu i per
al poble de Déu, sota la inspiracio de
I’Esperit Sant. Només en aquesta
comunio amb el poble de Déu podem
entrar realment, amb el «nosaltres»,
en el nucli de la veritat que Déu
mateix vol comunicar-nos. [89] El
gran estudios, per al qual «qui no
coneix les Escriptures no coneix
Crist», [90] sosté que l’eclesialitat de
la interpretacio biblica no és una
exigencia imposada des de I’exterior,
el Llibre és precisament la veu del
poble de Déu que peregrina, i només
en la fe d’aquest poble estem, per dir-
ho aixi, en la tonalitat adequada per



a entendre I’Escriptura. Una
autentica interpretacio de la Biblia
ha de concordar sempre
harmonicament amb la fe de
I’Església catolica. Sant Jeroni es
dirigia a un sacerdot de la manera
seguent: «Roman fermament unit a
la doctrina tradicional que se t’ha
ensenyat, perqué puguis exhortar
d’acord amb la sana doctrina i
rebatre aquells que la contradiuen.»
[91]

Aproximacions al text sagrat que
prescindeixin de la fe poden suggerir
elements interessants, en la mesura
que es detenen en l’estructura del
text i les seves formes, pero aquests
intents serien inevitablement només
preliminars i estructuralment
incomplets. En efecte, com ho ha
afirmat la Comissié Biblica Pontificia,
fent-se resso d’un principi compartit
en ’hermeneutica moderna, el
«coneixement adequat del text biblic
és accessible només a qui té una



afinitat viva amb el que diu el text».
[92] Tot aix0 posa en relleu la relacio
entre vida espiritual i hermeneutica
de I’Escriptura. Efectivament, «amb
el creixement de la vida en I’Esperit
creix també, en el lector, la
comprensio de les realitats de les
quals parla el text biblic». [93] La
intensitat d’'una experiéncia eclesial
autentica augmenta sens dubte la
intel-ligéncia de la fe veritable
respecte a la Paraula de Déu;
reciprocament, s’ha de dir que llegir
en la fe les Escriptures augmenta la
vida eclesial mateixa. A partir d’aqui
es percep de manera nova la
coneguda frase de sant Gregori el
Gran: «Les paraules divines creixen
amb qui les llegeix.» [94] D’aquesta
manera, I’escolta de la Paraula de
Déu introdueix i augmenta la
comunio eclesial dels qui caminen en
la fe.

«Anima de la teologia»



31. «Per aixo, ’estudi de les Sagrades
Escriptures ha de ser com ’anima de
la teologia.» [95] Aquesta expressio
de la Constitucio dogmatica Dei
Verbum s’ha fet cada vegada meés
familiar en els darrers anys. Podem
dir que en I’época posterior al concili
Vatica II, pel que fa als estudis
teologics 1 exegetics, s’han referit
sovint a aquesta expressio com a
simbol d’un interés renovat per la
Sagrada Escriptura. També la XII
Assemblea del Sinode dels Bisbes ha
anat sovint a aquesta coneguda
afirmacio per a indicar la relacid
entre investigacio historica i
hermeneutica de la fe, en referéncia
amb el text sagrat. En aquesta
perspectiva, els Pares han reconegut
amb alegria el creixement de I’estudi
de la Paraula de Déu en I’Església al
llarg dels darrers decennis, i han
expressat un viu agraiment als
nombrosos exegetes i tedlegs que
amb la seva dedicacio, esforg i
competencia han contribuit



essencialment, i continuen fent-ho, a
I’aprofundiment del sentit de les
Escriptures, afrontant els problemes
complexos que avui dia es presenten
en la investigacio biblica. [96] I
també han manifestat gratitud
sincera els membres de la Comissio
Biblica Pontificia que, en estreta
relacio amb la Congregacio per la
Doctrina de la Fe, han anat donant en
aquests anys i continuen donant la
seva aportacid qualificada per a
afrontar questions inherents a
I’estudi de la Sagrada Escriptura. El
Sinode, a més, ha sentit la necessitat
de preguntar per I’estat actual dels
estudis biblics i1 1a seva importancia
en ’ambit teologic. En efecte,
I’eficacia pastoral de I’accio de
I’Església i de la vida espiritual dels
fidels depén en gran part de la
relacid fecunda entre exegesi i
teologia. Per aixo, considero
important reprendre algunes
reflexions sorgides durant la



discussio sobre aquest tema en els
treballs del Sinode.

Desenvolupament de la investigacio
biblica i Magisteri eclesial

32. En primer lloc, cal reconeixer el
benefici aportat per ’exegesi
historicocritica a la vida de I’Església,
aixi com a altres metodes d’analisi
del text desenvolupats recentment.
[97] Per a la visio catolica de la
Sagrada Escriptura, I’atencio a
aquests metodes és imprescindible i
va lligada al realisme de
I’Encarnacio: «Aquesta necessitat és
la consequiéncia del principi cristia
formulat en ’Evangeli de sant Joan:
“Verbum caro factum est” (Jn 1,14).
El fet historic és una dimensio
constitutiva de la fe cristiana. La
historia de la Salvacié no és una
mitologia, sin6 una historia veritable,
1 per tant cal estudiar-la amb els
metodes de la investigacio historica
seriosa.» [98] Aixi doncs, I’estudi de



la Biblia exigeix el coneixementil’us
apropiat d’aquests metodes
d’investigacio. Si bé és cert que
aquesta sensibilitat en ’ambit dels
estudis s’ha desenvolupat més
intensament en I’época moderna,
encara que no de la mateixa manera
a tot arreu, aixo no obstant, la sana
tradicio eclesial ha tingut sempre
amor per 'estudi de la «lletra».
Només cal recordar aqui que, a
I’arrel de la cultura monastica, a la
qual devem en ultim terme el
fonament de la cultura europea, es
troba l'interes per la Paraula. El desig
de Déu inclou ’'amor per la Paraula
en totes les seves dimensions:
«Perqueé, en la Paraula biblica, Déu
esta en cami cap a nosaltres i
nosaltres cap a ell, cal aprendre a
penetrar en el secret de la llengua,
comprendre-la en la seva estructura i
en la manera d’expressar-se. Aixi,
precisament per la recerca de Déu,
resulten importants les ciéncies



profanes que ens assenyalen el cami
cap a la llengua.» [99]

33. El Magisteri viu de I’Església, al
qual correspon «interpretar
autenticament la Paraula de Déu,
oral o escrita», [100] ha intervingut
amb savi equilibri en relacié amb la
postura adequada que s’ha d’adoptar
davant la introducci6 de nous
metodes d’analisi historica. Em
refereixo en particular a les
encicliques Providentissimus Deus
del papa Lleo XIII i Divino afflante
Spiritu del papa Pius XII. En ocasio de
la celebraci6 del centenari i
cinquante aniversari,
respectivament, de la seva
publicacid, el meu venerable
predecessor, Joan Pau II, va recordar
la importancia d’aquests documents
per a ’exegesiila teologia. [101] La
intervencio del papa Lled XIII va
tenir el merit de protegir la
interpretacio catolica de la Biblia
dels atacs del racionalisme, pero



sense refugiar-se per aixo en un
sentit espiritual desconnectat de la
historia. Sense rebutjar la critica
cientifica, desconfiava només «de les
opinions preconcebudes que
pretenen fundar-se en la ciéncia,
pero que, en realitat, fan sortir
subrepticiament la ciéncia del seu
camp propi». [102] El papa Pius XII,
en canvi, s’enfrontava als atacs dels
defensors d’una exegesi anomenada
mistica, que rebutjava qualsevol
aproximacio cientifica. L’enciclica
Divino afflante Spiritu , ha evitat amb
gran sensibilitat alimentar la idea
d’una dicotomia entre «I’exegesi
cientifica», destinada a un us
apologeétic, i «la interpretacio
espiritual, reservada a un us intern»,
reivindicant en canvi tant I’«abast
teologic del sentit literal definit
metodicament», com la pertinenga de
la «determinacio del sentit espiritual
[...] en el camp de la ciéncia
exegetica». [103] D’aquesta manera,
tots dos documents van rebutjar «la



ruptura entre I’huma i el divi, entre
la recerca cientifica i la mirada de la
fe, i entre el sentit literal i el sentit
espiritual». [104] Aquest equilibri
s’ha manifestat a continuacio en el
document de 1993 de la Comissid
Biblica Pontificia: «En el treball
d’interpretacio, els exegetes catolics
no han d’oblidar mai que el que
interpreten és la Paraula de Déu. La
seva tasca no acaba amb la distincid
de les fonts, la definicio de formes o
I’explicacio dels procediments
literaris. L'objectiu del seu treball
s’aconsegueix quan aclareixen el
significat del text biblic com a
Paraula actual de Déu.» [105]

L’hermeneéutica biblica conciliar: una
indicacio que cal seguir

34. Tenint en compte aquest horitzo,
es poden apreciar millor els grans
principis de I’exegesi catolica sobre
la interpretacio, expressats pel
concili Vatica II, de manera



particular en la Constitucio
dogmatica Dei Verbum : «Com que
Déu en la Sagrada Escriptura ha
parlat per mitja d’homes de forma
humana, a fi de copsar allo que ell
ens ha volgut comunicar, I'interpret
de la Sagrada Escriptura ha
d’esbrinar amb atenci6 allo que els
hagiografs realment volgueren
significar i Déu decidi manifestar per
mitja de llurs paraules.» [106] Per
una banda, el Concili subratlla com a
elements fonamentals per a captar el
sentit pretes per '’hagiograf ’estudi
dels géneres literarisila
contextualitzacio. I, per altra banda,
havent-se d’interpretar en el mateix
Esperit en que va ser escrita, la
Constitucio dogmatica assenyala tres
criteris basics per tenir en compte la
dimensio6 divina de la Biblia: 1)
Interpretar el text considerant la
unitat de tota ’Escriptura, aixo
s’anomena avui exegesi canonica ; 2)
tenir present la Tradici6 viva de tota
I’Església, i, finalment, 3) observar



I’analogia de la fe. «<Només on
s’apliquen els dos nivells
metodologics —I’historicocritic i el
teologic— es pot parlar d’'una exegesi
teologica, d’'una exegesi adequada a
aquest llibre.» [107]

Els Pares sinodals han afirmat amb
rad que el fruit positiu de I'as de la
investigacio historicocritica moderna
és innegable. Pero, mentre I'exegesi
académica actual, tambeé la catolica,
treballa a un gran nivell pel que fa a
la metodologia historicocritica,
també amb les seves integracions
més recents cal exigir un estudi
analeg de la dimensio teologica dels
textos biblics, per tal que progressi
I’aprofundiment, d’acord amb els
tres elements indicats per la
Constitucio dogmatica Dei Verbum .
[108]

El perill del dualisme i
I’hermeneutica secularitzada



35. Pel que fa a aquest tema cal
assenyalar el greu risc de dualisme
que avui es produeix en abordar les
Sagrades Escriptures. En efecte, en
distingir els dos nivells esmentats
I’estudi de la Biblia, de cap manera
no es pretén separar-los, ni
contraposar-los, ni simplement
juxtaposar-los, siné que es donen
nomes en reciprocitat.
Lamentablement, passa més d’una
vegada que una separacio esteril
entre ells genera una separacio entre
exegesi 1 teologia, que «es produeix
fins i tot en els nivells académics més
elevats». [109] Voldria recordar aqui
les consequiencies més preocupants
que s’han d’evitar.

a ) Abans que res, si l’activitat
exegetica es redueix unicament al
primer nivell, Escriptura mateixa es
converteix només en un text del
passat: «Se’n poden extreure
consequeéncies morals, es pot
aprendre la historia, pero el llibre



com a tal parla només del passat i
I’exegesi ja no és realment teologica,
sind que es converteix en pura
historiografia, en historia de la
literatura.» [110] Esta clar que amb
una reduccio semblant no es pot
comprendre de cap manera
I’esdeveniment de la revelacio de
Déu mitjancant la seva Paraula que
se’ns transmet en la Tradicio viva i
en PEscriptura.

b) La manca d’una hermeneutica de
la fe en relacio amb I’Escriptura no
esta configurada unicament en els
termes d’una abséncia, és substituida
per una altra hermeneutica, una
hermeneutica secularitzada,
positivista; la clau fonamental és la
conviccié que Déu no apareix en la
historia humana. Segons aquesta
hermeneéutica, quan sembla que hi
ha un element divi, s’ha d’explicar
d’una altra manera i reduir-ho tot a
I’element huma. Per tant, es
proposen interpretacions que



neguen la historicitat dels elements
divins. [111] ¢ ) Una postura com
aquesta no fa més que produir dany
en la vida de ’Església, estenent el
dubte sobre els misteris fonamentals
del cristianisme i el seu valor
historic, com ara la institucio de
I’Eucaristia i la resurreccio de Crist.
Aixi s’imposa, de fet, una
hermeneutica filosofica que nega la
possibilitat de ’entrada i la preséncia
de Déu en la historia. I’adopcio
d’aquesta hermeneéutica en els
estudis teologics introdueix
inevitablement un greu dualisme
entre ’exegesi, que es recolza
unicament en el primer nivell, i la
teologia, que es deixa a merce d’'una
espiritualitzacio del sentit de les
Escriptures no respectuosa del
caracter historic de la Revelacio.

d) Tot aix0 és negatiu també per a la
vida espiritual i ’activitat pastoral:
«La consequeéncia de ’abséncia del
segon nivell metodologic és la creacio



d’una escletxa profunda entre
exegesi cientifica i lectio divina .
Precisament d’aqui sorgeix a vegades
una certa perplexitat també en la
preparacio de les homilies.» [112] Cal
assenyalar, a més, que aquest
dualisme produeix a vegades
incertesa i poca solidesa en el cami
de formacio intel-lectual d’alguns
candidats als ministeris eclesials.
[113] En definitiva, «quan ’exegesi
no és teologia, ’Escriptura no pot ser
I’anima de la teologia, i viceversa,
quan la teologia no és essencialment
interpretacio de ’Escriptura en
I’Església, aquesta teologia ja no té
fonament». [114] Per tant, cal tornar
decididament a considerar amb més
atencio les indicacions emanades de
la Constitucié dogmatica Dei Verbum
pel que fa a aquest tema.

Fe irao en relacié amb I’Escriptura

36. Penso que pot ajudar a
comprendre de manera més



completa ’exegesi, i per tant la seva
relacié amb tota la teologia, el que va
escriure en relacio amb aquest tema
el papa Joan Pau II a I’enciclica Fides
et ratio . Efectivament, ell deia que
no s’ha de minimitzar «el perill de
I’aplicacio d’'una sola metodologia
per a arribar a la veritat de la
Sagrada Escriptura, oblidant la
necessitat d’'una exegesi més amplia
que permeti comprendre, juntament
amb tota ’Església, el sentit ple dels
textos. Els qui es dediquen a I’estudi
de les Sagrades Escriptures han de
tenir sempre present que les diverses
metodologies hermeneutiques es
recolzen en una determinada
concepcio filosofica. Per aixo, cal
analitzar-la amb discerniment abans
d’aplicar-la als textos sagrats». [115]

Aquesta penetrant reflexio ens
permet notar que el que hi ha en joc
en ’hermeneutica amb que s’aborda
la Sagrada Escriptura és
inevitablement la relaci6 correcta



entre fe i rad. En efecte,
I’hermeneutica secularitzada de la
Sagrada Escriptura és fruit d’'una raé
que estructuralment es tanca a la
possibilitat que Déu entri en la vida
dels homes i els parli amb paraules
humanes. També en aquest cas,
doncs, cal convidar a eixamplar els
espais de la nostra racionalitat. [116]
Per aixo, en la utilitzacié dels
metodes d’analisi historica, cal evitar
assumir, alli on es presenti, criteris
que per principi no admeten la
revelacié de Déu en la vida dels
homes. La unitat dels dos nivells del
treball d’interpretaci6 de la Sagrada
Escriptura pressuposa, en definitiva,
una harmonia entre la fe i la rad. Per
una part, cal una fe que, mantenint
una relacio adequada amb la recta
rad, mai no degeneri en fideisme, la
qual cosa, pel que fa a I’Escriptura,
portaria a lectures fonamentalistes.
Per altra part, cal una rao que,
investigant els elements historics
presents a la Biblia, es mostri oberta i



no rebutgi a priori tot el que
excedeixi la propia mesura. D’altra
banda, la religi6 del Logos encarnat
no deixara de mostrar profundament
raonable ’home que cerca
sincerament la veritat i el sentit
ultim de la vida i de la historia.

Sentit literal i sentit espiritual

37. Com s’ha afirmat en ’Assemblea
sinodal, una aportacio significativa
per a la recuperacio d’'una
hermeneutica de ’Escriptura
adequada proveé també d’una escolta
renovada dels Pares de I’Església i
del seu enfocament exegetic. [117] En
efecte, els Pares de ’Església ens
mostren encara avui una teologia de
gran valor, perque en el seu centre hi
ha ’estudi de la Sagrada Escriptura
en la seva integritat. Efectivament,
els Pares son en primer lloc i
essencialment uns «comentadors de
la Sagrada Escriptura». [118] El seu
exemple pot «ensenyar als exegetes



moderns un acostament
veritablement religios a la Sagrada
Escriptura, aixi com una
interpretacio que s’ajusta
constantment al criteri de comunid
amb l’experiéncia de I’Església, que
camina a traves de la historia sota la
guia de ’Esperit Sant». [119]

Encara que obviament no coneixien
els recursos de caracter filologic i
historic de qué disposa I’exegesi
moderna, la tradicio patristica i
medieval sabia reconeéixer els
diversos sentits de I’Escriptura,
comencant pel literal, és a dir, «el
significat per les paraules de
I’Escriptura i descobert per I'exegesi
que segueix les regles de la
interpretacio justa». [120] Sant
Tomas d’Aquino, per exemple,
afirma: «Tots els sentits de la Sagrada
Escriptura es basen en el sentit
literal.» [121] Pero s’ha de recordar
que en ’época patristica i medieval
qualsevol forma d’exegesi, també la



literal, es feia sobre la base de la fe i
no hi havia necessariament distincio
entre sentit literal i sentit espiritual.
Cal tenir en compte pel que fa a aixo
el distic classic que representa la
relacio entre els diversos sentits de
I’Escriptura:

«Littera gesta docet, quid credas
allegoria,

Moralis quid agas, quo tendas
anagogia.»

‘El sentit literal ens diu els fets i
I’al-legoric qué hem de creure.

El moral ens explica qué hem de fer i
I’anagogic on anem.’ [122]

Aqui observem la unitat i
Iarticulacio entre sentit literal i
sentit espiritual, que se subdivideix
per la seva part en tres sentits, que
descriuen els continguts de la fe, la
moral i la tensio escatologica.



En definitiva, reconeixent el valor i
la necessitat del metode
historicocritic fins i tot amb les seves
limitacions, I’exegesi patristica ens
ensenya que «no s’és fidel a la
intencio dels textos biblics sin6 quan
es procura trobar, al cor de la seva
formulacio, la realitat de fe que
expressen i s’enllaca amb
I’experiéncia creient del nostre
mon». [123] Només en aquesta
perspectiva es pot reconeixer que la
Paraula de Déu és viva i s’adreca a
cadascu en el moment present de la
nostra vida. En aquest sentit,
continua sent plenament valid el que
afirma la Comissio Biblica Pontificia
quan defineix el sentit espiritual
segons la fe cristiana com «el sentit
expressat pels textos biblics quan es
llegeixen sota la influeéncia de
I’Esperit Sant en el context del
misteri pasqual de Crist i de la vida
nova que en prové. Aquest context
existeix de manera efectiva. E1 Nou
Testament hi reconeix el compliment



de les Escriptures. Es, doncs, normal
rellegir les Escriptures a la llum
d’aquest nou context, que és el de la
vida en I’Esperit». [124]

Necessitat de transcendir la «lletra»

38. Per tal de restablir I'articulacio
entre els diferents sentits
escripturistics és decisiu comprendre
el pas de la lletra a I’esperit. No es
tracta d’un pas automatic i
espontani, cal més aviat transcendir
la lletra: «De fet, la Paraula de Déu
mai no és present en la simple
literalitat del text. Per a aconseguir-la
cal transcendir i un procés de
comprensio que es deixi guiar pel
moviment interior del conjunt, i per
aixo ha de convertir-se també en un
procés vital.» [125] Descobrim aixi la
rao per la qual un procés
d’interpretacio autentic no és només
intel-lectual sin6 també vital, que
reclama una implicacio total en la
vida eclesial, com a vida «d’acord



amb P’Esperit» (Ga 5,16). D’aquesta
manera resulten més clars els criteris
exposats en el namero 12 de la
Constitucio dogmatica Dei Verbum :
aquest transcendir no es pot fer en
un sol fragment literari, sino en
relacio amb I’Escriptura en la seva
totalitat. En efecte, la Paraula envers
la qual estem cridats a transcendir és
unica. Aquest procés té un aspecte
intimament dramatic, ja que en el
transcendir, el pas que té lloc per la
forca de ’Esperit esta inevitablement
relacionat amb la llibertat de
cadascu. Sant Pau va viure
plenament en la seva existencia
aquest pas. Amb la frase: «La lletra
mata, pero ’Esperit dona vida» (2Co
3,6) ha expressat de manera radical
el que significa transcendir la lletra i
la seva comprensid a partir de la
totalitat. Sant Pau descobreix que
«’Esperit alliberador té un nom i que
la llibertat té, per tant, una mesura
interior: “Quan diu el Senyor és com
si digués I’Esperit, i on hi ha I’Esperit



del Senyor hi ha la llibertat” (2Co
3,17). L’Esperit alliberador no és
simplement la idea propia, la visio
personal de qui interpreta. L’Esperit
és Crist, i Crist és el Senyor que ens
indica el cami». [126] Sabem també
que aquest pas va ser per a sant
Agusti dramatic i alhora alliberador.
Ell, gracies a aquest transcendir
propi de la interpretacio tipologica
que va aprendre de sant Ambros,
segons la qual tot I’Antic Testament
és un cami cap a Jesucrist, va creure
en les Escriptures, que se li
presentaven en un primer moment
tan diferents entre elles i a vegades
plenes de vulgaritats. Per a sant
Agusti, el fet que la lletra hagi de
transcendir li ha fet creible la lletra
mateixa ili ha permeés de trobar
finalment la resposta a les inquietuds
profundes del seu esperit, assedegat
de veritat. [127]

Unitat intrinseca de la Biblia



39. A l’escola de la gran tradicio de
I’Església aprenem a captar també la
unitat de tota ’Escriptura en el pas
de la lletra a l’esperit, ja que la
Paraula de Déu que interpel-la la
nostra vida i la crida constantment a
la conversio és una de sola. [128]
Continua sent per a nosaltres una
guia segura allo que deia Hug de Sant
Victor: «Tota ’Escriptura divina és
un sol llibre i aquest llibre és Crist,
perque tota ’Escriptura parla de
Crist i es compleix en Crist.» [129]
Certament, la Biblia, vista sota
I’aspecte purament historic o literari,
no és simplement un llibre, siné un
recull de textos literaris, la
composicio dels quals s’estén al llarg
de més d’un mil-lenni i no és facil
reconeixer-hi una unitat interior; hi
ha fins i tot tensions visibles entre
ells. Aixo val per a la Biblia d’Israel,
que els cristians anomenem Antic
Testament. Pero encara més quan els
cristians relacionem els escrits del
Nou Testament, gairebé com a clau



hermeneutica, amb la Biblia d’Israel,
interpretant-la aixi com a cami cap a
Crist. Generalment, en el Nou
Testament no s’empra el terme
PEscriptura (cf. Rm 4,3; 1Pe 2,6), sino
«les Escriptures» (cf. Mt 22,29; Jn
5,39; Rm 1,2; 2Pe 3,16), que sén
considerades, en conjunt, com I’dnica
Paraula de Déu adrecada a nosaltres.
[130] Aixi, apareix clarament que qui
dona unitat a totes les Escriptures en
relacié amb I'inica Paraula és la
persona de Crist. D’aquesta manera,
es compren el que afirmava el
numero 12 de la Constitucio
dogmatica Dei Verbum , que indicava
la unitat interna de tota la Biblia com
a criteri decisiu per a una
hermeneéutica correcta de la fe.

Relacio entre Antic i Nou Testament

40. En la perspectiva de la unitat de
les Escriptures en Crist, tant els
teolegs com els pastors han de ser
conscients de les relacions entre



I’Antic i el Nou Testament. Abans que
res, esta molt clar que el Nou
Testament mateix reconeix I’Antic
Testament com a Paraula de Déu i
accepta, per tant, ’autoritat de les
Sagrades Escriptures del poble jueu.
[131] Les reconeix implicitament en
acceptar el mateix llenguatge i fent
referéncia sovint a passatges
d’aquestes Escriptures. Les reconeix
explicitament perque en cita moltes
parts i se’n serveix en les seves
argumentacions. Aixi,
I’argumentacid basada en textos de
I’Antic Testament constitueix per al
Nou Testament un valor decisiu,
superior al dels simples raonaments
humans. En el quart Evangeli, Jesus
declara en aquest sentit que
I’Escriptura «no es pot anul-lar» (Jn
10,35), i sant Pau precisa
concretament que la revelaci6 de
I’Antic Testament és valida també
per a nosaltres, els cristians (cf. Rm
15,4; 1Co 10,11). [132] A més,
afirmem que «Jesus de Natzaret va



ser un jueu ila Terra Santa és la terra
mare de 'Església»; [133] en ’Antic i
en el Nou Testament es troba I’arrel
del cristianisme i el cristianisme se’n
nodreix sempre. Per tant, la sana
doctrina cristiana ha rebutjat sempre
qualsevol forma de marcionisme
recurrent, que tendeix de diverses
maneres a contraposar ’Antic
Testament amb el Nou Testament.
[134]

A més, el Nou Testament mateix es
declara conforme a I’Antic
Testament, i proclama que en el
misteri de la vida, mort i resurrecci6
de Crist les Sagrades Escriptures del
poble jueu han trobat el compliment
perfecte. D’altra banda, cal observar
que el concepte de compliment de les
Escriptures és complex, perquée
comporta una triple dimensio: un
aspecte fonamental de continuitat
amb la revelacio de I’Antic
Testament, un aspecte de ruptura i
un altre de compliment i de



superacio. El misteri de Crist esta en
continuitat d’intencié amb el culte
sacrificial de ’Antic Testament, pero
s’ha realitzat d’'una manera diferent,
d’acord amb molts oracles dels
profetes, aconseguint aixi una
perfeccio mai no aconseguida abans.
L’Antic Testament, en efecte, és ple
de tensions entre els seus aspectes
institucionals i proféetics. El misteri
pasqual de Crist és plenament
conforme —d’una manera que no era
previsible— amb les profecies i el
caracter prefiguratiu de les
Escriptures, pero presenta aspectes
evidents de discontinuitat respecte a
les institucions de I’Antic Testament.

41. Aquestes consideracions mostren
aixi la importancia insubstituible de
I’Antic Testament per als cristians, i
alhora destaquen l’originalitat de la
lectura cristologica. Des dels temps
apostolics i, després, en la Tradici6
viva, ’Església ha mostrat la unitat
del pla divi en els dos Testaments



gracies a la tipologia, que no té un
caracter arbitrari siné que pertany
intrinsecament als esdeveniments
narrats pel text sagrat i per tant
afecta a tota ’Escriptura. La tipologia
«reconeix en les obres de Déu, sota
I’Antiga Aliancga, unes prefiguracions
d’allo que Déu ha acomplert, quan ha
arribat el temps, en la persona del
seu Fill encarnat». [135] Els cristians,
per tant, llegeixen ’Antic Testament
a la llum de Crist mort i ressuscitat.
Si bé la lectura tipologica revela el
contingut inesgotable de I’Antic
Testament en relacié amb el Nou, no
s’ha d’oblidar que ell mateix
conserva el valor propi de Revelacio,
que nostre Senyor mateix ha
reafirmat (cf. Mc 12,29-31). Per tant,
«cal llegir el Nou Testament a la llum
de ’Antic. La catequesi cristiana
primitiva hi recorre constantment
(cf. 1Co 5,6-8.10,1-11)». [136] Es per
aixo que els Pares sinodals han
afirmat que «la comprensio jueva de
la Biblia pot ajudar al coneixement i



a I’estudi de les Escriptures per part
dels cristians». [137]

«El Nou Testament esta amagat en
I’Antic i ’Antic és manifest en el
Nou.» [138] Aixi, amb aguda saviesa,
s’expressava sant Agusti sobre aquest
tema. Es important, doncs, que tant
en la pastoral com en ’ambit
academic es posi bé de manifest la
relacio intima entre els dos
Testaments, recordant amb sant
Gregori el Gran que tot el que
«’Antic Testament ha promes, el Nou
Testament ho ha complert, el que
aquell anunciava de manera oculta,
aquest ho proclama obertament com
present. Per aixo, ’Antic Testament
és profecia del Nou Testament, i el
millor comentari a I’Antic Testament
és el Nou Testament». [139]

Les pagines «fosques» de la Biblia

42. En el context de la relaci6 entre
P’Antic i el Nou Testament, el Sinode
ha afrontat també el tema de les



pagines de la Biblia que resulten
fosques i dificils, per la violencia i les
immoralitats que a vegades
contenen. Pel que fa a aquest tema,
s’ha de tenir present abans que res
que la revelacio biblica esta arrelada
profundament en la historia. El pla
de Déu s’hi manifesta
progressivament i es realitza
lentament per etapes successives,
malgrat la resistencia dels homes.
Déu escull un poble i el va educant
pacientment. La revelacio s’acomoda
al nivell cultural i moral d’epoques
llunyanes i, per tant, narra fets i
costums com, per exemple,
estratagemes fraudulentes, actes de
violencia, extermini de poblacions,
sense denunciar-ne explicitament la
immoralitat. Aixo s’explica pel
context historic, encara que pugui
sorprendre el lector modern,
sobretot quan s’obliden tants
comportaments «foscos» que els
homes han tingut sempre al llarg
dels segles, i també en els nostres



dies. A ’Antic Testament, la
predicacio dels profetes s’alca
vigorosament contra tot tipus
d’injusticia i de violencia, col-lectiva
o individual, i, d’aquesta manera, és
I'instrument de I’educacio que Déu
dona al seu poble com a preparacio a
I’evangeli. Per tant, seria equivocat
no considerar aquells passatges de
I’Escriptura que ens semblen
problematics. Més aviat, cal ser
conscients que la lectura d’aquestes
pagines exigeix tenir una
competencia adequada, adquirida a
través d’una formacio que ensenyi a
llegir els textos en el seu context
historicoliterari i en la perspectiva
cristiana, que té com a clau
hermeneutica completa «I’evangeli i
el manament nou de Jesucrist,
complert en el misteri pasqual».
[140] Per aix0 exhorto els estudiosos
1 els pastors que ajudin a tots els
fidels a acostar-se també a aquestes
pagines mitjan¢ant una lectura que



els en faci descobrir el significat a la
llum del misteri de Crist.

Cristians i jueus en relacié amb la
Sagrada Escriptura

43. Tenint en compte els vincles
estrets que uneixen el Nou
Testament i I’Antic, resulta espontani
dirigir ara I’atencio als llagos
especials que aix0 comporta per a la
relacid entre cristians i jueus, uns
lligams que cal no oblidar mai. E1
papa Joan Pau II va dir als jueus: sou
«“els nostres germans predilectes” en
la fe d’Abraham, el nostre patriarca».
[141] Certament, aquestes
declaracions no ignoren les ruptures
que apareixen en el Nou Testament
respecte a les institucions de I’Antic
Testament i, menys encara,
I’afirmacio que en el misteri de
Jesucrist, reconegut com a Messies i
Fill de Déu, es compleixen les
Escriptures. Pero aquesta diferencia
profunda i radical, de cap manera no



implica hostilitat reciproca. Per
contra, I’exemple de sant Pau (cf. Rm
9-11) demostra «que una actitud de
respecte, d’estima i d’amor envers el
poble jueu és I'tinica actitud
veritablement cristiana en aquesta
situacié que forma misteriosament
part del designi totalment positiu de
Déu»r. [142] En efecte, sant Pau diu
que els jueus, «pel que fa a I’eleccio
de Déu, son estimats per ell a causa
dels patriarques. Els dons i la crida
de Déu son irrevocables» (Rm
11,28-29).

A més, sant Pau fa servir també la
bonica imatge de I’olivera per a
descriure les relacions tan estretes
entre cristians i jueus: ’Església dels
pagans és com un brot d’olivera
silvestre, empeltat en I’olivera bona,
que és el poble de I’Alianca (cf. Rm
11,17-24). Aixi doncs, prenem el
nostre aliment de les mateixes arrels
espirituals. Ens trobem com
germans, germans que en certs



moments de la seva historia han
tingut una relacio6 tensa, pero que ara
estan fermament compromesos a
construir ponts d’amistat duradora.
[143] El papa Joan Pau II va dir en
una ocasio: «Es molt el que tenim en
comu. I és molt el que podem fer
junts per la pau, per la justicia i per
un mon més fratern i huma.» [144]

Vull reiterar una vegada més
I'important que és per a ’Església el
dialeg amb els jueus. Convé que, on
hi hagi oportunitat, es crein
possibilitats, fins i tot publiques,
d’encontre i de debat que afavoreixin
el coneixement mutu, ’estimacio
reciproca ila col-laboracio, fins i tot
en 'ambit de l’estudi de les Sagrades
Escriptures.

La interpretacié fonamentalista de
les Escriptures

44. I’atencio que hem volgut prestar
fins ara al tema de ’hermeneutica
biblica en els seus diferents aspectes



ens permet abordar la questio,
sorgida més d’una vegada en els
debats del Sinode, de la interpretaci6
fonamentalista de la Sagrada
Escriptura. [145] Sobre aquest
argument, la Comissio Biblica
Pontificia, en el document «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església», ha formulat directrius
importants. En aquest context,
voldria cridar I’atencio
particularment sobre aquelles
lectures que no respecten el text
sagrat en la seva veritable
naturalesa, promovent
interpretacions subjectives 1
arbitraries. En efecte, el «literalisme»
propugnat per la lectura
fonamentalista, representa en
realitat una traicio, tant del sentit
literal com de I’espiritual, obrint el
cami a instrumentalitzacions
d’indole diversa, com, per exemple,
la difusio d’interpretacions
antieclesials d’aquestes Escriptures.
L’aspecte problematic d’aquesta



lectura és que, «rebutjant tenir en
compte el caracter historic de la
Revelacio biblica, es torna incapag
d’acceptar plenament la veritat de
I’Encarnacio mateixa. El
fonamentalisme defuig I’estreta
relacid del diviide ’huma en les
relacions amb Déu. [...] Per aixo,
tendeix a tractar el text biblic com si
hagués estat dictat paraula per
paraula per I’Esperit, i no arriba a
reconeixer que la Paraula de Déu ha
estat formulada en un llenguatge i en
una fraseologia condicionades per
una epoca determinada o per una
altra». [146] El cristianisme, en canvi,
percep en les paraules la Paraula, el
Logos mateix, que estén el seu
misteri a través d’aquesta
multiplicitat i de la realitat d’'una
historia humana. [147] La veritable
resposta a una lectura
fonamentalista és la «lectura creient
de la Sagrada Escriptura». Aquesta
lectura, «practicada des de
I’antiguitat en la Tradicio de



I’Església, cerca la veritat que salva
per a la vida de tot fidel i per a
I’Església. Aquesta lectura reconeix el
valor historic de la tradicié biblica. I
és justament per aquest valor de
testimoni historic que vol
redescobrir el significat viu de les
Sagrades Escriptures destinades
també a la vida del creient d’avui»,
[148] sense ignorar, per tant, la
mediacio humana del text inspirat i
els seus generes literaris.

Dialeg entre pastors, teolegs i
exegetes

45. ’hermeneutica autentica de la fe
comporta certes consequencies
importants en ’activitat pastoral de
I’Església. Precisament en aquest
sentit, els Pares sinodals han
recomanat, per exemple, un contacte
més assidu entre pastors, teolegs i
exegetes. Convé que les conferencies
episcopals afavoreixin aquestes
reunions per tal de «promoure un



major servei de comunio en la
Paraula de Déu». [149] Aquesta
cooperacio ajudara a tots a fer millor
el seu treball en benefici de tota
I’Església. En efecte, situar-se en
I’horitzo de I’acci6 pastoral vol dir,
fins i tot per als erudits, considerar el
text sagrat en la seva naturalesa
propia de comunicacio que el Senyor
ofereix als homes per a la Salvacio.
Per tant, com diu la Constitucio
dogmatica Dei Verbum , es recomana
que «els exegetes catolics i altres
cultivadors de la sagrada teologia,
agrupant diligentment els esforgos,
cal que, sota la vigilancia del
Magisteri sagrat, treballin amb
mitjans adequats a investigar i
exposar el Llibre divi, de manera que
moltissims ministres de la Paraula de
Déu puguin proporcionar amb fruit
al poble de Déu I’aliment de
I’Escriptura, que il-lumini
I’enteniment, enforteixi les voluntats
i encengui els cors de la gent en
I’amor de Déu». [150]



Biblia i ecumenisme

46. Conscient que I’Església té el seu
fonament en el Crist, Verb de Déu fet
carn, el Sinode ha volgut subratllar el
lloc central dels estudis biblics en el
dialeg ecumenic, amb vista a
I’expressio plena de la unitat de tots
els creients en Crist. [151] En efecte,
en la mateixa Escriptura trobem la
peticio vibrant de Jesus al Pare que
els seus deixebles siguin una sola
cosa, perque el mon cregui (cf. Jn
17,21). Tot aixo0 ens reforca en la
conviccioé que escoltar i meditar junts
les Escriptures ens fa viure una
comunio real, encara que no plena,
[152] «’escolta comuna de les
Escriptures impulsa per tant el dialeg
de la caritat i fa créixer el de la
veritat». [153] En efecte, escoltar
junts la Paraula de Déu, practicar la
lectio divina de la Biblia, deixar-se
sorprendre per la novetat de la
Paraula de Déu, que mai no envelleix
ni s’esgota; superar la nostra sordesa



davant les paraules que no
concorden amb les nostres opinions
0 prejudicis, escoltar i estudiar en la
comunio dels creients de tots els
temps, tot aixo és un cami que s’ha
de recdrrer per a assolir la unitat de
la fe, com a resposta a ’escolta de la
Paraula. [154] Les paraules del
concili Vatica II eren veritablement
iluminadores: «<En el mateix dialeg
[ecumeénic], la Paraula sagrada és un
instrument extraordinari en la ma
poderosa de Déu per arribar a
aquella unitat que el Salvador
proposa a tots els homes.» [155] Per
tant, convé incrementar I’estudi, els
intercanvis i les celebracions
ecumeniques de la Paraula de Déu,
respectant les normes vigents i les
diferents tradicions. [156] Aquestes
celebracions afavoreixen la causa
ecumenica i, quan es viuen en el seu
veritable sentit, constitueixen
moments intensos de pregaria
auténtica per a demanar a Déu que
vingui aviat el dia sospirat en que



tots puguem estar junts al voltant
d’una mateixa taula i beure del
mateix calze. Aix0 no obstant, en la
promocio lloable i justa d’aquests
moments, s’ha d’evitar que aquests
siguin proposats als fidels com una
substitucio de la participacio en la
santa missa els dies de precepte.

En aquest treball d’estudii de
pregaria també s’hi han de
reconeixer amb serenitat aquells
aspectes que requereixen ser
aprofundits i que ens mantenen
encara distants, com ara la
comprensio del subjecte autoritzat de
la interpretacid en ’Església i el
paper decisiu del Magisteri. [157]

Voldria subratllar, a més, el que han
dit els Pares sinodals sobre la
importancia en aquest treball
ecumenic de les traduccions de la
Biblia en les diverses llengiies. En
efecte, sabem que traduir un text no
és un simple treball mecanic, sino



que, d’alguna manera, forma part de
la tasca interpretativa. Pel que fa a
aixo, el venerable Joan Pau II ha dit:
«Qui recorda tot el que van influir les
disputes entorn de ’Escriptura en les
divisions, especialment a Occident,
pot comprendre el notable pas que
representen aquestes traduccions
comunes.» [158] Per aixo, la
promocio de les traduccions
comunes de la Biblia és part del
treball ecumenic. Vull donar les
gracies aqui a tots els qui estan
compromesos en aquesta important
tasca i animar-los a continuar en la
seva obra.

Consequeéncies en el plantejament
dels estudis teologics

47. Una altra conseqiiéncia que es
despréen d’una adequada
hermeneutica de la fe es refereix a la
necessitat de tenir en compte les
seves implicacions en la formacio
exegetica i teologica, particularment



dels candidats al sacerdoci. S’ha de
trobar la manera perqueé I’estudi de
la Sagrada Escriptura sigui
veritablement ’anima de la teologia,
ja que en ella es reconeix la Paraula
de Déu, que es dirigeix avui al moén, a
I’Església i a cadascu personalment.
Es important que els criteris indicats
en el namero 12 de la Constitucid
dogmatica Dei Verbum es prenguin
efectivament en consideracio, i que
s’hi aprofundeixi. Eviteu fomentar
un concepte de recerca cientifica que
es consideri neutral pel que fa a
I’Escriptura. Per aixo, al costat de
I’estudi de les llengtiies en que ha
estat escrita la Biblia i dels metodes
interpretatius adequats, cal que els
estudiants tinguin una vida
espiritual profunda, de manera que
comprenguin que nomeés es pot
entendre ’Escriptura vivint-la.

En aquesta perspectiva, recomano
que l’estudi de la Paraula de Déu,
escrita i transmesa, es faci sempre



amb un esperit eclesial profund,
tenint degudament en compte en la
formacio académica les
intervencions del Magisteri sobre
aquests temes, que «no és superior a
la Paraula de Déu, ans la serveix,
nomeés ensenyant allo que ha estat
transmes, talment que per precepte
divi i assistencia de ’Esperit Sant,
I’escolta amb pietat, la guarda
santament 1 ’exposa amb fidelitat».
[159] Per tant, cal que es tingui cura
que els estudis es desenvolupin
reconeixent que «la Sagrada
Tradicio, la Sagrada Escripturaiel
Magisteri de I’Església, d’acord amb
el sapientissim pla de Déu son tan
vinculants i associats entre ells que
I'un sense I’altre no es ten». [160]
Desitjo, doncs, que, segons
I’ensenyament del concili Vatica II,
I’estudi de la Sagrada Escriptura,
llegida en la comunio de I’Església
universal, sigui realment ’anima de
I’estudi teologic. [161]



Els sants i la interpretaci6 de
I’Escriptura

48. La interpretacio de la Sagrada
Escriptura quedaria incompleta si no
s’estigués també a I’escolta dels qui
han viscut realment la Paraula de
Déu, és a dir, els sants. [162] En
efecte, «viva lectio est vita
bonorumv». [163] Aixi, la
interpretacio més profunda de
I’Escriptura proveé precisament dels
qui s’han deixat plasmar per la
Paraula de Déu a través de I’escolta,
la lectura i la meditacio assidua.

Certament, no és una casualitat que
les grans espiritualitats que han
marcat la historia de I’Església hagin
sorgit d’'una referencia explicita a
I’Escriptura. Penso, per exemple, en
sant Antoni Abat, mogut per I’escolta
d’aquelles paraules de Crist: «Si vols
ser perfecte, vés, ven tot el que tens i
dona-ho als pobres, i tindras un
tresor al cel. Després vine i segueix-



me» (Mt 19,21). [164] No és menys
suggestiu sant Basili el Gran, que es
pregunta en la seva obra Moralia :
«Que és propiament la fe? Plena i
indubtable certesa de la veritat de les
paraules inspirades per Déu. [...] Que
és el propi del fidel? Conformar-se
amb aquesta plena certesa al
significat de les paraules de
IEscriptura, sense gosar treure-hi ni
afegir-hi res.» [165] Sant Benet es
remet en la seva Regla a ’Escriptura,
com a «norma rectissima per a la
vida de I'home». [166] Sant Francesc
d’Assis —escriu Tomas de Celano—,
«en sentir que els deixebles de Crist
no han de posseir ni or, ni plata, ni
diners, ni portar sarro, ni pa, ni basto
per al cami, ni tenir calgat ni dos
vestits, va exclamar immediatament,
ple de ’Esperit Sant: Aixo vull, aixo
demano, aixo anhelo de fer de tot
cor!» [167] Santa Clara d’Assis
reprodueix plenament ’experiéncia
de sant Francesc: «La forma de vida
de I’Orde de les Germanes pobres [...]



és aquesta: observar I’evangeli de
nostre Senyor Jesucrist.» [168] A més,
sant Doménec de Guzman «es
manifestava pertot arreu com un
home evangelic, tant en les paraules
com en les obres», [169] i aixi va
voler que fossin també els seus frares
predicadors, <homes evangelics».
[170] Santa Teresa de Jesus,
carmelita, que recorre continuament
en els seus escrits a imatges bibliques
per a explicar la seva experiéncia
mistica, recorda que Jesus mateix li
revela que «tot el mal que ve al mon
és de no coneixer les veritats de
I’Escriptura». [171] Santa Teresa de
I'Infant Jesus troba ’Amor com la
seva vocacio personal en escrutar les
Escriptures, en particular en els
capitols 121 13 de la Primera carta
als Corintis; [172] aquesta mateixa
santa descriu l’'atractiu de les
Escriptures: «Quan poso la mirada en
I’Evangeli, respiro immediatament
els perfums de la vida de Jesus i sé
per on he de correr.» [173] Cada sant



és com un raig de llum que surt de la
Paraula de Déu. Aixi, pensem també
en sant Ignasi de Loiola i la seva
recerca de la veritat, 1 en el
discerniment espiritual; en sant Joan
Bosco i la seva passio per I'’educacio
dels joves; en sant Joan Maria
Vianney i la seva consciéencia de la
grandesa del sacerdoci com a do i
tasca; en sant Pius de Pietrelcina i el
seu ser instrument de la misericordia
divina; en sant Josepmaria Escriva i
la seva predicacio sobre la crida
universal a la santedat; en la beata
Teresa de Calcuta, missionera de la
caritat de Déu envers els ultims; i
també en els martirs del nazisme i
del comunisme, representats, per
una part per santa Teresa Benedicta
de la Creu (Edith Stein), monja
carmelita, i, per I'altra, pel beat Lluis
Stepinac, cardenal, arquebisbe de
Zagreb.

49. En relacié amb la Paraula de Déu,
la santedat s’inscriu aixi, en certa



manera, en la tradicié profetica, en la
qual la Paraula de Déu pren al seu
servei la vida mateixa del profeta. En
aquest sentit, la santedat en ’Església
representa una hermenéutica de
I’Escriptura de la qual ningu no pot
prescindir. I’Esperit Sant, que ha
inspirat els autors sagrats, és el
mateix que anima els sants a donar
la vida per ’evangeli. Acudir a la
seva escola és una via segura per a
emprendre una hermeneéutica viva i
efica¢ de la Paraula de Déu.

D’aquesta unio entre Paraula de Déu
i santedat vam tenir un testimoni
directe durant la XII Assemblea del
Sinode quan, el 12 d’octubre, va tenir
lloc a la placa de Sant Pere la
canonitzaci6 de quatre nous sants: el
sacerdot Gaetano Errico, fundador de
la Congregaci6 dels Missioners dels
Sagrats Cors de Jesus i Maria; la mare
Maria Bernard Biitler, nascuda a
Suissa i missionera a I’Equadoria
Colombia; sor Alfonsa de la



Immaculada Concepcio, primera
santa canonitzada nascuda a I'india, i
la jove seglar equatoriana Narcisa de
Jesus Martillo Moran. Amb les seves
vides han donat testimoniatge al
mon i a I’Església de la fecunditat
perenne de ’evangeli de Crist.
Demanem al Senyor que, per
intercessio d’aquests sants,
canonitzats precisament en els dies
de I’Assemblea sinodal sobre la
Paraula de Déu, la nostra vida sigui
aquesta «bona terra» en la qual el
sembrador divi sembra la Paraula
perque produeixi en nosaltres fruits
de santedat, «uns el trenta, uns altres
el seixanta, uns altres el cent per

w» (Mc 4,20).

SEGONA PART
‘VERBUM IN ECCLESIA’
«Pero a tots els qui ’han rebut,

als qui creuen en el seu nom,



els ha concedit de ser fills de Déu» (Jn
1,12)

La Paraula de Déu i ’Església
[’Església acull la Paraula

50. El Senyor pronuncia la seva
Paraula perque la rebin aquells que
han estat creats precisament «per
mitja» del Verb mateix. «Ha vingut a
casa seva» (Jn 1,11): la Paraula no ens
és originariament aliena, i la creacio
ha estat estimada en una relaci6 de
familiaritat amb la vida divina. El
proleg del quart Evangeli ens situa
també davant el rebuig de la Paraula
divina per part dels «seus», que «no
I’han acollit» (Jn 1,11). No rebre vol
dir no escoltar la seva veu, no
configurar-se amb el Logos . En
canvi, quan ’home, encara que sigui
fragil i pecador, surt sincerament a
I’encontre de Crist, comenca una
transformacio radical: «A tots els qui
I’han rebut [...], els ha concedit de ser
fills de Déu» (Jn 1,12). Rebre el Verb



vol dir deixar-se plasmar per ell fins
al punt d’arribar a ser, pel poder de
I’Esperit Sant, configurats a Crist, al
«Fill tnic del Pare» (Jn 1,14). Es el
principi d’'una nova creacid, neix la
criatura nova, un poble nou. Els qui
creuen, els qui viuen ’'obediéncia de
la fe, <han nascut de Déu» (cf. Jn
1,13), son particips de la vida divina:
«fills en el Fill» (cf. Ga 4,5-6; Rm
8,14-17). Sant Agusti, comentant
aquest passatge de ’Evangeli de Joan,
diu suggestivament: «Pel Verb
existeixes tu. Pero necessites
igualment ser restaurat per ell.»
[174] Veiem aqui com es perfila el
rostre de ’Església, com a realitat
definida per ’acolliment del Verb de
Déu que, fent-se carn, ha vingut a fer
estada entre nosaltres (cf. Jn 1,14).
Aquesta estada de Déu entre els
homes, aquesta Sekina (cf. Ex 26,1),
prefigurada en I’Antic Testament, es
compleix ara en la preséncia
definitiva de Déu entre els homes en
Crist.



Contemporaneitat de Crist en la
vida de I’Església

51. La relaci6 entre Crist, Paraula del
Pare, i I’Església no pot ser compresa
com si fos només un esdeveniment
passat, sind que és una relacio vital,
en la qual cada fidel esta cridat a
entrar-hi personalment. En efecte,
parlem de la preséncia de la Paraula
de Déu entre nosaltres avui: «Jo s0c
amb vosaltres dia rere dia fins a la fi
del mén» (Mt 28,20). Com ho afirma
el papa Joan Pau II: «La
contemporaneitat de Crist pel que fa
a ’home de cada época es realitza en
el cos viu de I’Església. Per aix0o Déu
va prometre als seus deixebles
I’Esperit Sant, que els “recordaria” i
els faria comprendre els seus
manaments (cf. Jn 14,26) i, al mateix
temps, seria el principi frontal d’una
vida nova per al mon (cf. Jn 3,5-8; Rm
8,1-13).» [175] La Constituci6
dogmatica Dei Verbum expressa
aquest misteri en els termes biblics



d’un dialeg nupcial: «Déu, que en
altre temps havia parlat, enraona
continuament amb I’Esposa del seu
estimat Fill i PEsperit Sant, pel qual
la veu viva de I’Evangeli ressona en
I’Església i per ella en el mon,
condueix els creients a tota veritat 1
fa habitar en ells amb abundancia la
paraula de Crist (cf. Col 3,16).» [176]

L’Esposa de Crist, mestra també avui
en I’escolta, repeteix amb fe: «Parla,
Senyor, que la teva Església
t’escolta.» [177] Per aixo, la
Constitucio dogmatica Dei Verbum
comenca dient: «El Sant Concili
escolta religiosament la Paraula de
Déuila proclama amb franquesa.»
[178] En efecte, es tracta d’'una
definicié dinamica de la vida de
I’Església: «Son paraules amb les
quals el Concili indica un aspecte que
distingeix ’Església. I’Església no viu
d’ella mateixa, sind de I’Evangeli, 1 en
I’Evangeli troba sempre de nou
orientaci6 per al seu cami. Es una



consideracio que tot cristia ha de fer
i aplicar-se a si mateix: només qui es
posa primer a I’escolta de la Paraula
pot convertir-se després en herald
seu.» [179] En la Paraula de Déu
proclamada i escoltada, i en els
sagraments, Jesus diu avui, aqui i
ara, a cadascu: «Jo soc teu, em lliuro
a tu», perqué ’home pugui rebre i
respondre, i dir per part seva: «Jo s0c
teu.» [180] ’Església apareix aixi en
aquest ambit en queé, per gracia,
podem experimentar el que diu el
Proleg de Joan: «Pero0 a tots els qui
I’han rebut, [...] els ha concedit de ser
fills de Déu» (Jn 1,12).

La litargia, lloc privilegiat de la
Paraula de Déu

La Paraula de Déu en la sagrada
liturgia

52. En considerar ’Església com a
«casa de la Paraula», [181] s’ha de
prestar atencio sobretot a la sagrada
liturgia. En efecte, aquest és I’ambit



privilegiat on Déu ens parla en la
nostra vida, parla avui al seu poble,
que escolta i respon. Tot acte liturgic
esta per la seva naturalesa amarat de
la Sagrada Escriptura. Com ho afirma
la Constitucio Sacrosanctum
concilium , «la importancia de la
Sagrada Escriptura en la celebracio
liturgica és maxima. D’ella son les
lectures que es llegeixen i que s6n
explicades en I'’homilia, els salms que
es canten, i de la seva inspiracio i
atmosfera son impregnades les
pregaries, les oracions i els himnes
liturgics, 1 també d’ella reben llur
significacio accions i signes». [182]
Més encara, cal dir que Crist mateix
«és present en la seva paraula, ja que
ell mateix parla quan en I’Església es
llegeixen les Sagrades Escriptures».
[183] Per tant, «la celebracio liturgica
esdevé una manera de proposar la
Paraula de Déu continua, plena i
eficag. Per tant, la Paraula de Déu
proposada constantment en la
liturgia, és sempre viva i eficag pel



poder de ’Esperit Sant i manifesta
I’amor del Pare, actiu i indefallent en
la seva eficacia a favor dels homes».
[184] En efecte, ’Església sempre ha
estat conscient que, en I’acte liturgic,
la Paraula de Déu va acompanyada
per l’accio intima de ’Esperit Sant,
que la fa operant en el cor dels fidels.
En realitat, gracies precisament al
Paraclit, «la paraula de Déu esdevé
fonament de I’accio litargica i norma
i suport de tota la vida. Aixi, doncs,
I’operacio de ’Esperit [...] suggereix
al cor de cadascu tot allo que
s’anuncia al poble sencer dels fidels
en la proclamacio de la Paraula de
Déu i, mentre enforteix la unitat de
tots, fomenta també la diversitat dels
carismes i potencia moltes formes
d’accié». [185]

Aixi doncs, cal entendre i viure el
valor essencial de I’accio litargica per
a comprendre la Paraula de Déu.
D’alguna manera, ’hermeneutica de
la fe respecte a la Sagrada Escriptura



ha de tenir sempre com a punt de
referencia la litargia, en la qual se
celebra la Paraula de Déu com a
paraula actual i viva: «En la liturgia,
I’Església segueix fidelment la
manera de llegir i d’interpretar les
Escriptures Sagrades que seguia Crist
mateix, el qual ha volgut que
s’interpretin totes les Escriptures des
de “I’avui” del seu esdeveniment
mateix.» [186]

Aqui es mostra també la savia
pedagogia de ’Església, que
proclama i escolta la Sagrada
Escriptura seguint el ritme de I’any
liturgic. Aquest desplegament de la
Paraula de Déu en el temps es
produeix particularment en la
celebracio eucaristica i en la Liturgia
de les Hores. Al centre de tot
resplendeix el misteri pasqual, al
qual es refereixen tots els misteris de
Crist i1 de la historia de la Salvacio,
que s’actualitzen sacramentalment:
«La piadosa Mare Església [...],



recordant aixi els misteris de la
Redempcio, obre als fidels, perque hi
tinguin accés i s’omplin de la gracia
salvadora, les riqueses de les virtuts i
dels meérits del seu Senyor, de
manera que tostemps siguin d’alguna
manera presents.» [187] Exhorto,
doncs, els pastors de ’Església i els
agents de pastoral a esforgar-se per
educar tots els fidels a agradar el
sentit profund de la Paraula de Déu
que es desplega en la litargia al llarg
de ’any, mostrant els misteris
fonamentals de la nostra fe.
[’acostament apropiat a la Sagrada
Escriptura depén també d’aixo.

Sagrada Escriptura i sagraments

53. El Sinode dels Bisbes, afrontant el
tema del valor de la liturgia per a la
comprensio de la Paraula de Déu, ha
volgut també subratllar la relacio
entre la Sagrada Escriptura i I’accid
sacramental. Es més convenient que
mai aprofundir en la relacid entre



Paraula 1 sagrament, tant en I’accio
pastoral de ’Església com en la
investigacio teologica. [188]
Certament «la liturgia de la Paraula
és un element decisiu en la
celebracio de cada sagrament de la
Església»; [189] pero, en la practica
pastoral, els fidels no sempre son
conscients d’aquesta unid, ni capten
la unitat entre el gest i la paraula.
«Correspon als sacerdots i als
diaques, sobretot quan administren
els sagraments, posar en relleu la
unitat que formen Paraula i
sagrament en el ministeri de
I’Església.» [190] En la relacio entre
Paraula i gest sacramental es mostra
en forma liturgica ’actuacio propia
de Déu en la historia a través del
caracter performatiu de la Paraula
mateixa. En efecte, en la historia de
la Salvacio no hi ha separacio entre
el que Déu diu i el que fa, la seva
Paraula mateixa es manifesta com a
viva i eficac (cf. He 4,12), com ho
indica, d’altra banda, el sentit de



I’expressio hebrea dabar . Igualment,
en l’accio liturgica ens trobem
davant la seva Paraula, que realitza
el que diu. Quan s’educa el poble de
Déu a descobrir el caracter
performatiu de la Paraula de Déu en
la liturgia, se I’ajuda també a
percebre ’actuacié de Déu en la
historia de la Salvacid i en la vida
personal de cada membre.

Paraula de Déu i Eucaristia

54. El que s’afirma genericament de
la relacio entre Paraula i sagraments,
s’aprofundeix quan ens referim a la
celebracio eucaristica. A més, la
unitat intima entre Paraula i
Eucaristia esta arrelada en el
testimoni biblic (cf. Jn 6, Lc 24),
confirmada pels Pares de I’Església i
reafirmada pel concili Vatica II. [191]
Referent a aquest tema, podem
pensar en el gran discurs de Jesus
sobre el pa de vida a la sinagoga de
Cafarnaum (cf. Jn 6,22-69), en el



rerefons del qual es percep la
comparacio entre Moises i Jesus,
entre qui va parlar cara a cara amb
Déu (cf. Ex 33,11) i qui revela Déu (cf.
Jn 1,18). En efecte, el discurs sobre el
pa es refereix al do de Déu que
Moises va obtenir per al seu poble
amb el manna en el desert, i que, en
realitat, és la Tora, la Paraula de Déu
que dona vida (cf. S1119; Pr 9,5).
Jesus porta a compliment en si
mateix I’antiga figura: «El pa de Déu
és el que baixa del cel i dona vida al
mon. [...] Jo soc el pa de vida» (Jn
6,33-35). Aqui, «la Llei s’ha fet
Persona. En el trobament amb Jesus,
en certa manera ens alimentem del
Déu vivent mateix, mengem
realment “pa del cel”». [192] El
proleg de Joan aprofundeix en el
discurs de Cafarnatim: si en el
primer el Logos de Déu es fa carn, en
el segon és «pa» per a la vida del mon
(cf. Jn 6,51), fent al-lusio d’aquesta
manera a ’entrega que Jesus fara
d’ell mateix en el misteri de la creu,



confirmada per ’afirmacio sobre la
seva sang que es dona per

«beure» (cf. Jn 6,53). D’aquesta
manera, en el misteri de ’Eucaristia
es mostra quin és el veritable manna,
I’auteéntic pa del cel: és el Logos de
Déu que s’ha fet home, que s’ha
lliurat a ell mateix per nosaltres en el
misteri pasqual.

El relat de Lluc sobre els deixebles
d’Emmaus ens permet una reflexio
ulterior sobre la unid entre I’escolta
de la Paraula i el partir el pa (cf. Lc
24,13-35). Jesus va sortir al seu
encontre 'endema del dissabte, va
escoltar les manifestacions de la seva
esperanca decebuda i, fent-se
company seu de cami, «els va
explicar tots els passatges de les
Escriptures que es refereixen a

ell» (24,27). Juntament amb aquest
caminant que es mostra tan
inesperadament familiar en les seves
vides, els dos deixebles comencen a
mirar d’una manera nova les



Escriptures. El que havia passat en
aquells dies ja no apareix com un
fracas, sin6 com un compliment i nou
comenc¢ament. Aix0 no obstant,
tampoc aquestes paraules els
semblen encara suficients als dos
deixebles. I’Evangeli de Lluc ens diu
que només quan Jesus va prendre el
pa, va dir la benediccid, el va partir i
els el va donar, «se’ls obriren els ulls
1 el van reconeixer» (24,31), mentre
que abans «els seus ulls eren
incapacos de reconeixer-lo» (24,16).
La presencia de Jesus, primer amb
les paraules i després amb el gest de
partir el pa, va fer possible que els
deixebles el reconeguessin, i que
poguessin reviure d’una manera
nova el que abans havien
experimentat amb ell: «¢No és veritat
que el nostre cor s’abrusava dins
nostre mentre ens parlava pel cami i
ens obria el sentit de les
Escriptures?» (24,32).



55. Aquests relats mostren com
IEscriptura mateixa ajuda a
percebre la seva unio indissoluble
amb I’Eucaristia. «Cal tenir sempre
present que la Paraula divina que
I’Església anuncia i llegeix en la
liturgia s’encamina sempre com el
seu propi fi, cap al sacrifici de
I’alianca i al convit de la gracia, és a
dir, a I’Eucaristia.» [193] Paraula i
Eucaristia es pertanyen tan
intimament que no es pot
comprendre I'una sense I’altra: la
Paraula de Déu es fa
sacramentalment carn en
I’esdeveniment eucaristic.
[’Eucaristia ens ajuda a entendre la
Sagrada Escriptura, aixi com la
Sagrada Escriptura, per la seva part,
il-lumina i explica el misteri
eucaristic. En efecte, sense el
reconeixement de la presencia real
del Senyor en I’Eucaristia, la
comprensio de ’Escriptura queda
incompleta. Per aixo, «I’Església
sempre i arreu ha mantinguti ha



volgut mantenir amb la mateixa
veneracio, bé que no amb el mateix
culte, la Paraula de Déu i el misteri
eucaristic. Seguint 'impuls i
I’exemple del seu Fundador, mai no
ha deixat de celebrar el seu misteri
pasqual ni de reunir-se per fer la
lectura de “tots els passatges de les
Escriptures que es refereixen a

ell” (Lc 24,27), 1 per realitzar ’obra
de Salvaciéo amb el memorial del
Senyor i els sagraments». [194]
Sacramentalitat de la Paraula

56. Pel que fa al caracter performatiu
de la Paraula de Déu en I’accio
sacramental i ’aprofundiment de la
relacio entre Paraula i Eucaristia, ens
hem endinsat en un tema
significatiu, que ha sorgit durant
I’Assemblea del Sinode, sobre la
sacramentalitat de la Paraula. [195]
Referent a aix0, convé recordar que
el papa Joan Pau II ha parlat de
I’<horitzé sacramental de la
Revelacid i, en particular [...], el signe



eucaristic on la unitat inseparable
entre la realitat i el seu significat
permet captar la profunditat del
misteri». [196] D’aqui comprenem
que, en 'origen de la sacramentalitat
de la Paraula de Déu, hi ha
precisament el misteri de
I’Encarnacio: «La Paraula s’ha fet
carn» (Jn 1,14), la realitat del misteri
revelat se’ns ofereix en la «carn» del
Fill. La Paraula de Déu es fa
perceptible a la fe mitjangant el
«signe», com a paraula i gest huma.
La fe, doncs, reconeix el Verb de Déu
acollint els gestos i les paraules amb
els quals ell mateix se’ns presenta.
L’horitzo sacramental de la Revelacid
indica, per tant, la modalitat
historica salvadora amb que el Verb
de Déu entra en el temps i en ’espai,
convertint-se en interlocutor de
I’home, que esta cridat a acollir el seu
do en la fe.

D’aquesta manera, la sacramentalitat
de la Paraula es pot entendre en



analogia amb la preséncia real de
Crist sota les especies del paidel vi
consagrats. [197] En apropar-nos a
I’altar i participar en el banquet
eucaristic, realment combreguem el
cos ila sang de Crist. La proclamacio
de la Paraula de Déu en la celebracio
comporta reconeixer que és Crist
mateix qui esta present i es dirigeix a
nosaltres [198] per a ser rebut. Sobre
I’actitud que s’ha de tenir respecte a
I’Eucaristia i la Paraula de Déu, diu
sant Jeroni: «Nosaltres llegim les
Sagrades Escriptures. Jo penso que
I’Evangeli és el cos de Crist, jo penso
que les Sagrades Escriptures son el
seu ensenyament. I quan ell diu: “si
no mengeu la carn del Fill de ’home 1
no beveu la seva sang” (Jn 6,53),
encara que aquestes paraules es
puguin entendre com referides
també al Misteri [eucaristic], aix0 no
obstant, el cos de Crist i la seva sang
és realment la paraula de
I’Escriptura, és I’ensenyament de
Déu. Quan anem al Misteri



[eucaristic], si cau una particula ens
sentim perduts. I quan estem
escoltant la Paraula de Déu, i se’ns
aboca a l'orella la Paraula de Déuila
carn ila sang de Crist, mentre que
nosaltres estem pensant en una altra
cosa, quants greus perills correm?»
[199] Crist, realment present en les
especies del pa idel vi, és present de
manera analoga també en la Paraula
proclamada en la liturgia. Per tant,
aprofundir en el sentit de la
sacramentalitat de la Paraula de Déu
pot afavorir una comprensio més
unitaria del misteri de la Revelacio
en «obres i paraules intimament
lligades», [200] afavorint la vida
espiritual dels fidels i ’acci6 pastoral
de ’Església.

La Sagrada Escripturai el
Leccionari

57. En subratllar el nexe entre
Paraula i Eucaristia, el Sinode ha
volgut també tornar a cridar



justament I’atencio sobre alguns
aspectes de la celebracio inherents al
servei de la Paraula. Voldria fer
referencia sobretot a la importancia
del Leccionari. La reforma
promoguda pel concili Vatica II [201]
ha mostrat els seus fruits enriquint
I’accés a la Sagrada Escriptura, que
s’ofereix abundantment, sobretot en
la liturgia dels diumenges.
L’estructura actual, a més de
presentar sovint els textos més
importants de I’Escriptura, afavoreix
la comprensio de la unitat del pla
divi, mitjan¢ant la correlaci6 entre
les lectures de ’Antic i del Nou
Testament, «el centre de la qual és el
Crist contemplat en el seu misteri
pasqual». [202] Algunes dificultats
que continua havent-hi per a captar
la relacio entre les lectures dels dos
Testaments, han de ser considerades
a la llum de la lectura canonica, és a
dir, de la unitat intrinseca de tota la
Biblia. On sigui necessari, els
organismes competents poden



disposar que es publiquin subsidis
que ajudin a comprendre el nexe
entre les lectures proposades pel
Leccionari, les quals s’han de
proclamar en I’assemblea liturgica
en la seva totalitat, com esta previst
en la liturgia del dia. Altres
problemes i dificultats eventuals
s’han de comunicar a la Congregacid
per al Culte Diviila Disciplina dels
Sagraments.

A més, no hem d’oblidar que I’actual
Leccionari de ritu llati té també un
significat ecumenic, quan és utilitzat
i apreciat també per confessions que
encara no estan en plena comunio
amb I’Església catolica. De manera
diferent es planteja la questi6 del
Leccionari en la liturgia de les
Esglésies catoliques orientals, que el
Sinode demana que «s’examini
autoritzadament», [203] segons la
tradicio propia i les competencies de
les Esglésies sui iuris i tenint en



compte també en aquest cas el
context ecumenic.

Proclamacio de la Paraula i
ministeri del lectorat

58. Ja en I’Assemblea sinodal sobre
I’Eucaristia es va demanar una major
cura en la proclamacio6 de la Paraula
de Déu. [204] Com és sabut, mentre
que en la tradicio llatina ’Evangeli és
proclamat pel sacerdot o pel diaca, la
primera i la segona lectura les
proclama el lector encarregat, home
0 dona. Voldria fer-me resso dels
Pares sinodals, que també en aquesta
circumstancia han subratllat la
necessitat de cuidar, amb una
formacio apropiada, [205] ’exercici
del munus de lector en la celebracio
liturgica, [206] 1 particularment el
ministeri del lectorat que, com a tal,
és un ministeri laical en el ritu llati.
Cal que els lectors encarregats
d’aquest servei, encara que no hagin
estat instituits, siguin realment



idonis i estiguin preparats
seriosament. Aquesta preparacio ha
de ser tant biblica i liturgica com
técnica: «La instruccio biblica permet
que els lectors puguin comprendre
les lectures en llur propi context i
entendre, a la llum de la fe, allo que
constitueix el centre de ’anunci
revelat. La instrucci6 litargica ha
d’oferir als lectors una certa
capacitat de percebre el sentit i
I’estructura de la liturgia de la
Paraula i les raons de la connexid
entre la liturgia de la Paraulaila
litargia eucaristica. La preparacio
técnica fara que els lectors cada dia
siguin més aptes i més experts en
I’art de fer-se escoltar pel poble, tant
si llegeixen nomeés de viva veu, com
si ho fan amb I’'ajuda de microfons.»
[207] Importancia de ’homilia

59. Hi ha també diferents oficis i
funcions que corresponen a cadascu
«pel que fa a la paraula de Déu. Aixi
tots els fidels escolten i mediten la



Paraula, pero només I’exposen
aquells que [...] han rebut I’encarrec
d’exercir aquest ministeri», [208] és a
dir, bisbes, preveres i diaques. Per
aixo, s’entén ’atencio que s’ha donat
en el Sinode al tema de ’homilia. Ja
en ’Exhortacio apostolica
postsinodal Sacramentum caritatis ,
vaig recordar que «la necessitat de
millorar la qualitat de I’homilia esta
en relacio amb la importancia de la
Paraula de Déu. En efecte, aquesta
“és part de ’accid litargica”; té la
comesa d’afavorir una millor
comprensio i eficacia de la Paraula
de Déu en la vida dels fidels». [209]
L’homilia constitueix una
actualitzacio del missatge biblic, de
manera que porti els fidels a
descobrir la presencia i I’eficacia de
la Paraula de Déu en I’avui de la
propia vida. Ha d’apuntar a la
comprensio del misteri que se
celebra, convidar a la missid,
disposant ’assemblea a la professio
de fe, a la pregaria universal i a la



litargia eucaristica. Per tant, els qui
per ministeri especific estan
encarregats de la predicacio, s’han de
prendre molt seriosament aquesta
tasca. S’han d’evitar homilies
generiques i abstractes, que amaguin
la senzillesa de la Paraula de Déu,
aixi com divagacions inutils que
corren el risc d’atreure ’atencié més
sobre el predicador que sobre el cor
del missatge evangelic. Ha de quedar
clar als fidels que el que interessa al
predicador és mostrar Crist, que ha
de ser el centre de tota homilia. Per
aixo es requereix que els predicadors
tinguin familiaritat i tracte assidu
amb el text sagrat; [210] que es
preparin per a ’homilia amb la
meditacio i la pregaria, perque
prediquin amb conviccid i passio.
[’Assemblea sinodal ha exhortat
perque es tinguin presents les
seglients preguntes: «Que diuen les
lectures proclamades? Que em diuen
a mi personalment? Queé he de dir a
la comunitat, tenint en compte la



seva situacio concreta?» [211] El
predicador ha de «ser el primer a
deixar-se interpel-lar per la Paraula
de Déu que anuncia», [212] perque,
com diu sant Agusti: «Perd el temps
predicant exteriorment la Paraula de
Déu qui no n’és oient en el seu
interior.» [213] Cal que es tingui cura
amb especial atencioé de ’homilia
dominical i de la de les solemnitats,
pero que no deixi d’oferir-se tambeé,
quan sigui possible, breus reflexions
apropiades a la situacio durant la
setmana en les misses cum populo,
per ajudar els fidels a acollir i fer
fructuosa la Paraula escoltada.

Oportunitat d’un directori
homileétic

60. Predicar de manera apropiada
atenint-se al Leccionari és realment
un art en el qual cal exercitar-se. Per
tant, en continuitat amb el que es
requereix en el Sinode anterior, [214]
demano a les autoritats competents



que, en relacio amb el Compendi
eucaristic, [215] es pensi també en
instruments i subsidis adequats per a
ajudar els ministres a exercir de la
millor manera possible la seva tasca,
com, per exemple, amb un directori
sobre ’homilia, de manera que els
predicadors puguin trobar-hi una
ajuda util per a preparar-se en
I’exercici del ministeri. Com ens ho
recorda sant Jeroni, la predicaci6
s’ha d’acompanyar amb el
testimoniatge de la propia vida: «Que
els teus actes no desmenteixin les
teves paraules, perqué no passi que,
quan tu prediques a I’església, algu
comenti dintre seu: “Per qué, doncs,
precisament tu no et comportes
aixi?” [...] En el sacerdot de Crist el
pensament i la paraula han d’anar
d’acord.» [216] Paraula de Déu,
reconciliacio i uncio dels malalts

61. Si bé ’Eucaristia esta sens dubte
en el centre de la relacié entre
Paraula de Déu i sagraments, convé



subratllar, pero, la importancia de la
Sagrada Escriptura també en els
altres sagraments, especialment en
els de guaricio, és a dir, el sagrament
de la reconciliaci6 o de la penitencia,
i el sagrament de la uncio dels
malalts. Sovint es descuida la
referencia a la Sagrada Escriptura en
aquests sagraments. Per contra, cal
que se li doni I’espai que li
correspon. En efecte, mai no s’ha
d’oblidar que «la Paraula de Déu és
paraula de reconciliacio perque Déu
reconcilia amb ell totes les coses (cf.
2Co 5,18-20; Ef 1,10). El perdo
misericordios de Déu, encarnat en
Jesus, aixeca el pecador». [217] «Per
la Paraula de Déu el cristia és
il-luminat en el coneixement dels
seus pecats i és cridat a la conversio i
a la confianca en la misericordia de
Déu.» [218] Perque s’aprofundeix en
la forca reconciliadora de la Paraula
de Déu, es recomana que cada
penitent prepari la confessio
meditant un passatge adequat de la



Sagrada Escriptura i comenci la
confessio mitjangant la lectura o
I’escolta d’'una monici6 biblica,
segons el que preveu el ritual. A més,
en manifestar després la seva
contricio, convé que el penitent
utilitzi una expressio prevista en el
ritual, «composta amb paraules de la
Sagrada Escriptura». [219] Quan sigui
possible, és convenient també que,
en moments particulars de ’any, o
quan se’n presenti 'oportunitat, la
confessio de diversos penitents tingui
lloc dins de celebracions
penitencials, com ho preveu el ritual,
respectant les tradicions liturgiques
diverses i donant una major
amplitud a la celebracio de la
Paraula amb lectures apropiades.

Tampoc s’ha d’oblidar, pel que fa al
sagrament de la uncio dels malalts,
que «la forca guaridora de la Paraula
de Déu és una crida urgent a una
conversio personal constant de
I’oient mateix». [220] La Sagrada



Escriptura conté nombrosos textos
de consol, ajuda i guaricions que es
deuen a la intervencio de Déu. Cal
recordar especialment la proximitat
de Jesus als qui sofreixen, i que ell
mateix, el Verb de Déu encarnat, ha
carregat amb els nostres dolors i ha
patit per amor a ’home, donant aixi
sentit a la malaltia i a la mort. Es bo
que en les parroquies i sobretot en
els hospitals se celebri, segons les
circumstancies, el sagrament de la
uncio dels malalts de manera
comunitaria. Que en aquestes
ocasions es doni espai ampli a la
celebraci¢ de la Paraula i s’ajudi els
fidels malalts a viure amb fe el seu
estat de sofriment units al sacrifici
redemptor de Crist que ens lliura del
mal.

Paraula de Déu i Liturgia de les
Hores

62. Entre les formes de pregaria que
exalten la Sagrada Escriptura es



troba sens dubte la Liturgia de les
Hores. Els Pares sinodals han afirmat
que és una «forma privilegiada
d’escolta de la Paraula de Déu,
perqueé posa en contacte els fidels
amb la Sagrada Escriptura i amb la
Tradicio viva de I’Església». [221]
S’ha de recordar abans que res la
dignitat teologica i eclesial profunda
d’aquesta pregaria. En efecte, «en la
Litargia de les Hores, ’Església,
exercint la funcié sacerdotal de Crist,
el seu cap, ofereix a Déu sense
interrupcio (cf. 1Te 5,17) el sacrifici
de lloanga, és a dir, el fruit d’uns
llavis que professen el seu nom (cf.
He 13,15). Aquesta pregaria és “la
veu de la mateixa Esposa que parla a
I’Espos, encara més: és la pregaria de
Crist, amb el seu cos, al Pare”». [222]
Pel que fa a aixo, el concili Vatica II
afirma: «Per tant, tots els qui ho
practiquen compleixen d’'una banda
una obligaci6 de I’Església i
comparteixen, de ’altra, ’honor
suprem de ’Esposa de Crist, perqué



son davant el tron de Déu, fent-li
lloanca en nom de la Mare Església.»
[223] A la Liturgia de les Hores, com
a pregaria publica de I’Església, es
manifesta I’ideal cristia de santificar
tot el dia, al ritme de I’escolta de la
Paraula de Déu i de la recitacio dels
salms, de manera que tota activitat
tingui el seu punt de referéncia en la
lloanca oferta a Déu.

Els qui pel seu estat de vida tenen el
deure de recitar la Liturgia de les
Hores, que visquin amb fidelitat
aquest compromis en favor de tota
I’Església. Els bisbes, els sacerdots i
els diaques aspirants al sacerdoci,
que han rebut de ’Església el
manament de celebrar-la, tenen
I’obligacio de recitar cada dia totes
les Hores. [224] Pel que fa a
I’'obligatorietat d’aquesta liturgia en
les Esglésies orientals catoliques sui
iuris , s’ha de seguir el que indica el
dret propi. [225] A més, encoratjo les
comunitats de vida consagrada a ser



exemplars en la celebracio de la
Liturgia de les Hores, de manera que
puguin ser un punt de referéncia i
d’inspiracio per a la vida espiritual i
pastoral de tota ’Església.

El Sinode ha manifestat el desig que
es difongui més en el poble de Déu
aquest tipus de pregaria,
especialment la recitacio de laudes i
vespres. Aix0 fara augmentar en els
fidels la familiaritat amb la Paraula
de Déu. Cal destacar també el valor
de la Liturgia de les Hores prevista
en les primeres vespres dels
diumenges i de les solemnitats,
especialment per a les Esglésies
orientals catoliques. Per aixo,
recomano que, on sigui possible, les
parroquies i les comunitats de vida
religiosa fomentin aquesta pregaria
amb la participacio dels fidels.

Paraula de Déu i Ritual de
benediccions



63. En I'us del Ritual de benediccions,
cal que es presti també atencio a
I’espai previst per a la proclamacio,
I’escolta i I’explicaci6 de la Paraula
de Déu mitjancant monicions breus.
En efecte, el gest de la benediccio, en
els casos previstos per ’Església i
quan els fidels ho demanen, no ha de
quedar aillat, sino relacionat en la
seva justa mesura amb la vida
liturgica del poble de Déu. En aquest
sentit, la benediccio, com a autentic
signe sagrat, «pren el seu ple sentit i
eficacia de la proclamacio de la
Paraula de Déu». [226] Aixi doncs, €és
important aprofitar també aquestes
circumstancies per a revifar en els
fidels la fam i la set de tota paraula
que surt de la boca de Déu (cf. Mt
4,4).

Suggeriments i propostes
concretes per a ’animacio
liturgica



64. Després d’haver recordat alguns
elements fonamentals de la relacio
entre liturgia i Paraula de Déu, vull
ara resumir i valorar algunes
propostes i suggeriments
recomanades pels Pares sinodals, per
tal d’afavorir cada vegada més en el
poble de Déu una major familiaritat
amb la Paraula de Déu en I’ambit
dels actes liturgics o, en tot cas,
referits a ells.

a ) Celebracions de la Paraula de Déu

65. Els Pares sinodals han exhortat
tots els pastors a promoure moments
de celebracio de la Paraula en les
comunitats a ells confiades: [227] son
ocasions privilegiades d’encontre
amb el Senyor. Per aix0, aquesta
practica comportara grans beneficis
per als fidels, i s’ha de considerar un
element rellevant de la pastoral
liturgica. Aquestes celebracions
adquireixen una rellevancia especial
en la preparacio de I’eucaristia



dominical, de manera que els
creients tinguin la possibilitat
d’endinsar-se més en la riquesa del
Leccionari per a pregar i meditar la
Sagrada Escriptura, sobretot en els
temps litargics més destacats: Advent
i Nadal, Quaresma i Pasqua. A més,
es recomana encaridament la
celebracio de la Paraula de Déu en
aquelles comunitats en les quals, per
Pescassetat de sacerdots, no és
possible celebrar el sacrifici
eucaristic en els dies festius de
precepte. Tenint en compte les
indicacions ja exposades en
I’Exhortacio apostolica postsinodal
Sacramentum caritatis sobre les
assemblees dominicals en absencia
de sacerdot, [228] recomano que les
autoritats competents confeccionin
directoris rituals, valorant
I’experiéncia de les Esglésies
particulars. D’aquesta manera,
s’afavorira en aquests casos la
celebracio de la Paraula que alimenti
la fe dels creients, evitant, pero, que



aquesta es confongui amb les
celebracions eucaristiques; encara
més, «<haurien de ser ocasions
privilegiades per a demanar a Déu
que envii preveres sants». [229]

A més, els Pares sinodals han
convidat a celebrar també la Paraula
de Déu en ocasio de pelegrinatges,
festes particulars, missions populars,
recessos espirituals i dies especials
de peniténcia, de reparacio i de
perdo. Pel que fa a les moltes formes
de pietat popular, encara que no son
actes liturgics i no s’han de
confondre amb les celebracions
liturgiques, convé que s’hi inspirin i,
sobretot, ofereixin un espai adequat
a la proclamacio i a ’escolta de la
Paraula de Déu; en efecte, «en les
paraules de la Biblia, la pietat
popular trobara una font inesgotable
d’inspiracio, models insuperables de
pregaria i propostes fecundes de
temes diversos». [230] b ) La Paraula
i el silenci



66. Forca intervencions dels Pares
sinodals han insistit en el valor del
silenci en relacié amb la Paraula de
Déu iamb la seva recepcio en la vida
dels fidels. [231] En efecte, la Paraula
només pot ser pronunciada i
escoltada en el silenci, exterior i
interior. El nostre temps no
afavoreix el recolliment, i a vegades
fa la impressio que es té por gairebé
d’allunyar-se dels instruments de
comunicacié de masses, encara que
sigui només per un moment. Per aixo
s’ha d’educar el poble de Déu en el
valor del silenci. Redescobrir el lloc
central de la Paraula de Déu en la
vida de I’Església vol dir també
redescobrir el sentit del recolliment i
de la quietud interior. La gran
tradicio patristica ens ensenya que
els misteris de Crist estan units al
silenci, [232] i només en ell la
Paraula pot trobar estada en
nosaltres, com va passar en Maria,
dona de la Paraula i del silenci
inseparablement. Les nostres



liturgies han de facilitar aquesta
escolta autentica: Verbo crescente,
verba deficiunt . [233]

Aquest valor ha de resplendir
particularment en la Liturgia de la
Paraula, que «s’ha de celebrar de tal
manera que faciliti la meditacio».
[234] Quan el silenci esta previst, s’ha
de considerar «com a part de la
celebracio». [235] Per tant, exhorto
els pastors a fomentar els moments
de recolliment, per mitja dels quals,
amb I’ajuda de I’Esperit Sant, la
Paraula de Déu s’acull en el cor.

¢ ) Proclamacio solemne de la Paraula
de Déu

67. Un altre suggeriment manifestat
en el Sinode ha estat el de ressaltar,
sobretot en les solemnitats
liturgiques rellevants, la proclamacio
de la Paraula, especialment
I’Evangeli, utilitzant ’evangeliari,
portat processionalment durant els
ritus inicials i després traslladat a



I’ambd pel diaca o per un sacerdot
per a la proclamacio. D’aquesta
manera, s’ajuda el poble de Déu a
reconeixer que «la lectura de
I’Evangeli constitueix el punt
culminant d’aquesta Liturgia de la
Paraula». [236] Seguint les
indicacions contingudes en
I’Ordenament de les lectures de la
missa, convé donar relleu a la
proclamacio de la Paraula de Déu
amb el cant, especialment ’Evangeli,
sobretot en solemnitats
determinades. La salutacid, ’anunci
inicial: «Lectura de I’Evangeli...», i el
final, «Paraula del Senyor», és bo de
cantar-los per a subratllar la
importancia del que s’ha llegit. [237]
d) La Paraula de Déu en el temple
cristia

68. Per tal d’afavorir I’escolta de la
Paraula de Déu no s’han de
descuidar aquells mitjans que poden
ajudar els fidels a una major atencio.
En aquest sentit, cal que en els



edificis sagrats es tingui sempre en
compte ’acustica, respectant les
normes liturgiques i
arquitectoniques. «Els bisbes, amb
I’ajuda adient, han de procurar que,
en la construccio de les esglésies,
aquestes siguin llocs adequats per a
la proclamacio de la Paraula, la
meditacio i la celebracio eucaristica.
I que els espais sagrats, també fora
de l’acci6 litargica, siguin eloqients,
presentant el misteri cristia en
relacio amb la Paraula de Déu.» [238]

S’ha de prestar una atencio especial a
I’ambo com a lloc liturgic des del
qual es proclama la Paraula de Déu.
Ha de col-locar-se en un lloc ben
visible, envers el qual es dirigeixi
espontaniament I’atenci6 dels fidels
durant la Litargia de la Paraula.
Convé que sigui fix, com a element
escultoric en harmonia estetica amb
I’altar, de manera que representi
visualment el sentit teologic de la
doble taula de la Paraula i de



I’Eucaristia. Des de I’'ambo es
proclamen les lectures, el salm
responsorial i el pregé pasqual;
poden fer-s’hi també ’homilia i les
intencions de la pregaria universal.
[239]

A més, els Pares sinodals suggereixen
que a les esglésies es destini un lloc
de relleu on es col-loqui la Sagrada
Escriptura també fora de la
celebracio. [240] En efecte, cal que el
llibre que conté la Paraula de Déu
tingui un lloc visible i d’honor en el
temple cristia, pero sense ocupar el
centre, que correspon al sagrari amb
el Santissim Sagrament. [241] e )
Exclusivitat dels textos biblics en la
liturgia

69. El Sinode ha reiterat a més amb
vigor el que, d’altra banda,
estableixen ja les normes liturgiques
de ’Església, [242] és a dir, que les
lectures agafades de la Sagrada
Escriptura mai no siguin substituides



per altres textos, per mes
significatius que semblin des del
punt de vista pastoral o espiritual:
«Cap text d’espiritualitat o de
literatura pot arribar a tenir el valor
ilariquesa que conté la Sagrada
Escriptura, que és Paraula de Déu.»
[243] Es tracta d’'una antiga
disposicio de I’Església que s’ha de
mantenir. [244] Ja el papa Joan Pau
I1, davant alguns abusos, va recordar
la importancia de no substituir mai
la Sagrada Escriptura amb altres
lectures. [245] Recordem que també
el Salm responsorial és Paraula de
Déu, amb el qual responem a la veu
del Senyor i, per tant, no ha de ser
substituit per altres textos. Es molt
convenient, fins i tot, que es canti.

f) El cant liturgic biblicament inspirat

70. Per a enaltir la Paraula de Déu
durant la celebracio litargica, cal que
es tingui també en compte el cant en
els moments previstos pel ritu



mateix, afavorint aquell que tingui
una clara inspiracio biblica i que
sapiga expressar, mitjangcant una
concordanca harmonica entre les
paraules i la musica, la bellesa de la
Paraula divina. En aquest sentit,
convé valorar els cants que ens ha
llegat la tradicioé de ’Església i que
respecten aquest criteri. Penso, en
particular, en la importancia del cant
gregoria. [246] g ) Especial atencio als
discapacitats de la vista i de l'oida

71. En aquest context, voldria també
recordar que el Sinode ha recomanat
prestar una atencio6 especial als qui,
per la seva condicid particular, tenen
problemes per a participar
activament en la liturgia, com per
exemple els discapacitats en els
sentits de la vista i de ’oida. Animo
les comunitats cristianes que, en la
mesura del possible, ajudin amb
instruments adequats els germans i
germanes que tenen aquesta
dificultat, perqué també ells puguin



tenir un contacte viu amb la Paraula
de Déu. [247] La Paraula de Déu en
la vida eclesial

Trobar la Paraula de Déu en la
Sagrada Escriptura

72. Si bé és veritat que la liturgia és
el lloc privilegiat per a la
proclamacio, I’escolta i la celebracio
de la Paraula de Déu, és cert també
els cors dels fidels s’han de preparar
per a aquest encontre i, sobretot,
I’han d’aprofundir i assimilar. En
efecte, la vida cristiana es
caracteritza essencialment pel
trobament amb Jesucrist que ens
crida a seguir-lo. Per aixo, el Sinode
dels Bisbes ha reiterat més d’una
vegada la importancia de la pastoral
en les comunitats cristianes, com a
ambit propi on recorrer un itinerari
personal i comunitari pel que fa a la
Paraula de Déu, de manera que
aquesta sigui realment el fonament
de la vida espiritual. Al costat dels



Pares sinodals, expresso el desig
profund que floreixi «una nova etapa
de més amor a la Sagrada Escriptura
per part de tots els membres del
poble de Déu, de manera que,
mitjancant la seva lectura orant i
fidel al llarg del temps,
s’aprofundeixi la relacié amb la
persona mateixa de Jesus». [248]

No falten en la historia de ’Església
recomanacions per part dels sants
sobre la necessitat de conéixer
I’Escriptura per a créixer en ’'amor
de Crist. Aquesta és una dada
particularment clara en els Pares de
I’Església. Sant Jeroni, gran enamorat
de la Paraula de Déu, es preguntava:
«¢Com es podria viure sense la
ciéncia de les Escriptures, mitjancant
les quals s’aprén a conéixer Crist
mateix, que és la vida dels creients?»
[249] Era molt conscient que la Biblia
és 'instrument «amb que Déu parla
cada dia als creients». [250] Aixi, sant
Jeroni dona aquest consell a la



llevadora romana Leta per a
I’educacio de la seva filla: «Assegura’t
que estudii cada dia algun pas de
I’Escriptura [...]. Que la pregaria
segueixi a la lectura, i la lectura a la
pregaria. [...] Que, en lloc de les joies
1 els vestits de seda, estimi els Llibres
divins.» [251] Val també per a
nosaltres el que sant Jeroni va
escriure al sacerdot Nepozia:
«Llegeix amb molta freqiéncia les
Escriptures divines, més encara, no
deixis mai de tenir el Llibre sant a les
teves mans. Apren aqui el que tu has
d’ensenyar.» [252] A exemple del
gran sant, que va dedicar la seva vida
a ’estudi de la Biblia i que va deixar
a I’Església la seva traduccio llatina,
anomenada Vulgata, 1 de tots els
sants, que han posat en el centre de
la seva vida espiritual el trobament
amb Crist, renovem el nostre
compromis d’aprofundir en la
Paraula que Déu ha donat a
I’Església: podrem aspirar aixi a
aquest «alt grau de la vida cristiana



ordinaria», [253] all0o que el papa
Joan Pau II desitjava al principi del
tercer mil-lenni cristia i que
s’alimenta constantment de I’escolta
de la Paraula de Déu.

I’animacio biblica de la pastoral

73. En aquest sentit, el Sinode ha
convidat a un esforg pastoral
particular per a ressaltar el lloc
central de la Paraula de Déu en la
vida eclesial, recomanant
«incrementar la “pastoral biblica”, no
en juxtaposicié amb altres formes de
pastoral, siné com a animacio biblica
de tota la pastoral.» [254] No es
tracta, doncs, d’afegir cap trobada a
la parroquia o a la diocesi, sin6
d’aconseguir que les activitats
habituals de les comunitats
cristianes, de les parroquies, de les
associacions i dels moviments,
s’interessin realment pel trobament
personal amb Crist, que es comunica
en la seva Paraula. Aixi, ja que «la



ignorancia de les Escriptures és
ignorancia de Crist», [255] ’'animaci6
biblica de tota la pastoral ordinaria i
extraordinaria portara a un major
coneixement de la persona de Crist,
revelador del Pare i plenitud de la
Revelacio divina.

Per tant, exhorto els pastors i fidels a
tenir en compte la importancia
d’aquesta animacio: sera també la
millor manera per a afrontar alguns
problemes pastorals posats en relleu
durant ’Assemblea sinodal, i
vinculats, per exemple, a la
proliferacio de sectes que difonen
una lectura distorsionada i
instrumental de la Sagrada
Escriptura. Alli on no es forma els
fidels en un coneixement de la Biblia
segons la fe de ’Església, en el marc
de la seva Tradici6 viva, es deixa de
fet un buit pastoral, en el qual
realitats com les sectes poden trobar
terreny on arrelar. Per aixo, cal
també dotar d’una preparacio



adequada els sacerdots i laics perquée
puguin instruir el poble de Déu en el
coneixement auténtic de les
Escriptures.

A més, com s’ha subratllat durant els
treballs sinodals, convé que en
I’activitat pastoral s’afavoreixi també
la difusio de petites comunitats,
«formades per families, radicades a
les parroquies o vinculades a
diversos moviments eclesials i noves
comunitats», [256] en les quals es
promogui la formacio, la pregariaiel
coneixement de la Biblia segons la fe
de I’Església.

Dimensio biblica de la catequesi

74. Un moment important de
I’animacio pastoral de ’Església en el
qual es pot redescobrir
adequadament el lloc central de la
Paraula de Déu és la catequesi, que,
en les seves diverses formes i fases,
ha d’acompanyar sempre el poble de
Déu. El trobament dels deixebles



d’Emmaus amb Jesus, descrit per
I’evangelista Lluc (cf. Lc 24,13-35),
representa en certa manera el model
d’una catequesi en el centre de la
qual hi ha I’«explicacio de les
Escriptures», que només Crist és
capag de donar (cf. Lc 24,27-28),
mostrant en ell mateix el seu
compliment. [257] D’aquesta manera,
reneix ’esperanca més forta que
qualsevol fracas, i fa d’aquells
deixebles testimonis convencuts i
creibles del Ressuscitat.

En el Directori general per a la
catequesi trobem indicacions valides
per a animar biblicament la
catequesi, i m’hi remeto. [258] En
aquesta circumstancia, vull
subratllar sobretot que la catequesi
«ha d’estar totalment impregnada del
pensament, ’esperit i les actituds
bibliques i evangeliques, a través
d’un contacte assidu amb els textos
mateixos, i vull recordar també que
la catequesi sera més rica i eficac



com més llegeixi els textos amb la
intel-ligéncia i el cor de ’Església»,
[259] i com més s’inspiri en la
reflexio i en la vida bimil-lenaria de
I’Església. S’ha de fomentar, doncs, el
coneixement de les figures, dels fets i
les expressions fonamentals del text
sagrat. Per a aixo, pot ajudar també
una memoritzacio intel-ligent
d’alguns passatges biblics
particularment eloquents dels
misteris cristians. L’activitat
catequeética comporta un acostament
a les Escriptures en la fe i en la
Tradicio de I’Església, de manera que
es perceben aquestes paraules com
vives, igual que Crist és viu avui on
n’hi ha dos o tres de reunits en el seu
nom (cf. Mt 18,20). A més, ha de
comunicar de manera vital la
historia de la Salvacid i els continguts
de la fe de I’Església, perque tot fidel
reconegui que també la seva
existencia personal pertany a
aquesta mateixa historia.



En aquesta perspectiva, és important
subratllar la relaci6 entre la Sagrada
Escriptura i el Catecisme de UEsglésia
catolica , com ho diu el Directori
general per a la catequesi: «La
Sagrada Escriptura, com a “Paraula
de Déu escrita sota la inspiracio de
I’Esperit Sant”, i el Catecisme de
PEsglésia catolica , com a expressio
rellevant actual de la Tradicio viva
de I’Església i norma segura per a
I’ensenyament de la fe, estan cridats,
cadascun a la seva manera i segons
la seva especifica autoritat, a
fecundar la catequesi en I’Església
contemporania.» [260] Formacio
biblica dels cristians

75. Per a assolir ’objectiu desitjat pel
Sinode que tota la pastoral tingui un
caracter biblic més gran, cal que els
cristians, i en particular els
catequistes, tinguin una formacio
adequada. Pel que fa a aquest tema,
s’ha de prestar atenci6 a ’apostolat
biblic, un métode molt valid per a



aquesta finalitat, com ho demostra
I’experiéncia eclesial. Els Pares
sinodals, a més, han recomanat que,
potenciant tant com sigui possible les
estructures academiques ja existents,
s’estableixin centres de formacio per
a laics i missioners, en els quals
s’aprengui a comprendre, a viureia
anunciar la Paraula de Déu i, on
calgui, «es crein instituts
especialitzats amb la finalitat que els
exegetes tinguin una comprensio
teologica solida 1 una sensibilitat
adequada per als contextos de la
seva missio». [261] La Sagrada
Escriptura en les grans trobades
eclesials

76. Entre les moltes iniciatives que es
poden prendre, el Sinode suggereix
que en les trobades, tant diocesans
com nacionals o internacionals, se
subratlli més la importancia de la
Paraula de Déu, de I’escoltaila
lectura creient i orant de la Biblia.
Aixi doncs, cal lloar que en els



congressos eucaristics, nacionals 1
internacionals, en les jornades
mundials de la joventut i en altres
trobades, es doni més espai a les
celebracions de la Paraulaia
moments de formacio de caracter
biblic. [262] Paraula de Déu i
vocacions

77. El Sinode, en destacar I’exigencia
intrinseca de la fe d’aprofundir la
relacio amb Crist, Paraula de Déu
entre nosaltres, ha volgut també
posar en relleu el fet que aquesta
Paraula crida cadascu personalment,
manifestant aixi que la vida mateixa
és vocacio en relacio amb Déu. Aixo
vol dir que, com més aprofundim en
la nostra relacio personal amb el
Senyor Jesus, més ens adonarem que
ell ens crida a la santedat mitjancant
opcions definitives, amb les quals la
nostra vida correspon al seu amor,
assumint tasques i ministeris per a
edificar ’Església. En aquesta
perspectiva, s’entén la invitaci6 del



Sinode a tots els cristians perqué
aprofundeixin la seva relacio amb la
Paraula de Déu com a batejats, pero
també com a cridats a viure segons
els diversos estats de vida. Aqui
toquem un dels punts clau de la
doctrina del concili Vatica II, que ha
subratllat la vocacio a la santedat de
tot fidel, cadascu en el propi estat de
vida. [263] En la Sagrada Escriptura
és on trobem revelada la nostra
vocacio a la santedat: «Sigueu sants,
perque jo soc sant» (Lv 11,44; 19,2;
20,7). I sant Pau mostra I’arrel
cristologica: el Pare «ens escolli en ell
[la persona de Crist] abans de crear
el mon, perque fossim sants,
irreprensibles als seus ulls» (Ef 1,4).
D’aquesta manera podem sentir com
dirigida a cada un de nosaltres la
seva salutacio als germans i
germanes de la comunitat de Roma:
«A tots els estimats de Déu [...] i que
ell ha cridat a ser sants, us desitjo la
gracia i la pau de part de Déu, el



nostre Pare, i de Jesucrist, el
Senyor» (Rm 1,7).

a ) Paraula de Déu i ministres
ordenats

78. Dirigint-me ara en primer lloc als
ministres ordenats de I’Església, els
recordo el que el Sinode ha afirmat:
«La Paraula de Déu és indispensable
per a formar el cor d’'un bon pastor,
ministre de la Paraula.» [264] Els
bisbes, preveres i diaques no poden
pensar de cap manera a viure la seva
vocacio i missio sense un compromis
decidit i renovat de santificacio, que
té en el contacte amb la Biblia un
dels pilars.

79. Als qui han estat cridats a
I’episcopat, i son els primers i més
autoritzats anunciadors de la
Paraula, vull reiterar el que deia el
papa Joan Pau II en I’exhortacid
apostolica postsinodal Pastores
gregis . Per a alimentar i fer
progressar la propia vida espiritual,



el Bisbe ha de posar sempre «en
primer lloc, la lectura i la meditacio
de la Paraula de Déu. Tot Bisbe ha
d’encomanar-se sempre i ha de
sentir-se encomanat: “Ara us confio a
Déu i ala paraula de la seva gracia,
que té prou poder per a edificar i
donar I'heretat a tots els qui ha
santificat” (Ac 20,32). Per tant, abans
de ser transmissor de la Paraula, el
Bisbe, com els seus sacerdots i els
fidels, i fins i tot com I’Església
mateixa, ha de ser oient de la
Paraula. Ha d’estar com “dins” de la
Paraula, per deixar-se protegir i
alimentar com a la falda de la mare».
[265] A imitacio de Maria, Virgo
audiens i Reina dels Apostols,
recomano a tots els germans en
I’episcopat la lectura personal
frequent i ’estudi assidu de la
Sagrada Escriptura.

80. Pel que fa als sacerdots, voldria
també remetre’m a les paraules del
papa Joan Pau II, el qual, en



I’Exhortacio apostolica postsinodal
Pastores dabo vobis , va recordar que
«el sacerdot és, abans que res,
ministre de la Paraula de Déu, és
I'ungit i enviat per anunciar a tothom
I’evangeli del Regne, cridant cada
home a I’'obediencia de la fe i
conduint els creients a un
coneixement i a una comunio cada
vegada més profunds del misteri de
Déu, revelat i comunicat a nosaltres
en Crist». Per aixo, el sacerdot mateix
ha de ser el primer a cultivar una
gran familiaritat personal amb la
Paraula de Déu: «No en té prou de
coneixer el seu aspecte linguistic o
exegetic, que és també necessari;
necessita acostar-se a la Paraula amb
un cor docil i orant, perqué ella
penetri a fons en els seus
pensaments i sentiments 1 engendri
dins seu una mentalitat nova: “el
pensament de Crist” (1Co 2,16).»
[266] En consequiéncia, les seves
paraules, les seves decisions i les
seves actituds han de ser cada



vegada més una transparencia, un
anunci i un testimoniatge de
I’evangeli: «Només “restant” en la
Paraula, el sacerdot sera un deixeble
perfecte del Senyor; coneixera la
veritat i sera veritablement lliure.»
[267]

En definitiva, la crida al sacerdoci
requereix ser consagrats «en la
veritat». Jesus mateix formula
aquesta exigencia pel que fa als seus
deixebles: «Consagra’ls en la veritat,
que és la teva Paraula. Tal com tu
m’has enviat al mon, jo també els hi
he enviat» (Jn 17,17-18). Els deixebles
estan, en certa manera, «submergits
en I'intim de Déu mitjangant la seva
immersi6 en la Paraula de Déu. La
Paraula de Déu és, per dir-ho
d’alguna manera, el bany que els
purifica, el poder creador que els
transforma en I’ésser de Déu». [268]
I, ja que Crist mateix és la Paraula de
Déu feta home (cf. Jn 1,14), és «la
Veritat» (Jn 14,6), la pregaria de Jesus



al Pare —«consagra’ls en la veritat»—
vol dir en el sentit més profund: «Fes-
los una sola cosa amb mi, Crist.
Subjecta’ls a mi. Posa’ls dintre meu. I,
en efecte, en darrer terme hi ha un
unic sacerdot de la Nova Alianca,
Jesucrist mateix.» [269] Cal, per tant,
que els sacerdots renovin cada
vegada més profundament la
consciencia d’aquesta realitat.

81. Voldria fer referencia també al
lloc de la Paraula de Déu en la vida
dels qui estan cridats al diaconat, no
nomeés com a grau previ a ’orde del
presbiterat, sind com a servei
permanent. El Directori per al
diaconat permanent diu que «de la
identitat teologica del diaca brollen
amb claredat els trets de la seva
espiritualitat especifica, que es
presenta essencialment com a
espiritualitat de servei. El model per
excel-lencia és Crist servent, que va
viure totalment dedicat al servei de
Déu, pel bé dels homes». [270] En



aquesta perspectiva s’entén que, en
les diverses dimensions del ministeri
diaconal, un «element que distingeix
I’espiritualitat diaconal és la Paraula
de Déu, de la qual el diaca esta cridat
a ser missatger qualificat, creient el
que proclama, ensenyant el que creu,
vivint el que ensenya». [271]
Recomano, per tant, que els diaques
cultivin en la seva vida una lectura
creient de la Sagrada Escriptura amb
I’estudi i la pregaria. Que siguin
introduits a la Sagrada Escripturaia
la seva interpretacio correcta, a la
teologia de ’Antic i del Nou
Testament, a la interrelacio entre
Escriptura i Tradicio; a I'us de
I’Escriptura en la predicacio, en la
catequesi i, en general, en I’activitat
pastoral. [272] b ) Paraula de Déu i
candidats a Uorde sagrat

82. El Sinode ha donat importancia
particular al paper decisiu de la
Paraula de Déu en la vida espiritual
dels candidats al sacerdoci



ministerial: «Els candidats al
sacerdoci han d’aprendre a estimar
la Paraula de Déu. Per tant,
I’Escriptura ha de ser ’anima de la
seva formacio teologica, subratllant
la circularitat indispensable entre
exegesi, teologia, espiritualitat 1
missid.» [273] Els aspirants al
sacerdoci ministerial estan cridats a
una relacio personal profunda amb
la Paraula de Déu, especialment en la
lectio divina , perque d’aquesta
relacid s’alimenta la propia vocacio:
amb la llum i la forca de la Paraula
de Déu, la propia vocacio pot
descobrir-se, entendre’s, estimar-se,
seguir-se, i complir la propia missio,
guardant en el cor el designi de Déu,
de manera que la fe, com a resposta a
la Paraula, es converteixi en el nou
criteri de judici i apreciacio dels
homes i les coses, dels esdeveniments
i dels problemes. [274]

Aquesta atencio a la lectura orant de
I’Escriptura de cap manera no ha de



significar una dicotomia respecte a
I’estudi exegetic requerit en el temps
de la formacio. El Sinode ha
encomanat que s’ajudi concretament
els seminaristes a veure la relacid
entre ’estudi biblic i 1a pregaria amb
IEscriptura. L’estudi de les
Escriptures els ha de fer més
conscients del misteri de la Revelacio
divina, alimentant una actitud de
resposta orant a Déu que parla.
D’altra banda, una autéentica vida de
pregaria fara també créixer
necessariament en ’anima del
candidat el desig de coneixer cada
vegada més el Déu que s’ha revelat
en la seva Paraula com a amor
infinit. Per tant, s’haura de posar la
maxima cura perque en la vida dels
seminaristes es conrei aquesta
reciprocitat entre estudi i pregaria.
Per aixo, cal que s’orienti els
candidats a un estudi de la Sagrada
Escriptura mitjancant metodes que
afavoreixin aquest enfocament
integral.



¢ ) Paraula de Déu i vida consagrada

83. Pel que fa a la vida consagrada, el
Sinode ha recordat abans que res
que «neix de ’escolta de la Paraula
de Déu i acull ’Evangeli com la seva
norma de vida». [275] En aquest
sentit, viure seguint el Crist cast,
pobre i obedient es converteix «en»
exegesi «viva de la Paraula de Déu».
[276] L’Esperit Sant, en virtut del
qual s’ha escrit la Biblia, és el mateix
que «ha il-luminat amb llum nova la
Paraula de Déu als fundadors i
fundadores. D’ella ha brotat cada
carisma i d’ella vol ser expressio
cada regla», [277] donant origen a
itineraris de vida cristiana marcats
per la radicalitat evangelica.

Voldria recordar que la gran tradicio
monastica ha tingut sempre com a
element constitutiu de la seva
espiritualitat la meditacio de la
Sagrada Escriptura, particularment
en la modalitat de la lectio divina .



També avui, les formes antigues i
noves d’especial consagracio estan
cridades a ser escoles veritables de
vida espiritual, on es llegeixen les
Escriptures segons ’Esperit Sant en
I’Església, de manera que tot el poble
de Déu se’n pugui beneficiar. El
Sinode, per tant, recomana que mai
no falti a les comunitats de vida
consagrada una formacio solida per
a la lectura creient de la Biblia. [278]

Voldria fer-me resso una vegada més
de la gratitud i 'interes que el Sinode
ha manifestat per les formes de vida
contemplativa, que pel seu carisma
especific dediquen molt de temps de
la jornada a imitar la Mare de Déu,
que meditava assiduament les
paraules i els fets del seu Fill (cf. Lc
2,19.51), aixi com Maria de Betania
que, als peus del Senyor, escoltava la
seva paraula (cf. Lc 10,39). Penso
particularment en les monges i els
monjos de clausura, que amb la seva
separacio del mon es troben meés



intimament units a Crist, cor del
mon. L’Església té necessitat més que
mai del testimoniatge de qui es
compromet a «no anteposar res a
I’amor de Crist». [279] El mon d’avuil
esta sovint massa preocupat per les
activitats exteriors, en les quals corre
el risc de perdre’s. Els contemplatius
iles contemplatives, amb la seva vida
de pregaria, d’escolta i de meditacio
de la Paraula de Déu, ens recorden
que no només de pa viu ’home, sino
de tota paraula que surt de la boca de
Déu (cf. Mt 4,4). Per tant, tots els
fidels han de tenir molt present que
una forma de vida com aquesta
«indica al mon d’avui el més
important, encara més, en definitiva,
I'dnic decisiu: hi ha una ra¢ ultima
per la qual val la pena viure, és a dir,
Déu i el seu amor inescrutable».

[280] d ) Paraula de Déu i fidels laics

84. El Sinode ha dirigit moltes
vegades la seva atencio als fidels
laics, donant-los les gracies pel seu



generos compromis en la difusio de
I’evangeli en els diferents ambits de
la vida quotidiana, del treball, de
I’escola, de la familia i de ’educacié.
[281] Aquesta tasca, que prové del
baptisme, ha de desenvolupar-se
mitjancant una vida cristiana cada
vegada més conscient, capac de
donar «rao de I’esperanca que
tenim» (cf. 1Pe 3,15). Jesus, a
I’Evangeli de Mateu, diu que «el
camp és el mon. La bona llavor son
els fills del Regne» (13,38). Aquestes
paraules valen particularment per
als laics cristians, que viuen la seva
vocacio a la santedat amb una
existéncia segons I’Esperit, i que
s’expressa particularment «en la
seva insercio en les realitats
temporals i en la seva participacio en
les activitats terrenals». [282] S’ha de
formar els laics perque puguin
discernir la voluntat de Déu per
mitja d’'una familiaritat amb la
Paraula de Déu, llegida i estudiada en
I’Església, sota la guia dels seus



pastors legitims. Poden adquirir
aquesta formacio a I’escola de les
grans espiritualitats eclesials, a
I’arrel de les quals hi ha sempre la
Sagrada Escriptura. I, segons les
seves possibilitats, que les diocesis
mateixes donin oportunitats
formatives en aquest sentit per als
laics amb responsabilitats eclesials
particulars. [283] e ) Paraula de Déu,
matrimoni i familia

85. El Sinode ha sentit també la
necessitat de subratllar la relacio
entre Paraula de Déu, matrimoni i
familia cristiana. En efecte, «<amb
I’anunci de la Paraula de Déu,
I’Església revela a la familia cristiana
la seva veritable identitat, el que és i
ha de ser segons el pla del Senyor».
[284] Per tant, que mai no es perdi de
vista que la Paraula de Déu és a
I’origen del matrimoni (cf. Gn 2,24) i
que Jesus mateix ha volgut incloure
el matrimoni entre les institucions
del seu Regne (cf. Mt 19,4-8), elevant



a sagrament el que originariament
esta inscrit en la naturalesa humana.
«En la celebracid sacramental,
I’home ila dona pronuncien una
paraula profetica de lliurament
reciproc, el fet d’ésser “una carn”,
signe del misteri de la unio de Crist
amb I’Església (cf. Ef 5,32).» [285] La
fidelitat a la Paraula de Déu porta a
percebre com aquesta institucio esta
amenacada també avui en molts
aspectes per la mentalitat comuna.
Davant el desordre dels afectes
difosos i el sorgiment de maneres de
pensar que banalitzen el cos huma i
la diferéncia sexual, la Paraula de
Déu reafirma la bondat originaria de
I’home, creat com a home i dona, i
cridat a 'amor fidel, reciproc i
fecund.

Del gran misteri nupcial se’'n desprén
una responsabilitat dels pares
imprescindible respecte als seus fills.
En efecte, a ’auténtica paternitat i
maternitat li correspon la



comunicacio i el testimoniatge del
sentit de la vida en Crist; mitjancant
la fidelitat i la unitat de la vida de
familia, els esposos son els primers
anunciadors de la Paraula de Déu
davant dels seus fills. La comunitat
eclesial ha de sostenir-los i ajudar-los
a fomentar la pregaria en familia,
I’escolta de la Paraulaiel
coneixement de la Biblia. Per aixo, el
Sinode vol que cada casa tingui la
seva Biblia i la custodii
decorosament, de manera que la
pugui llegir i utilitzar per a la
pregaria. Els sacerdots, diaques o
laics ben preparats poden
proporcionar I’ajuda necessaria per a
aixo0. El Sinode ha encomanat també
la formaci6 de petites comunitats de
families, en les quals es conrei la
pregaria ila meditacio en comu de
passatges adequats de ’Escriptura.
[286] Els esposos han de recordar, a
més, que «la Paraula de Déu és una
ajuda valuosa també en les



dificultats de la vida conjugal i
familiar». [287]

En aquest context, vull subratllar el
que el Sinode ha recomanat sobre la
comesa de les dones respecte a la
Paraula de Déu. La contribucio del
«geni femeni», com deia el papa Joan
Pau II, [288] al coneixement de
I’Escriptura, aixi com també a tota la
vida de I’Església, és avui més amplia
que en el passat, i compreén també el
camp dels estudis biblics. El Sinode
s’ha detingut especialment en el
paper indispensable de les dones en
la familia, I’educacio, la catequesiila
transmissio dels valors. En efecte,
«elles saben suscitar ’escolta de la
Paraula, la relacio personal amb Déu
i comunicar el sentit del perdd i de la
comparticio evangelica», [289] aixi
com ser portadores d’amor, mestres
de misericordia i constructores de
pau, comunicadores de caliu i
humanitat, en un mon que valora les



persones massa sovint segons els
criteris freds d’explotacio i guany.

Lectura orant de la Sagrada
Escriptura i ‘lectio divina’

86. El Sinode ha tornat a insistir més
d’una vegada en I’exigéncia d’'un
acostament orant al text sagrat com a
factor fonamental de la vida
espiritual de tot creient, en els
diferents ministeris i estats de vida,
amb referéncia particular a la lectio
divina . [290] En efecte, la Paraula de
Déu és a la base de tota espiritualitat
autenticament cristiana. Amb aixo,
els Pares sinodals han seguit la linia
del que afirma la Constitucio
dogmatica Dei Verbum : «Tots els
fidels [...], que s’acostin de bona gana
al mateix sagrat text, tant per mitja
de la sagrada litargia farcida
d’expressions divines, com pel cami
de la lectura piadosa, o per
instruccions adaptades a aquesta
finalitat i per d’altres mitjans, que



ara lloablement s’estenen arreu amb
I’aprovacid i la protecci6 dels pastors
de I’Església. Recordin, pero, que
I’oracid ha d’acompanyar la lectura
de la Sagrada Biblia.» [291] La
reflexio conciliar pretenia reprendre
la gran tradici6 patristica, que ha
recomanat sempre acostar-se a
I’Escriptura en el dialeg amb Déu.
Com diu sant Agusti: «La teva
pregaria és un col-loqui amb Déu.
Quan llegeixes, Déu et parla, quan
pregues, parles tu a Déu.» [292]
Origenes, un dels mestres en aquesta
manera de llegir la Biblia, sosté que
entendre les Escriptures requereix,
meés fins i tot que ’estudi, la intimitat
amb Crist i la pregaria. En efecte,
esta convencgut que la via
privilegiada per a coneixer Déu és
I’amor, i que no es dona una
autentica scientia Christi sense
enamorar-se’n. A la Carta a Gregort ,
el gran teoleg alexandri recomana:
«Dedica’t a la lectio de les Escriptures
divines; aplica-t’hi amb



perseveranca. Esforca’t en la lectio
amb la intencio de creure i d’agradar
a Déu. Si durant la lectio et trobes
davant d’una porta tancada, crida i
t’obrira el guardia, de qui Jesus ha
dit: “El guardia la hi obrira.”
Aplicant-te aixi a la lectio divina ,
cerca amb lleialtat i confianca
indestructible en Déu el sentit de les
Escriptures divines, que s’hi tanca
amb abundancia. Pero no t’has
d’acontentar amb trucar i cercar. Per
a comprendre les coses de Déu t’és
absolutament necessaria I’ oratio .
Precisament per exhortar-la, el
Salvador no solament ens ha dit:
“Cerqueu i trobareu”, “truqueu i se
us obrira”, siné que ha afegit:
“Demaneu i rebreu”.» [293]

Pel que fa a aquest tema, pero, s’ha
d’evitar el risc d’un acostament
individualista, tenint present que la
Paraula de Déu se’'ns dona
precisament per a construir
comunio, per a unir-nos a la Veritat



en el nostre cami cap a Déu. Es una
Paraula que s’adreca personalment a
cada un, pero també és una Paraula
que construeix comunitat, que
construeix ’Església. Per tant, hem
d’apropar-nos al text sagrat en la
comuni6 eclesial. En efecte, «és molt
important la lectura comunitaria,
perqueé el subjecte viu de la Sagrada
Escriptura és el poble de Déu, és
I’Església. [...] L’Escriptura no
pertany al passat, ja que el seu
subjecte, el poble de Déu inspirat per
Déu mateix, és sempre el mateix. Aixi
doncs, es tracta sempre d’una
Paraula viva en el subjecte viu. Per
aixo, és important llegir la Sagrada
Escriptura i escoltar-la en la comunio
de I’Església, és a dir, amb tots els
grans testimonis d’aquesta Paraula,
des dels primers Pares fins als sants
d’avui, fins al Magisteri d’avui». [294]

Per aixo, en la lectura orant de la
Sagrada Escriptura, el lloc privilegiat
és la liturgia, especialment



I’Eucaristia, en la qual, celebrant el
cos ila sang de Crist en el Sagrament,
s’actualitza en nosaltres la Paraula
mateixa. D’alguna manera, la lectura
orant, personal i comunitaria, s’ha de
viure sempre en relacié amb la
celebracio eucaristica. Aixi com
I’adoracio eucaristica prepara,
acompanya i perllonga la litargia
eucaristica, [295] també la lectura
orant personal i comunitaria
prepara, acompanya i aprofundeix el
que I’Església celebra amb la
proclamacio de la Paraula en ’ambit
liturgic. En posar tan estretament en
relacid lectio i liturgia, es poden
entendre millor els criteris que han
d’orientar aquesta lectura en el
context de la pastoral i de la vida
espiritual del poble de Déu.

87. En els documents que han
preparat i acompanyat el Sinode, s’ha
parlat de molts metodes per a
acostar-se a les Sagrades Escriptures
de manera fructuosa i en la fe. Aixo



no obstant, s’ha prestat una major
atencio a la lectio divina , que és
veritablement «capac¢ d’obrir al fidel
no nomeés el tresor de la Paraula de
Déu, sin6 també de crear el
trobament amb Crist, Paraula divina
i vivent». [296] Voldria recordar aqui
breument quins son els passos
fonamentals: es comenca amb la
lectura ( lectio ) del text, que suscita
la questio sobre el coneixement del
seu contingut auténtic: Que diu el
text biblic en si mateix? Sense aquest
moment, es corre el risc que el text es
converteixi nomeés en un pretext per
a no sortir mai dels nostres
pensaments. Segueix després la
meditacid ( meditatio ), en la qual la
questio és: Que ens diu el text biblic a
nosaltres? Aqui, cada un
personalment, pero també
comunitariament, ha de deixar-se
interpel-lar i examinar, perque no es
tracta ja de considerar paraules
pronunciades en el passat, sino en el
present. S’arriba successivament al



moment de la pregaria ( oratio ), que
suposa la pregunta: Que diem
nosaltres al Senyor com a resposta a
la seva Paraula? L’oracio com a
peticid, intercessio, agraiment i
lloanca és la primera manera amb
queé la Paraula ens canvia. Finalment,
la lectio divina conclou amb la
contemplacio ( contemplatio ), durant
la qual acceptem com a do de Déu la
seva mirada en jutjar la realitat, i ens
preguntem: ;Quina conversio del
pensament, del cor i de la vida ens
demana el Senyor? Sant Pau, en la
Carta als Romans, diu: «No us
emmotlleu al mon present; deixeu-
vos transformar i renoveu el vostre
interior, perqueé pugueu reconeixer
quina és la voluntat de Déu, allo que
és bo, agradable a ell i

perfecte» (12,2). En efecte, la
contemplacio tendeix a crear en
nosaltres una visio sapiencial, segons
Déu, de la realitat i a formar en
nosaltres «el pensament del

Senyor» (1Co 2,16). La Paraula de



Déu es presenta aqui com un criteri
de discerniment, «és viva i eficac. Es
més penetrant que una espasa de dos
talls: arriba a destriar 'anima i
I’esperit, les articulacions i el moll
dels ossos; discerneix les intencions i
els pensaments del cor» (He 4,12).
Conveé recordar, a meés, que la lectio
divina no acaba el seu procés fins
que no s’arriba a I’accio ( actio ), que
mou la vida del creient a convertir-se
en do per als altres per la caritat.

Trobem sintetitzades i resumides
aquestes fases de manera sublim en
la figura de la Mare de Déu. Model
per a tots els fidels d’acolliment docil
de la Paraula divina, ella «guardava
tot aixo en el seu cor» (Lc 2,19; cf.
2,51). Sabia trobar el lla¢ profund
que uneix en el gran designi de Déu
esdeveniments, accions i detalls
aparentment desunits. [297]

Voldria esmentar també el que s’ha
recomanat durant el Sinode sobre la



importancia de la lectura personal de
I’Escriptura com a practica que
contempla la possibilitat, segons les
disposicions habituals de ’Església,
d’obtenir indulgéncies, tant per a un
mateix com per als difunts. [298] La
practica de la indulgéncia [299]
implica la doctrina dels meérits
infinits de Crist, que I’Església com a
ministra de la redempcio dispensa i
aplica, pero implica també la
doctrina de la comunio dels sants, i
ens diu «com n’estem, d’intimament
units en Crist els uns amb els altres, i
com pot arribar a ajudar als altres la
vida sobrenatural de cadascu». [300]
En aquesta perspectiva, la lectura de
la Paraula de Déu ens ajuda en el
cami de la peniténcia i de la
conversio, ens permet aprofundir en
el sentit de la pertinenca eclesial i
ens consolida en una familiaritat més
gran amb Déu. Com diu sant Ambros,
quan agafem amb fe les Sagrades
Escriptures a les nostres mans, i les
llegim amb I’Església, ’home torna a



passejar amb Déu al paradis. [301]
Paraula de Déu i pregaria mariana

88. En recordar la relacio
inseparable entre la Paraula de Déu i
Maria de Natzaret, juntament amb
els Pares sinodals, convido a
promoure entre els fidels, sobretot
en la vida familiar, les pregaries
marianes, com una ajuda per a
meditar els sants misteris narrats per
I’Escriptura. Un mitja de gran utilitat,
per exemple, és el rés personal i
comunitari del sant rosari, [302] que
recorre al costat de Maria els
misteris de la vida de Crist, [303] i
que el papa Joan Pau II ha volgut
enriquir amb els misteris de la llum.
[304] Es convenient que s’acompanyi
I’anunci de cada misteri amb breus
passatges de la Biblia relacionats
amb el misteri enunciat, per tal
d’afavorir aixi la memoritzacio
d’algunes expressions significatives
de Escriptura relacionades amb els
misteris de la vida de Crist.



El Sinode, a més, ha recomanat
promoure entre els fidels el rés de I’
Angelus Domini . Es una pregaria
senzilla i profunda que ens permet
«rememorar quotidianament el
misteri del Verb encarnat». [305] Es
convenient, a més, que el poble de
Déu, les families i les comunitats de
persones consagrades, siguin fidels a
aquesta pregaria mariana, que la
tradici6é ens convida a recitar al mati,
al migdia i al vespre. En el résde I’
Angelus Domini demanem a Déu que,
per intercessio de Maria, ens sigui
donat també a nosaltres de complir
com ella la voluntat de Déu i d’acollir
en nosaltres la seva Paraula. Aquesta
practica ens pot ajudar a reforgar un
amor auténtic al misteri de
I’Encarnacio.

Mereixen també ser conegudes,
estimades i difoses algunes antigues
pregaries de l’orient cristia que,
referint-se a la Theotokos ,la Mare de
Déu, recorren tota la historia de la



Salvacio. Ens referim especialment a
I’ Akathistos i a la Paraklesis . SOn
himnes de lloanca cantats en forma
de lletania, impregnats de fe eclesial i
de referencies bibliques, que ajuden
els fidels a meditar amb Maria els
misteris de Crist. En particular,
I’himne venerable a la Mare de Déu,
anomenat Akathistos —és a dir,
cantat restant drets—, representa
una de les expressions de pietat
mariana de la tradicio bizantina més
altes. [306] Pregar amb aquestes
paraules eixampla ’anima i la
disposa per a la pau que ve de dalt,
de Déu, aquesta pau que és Crist
mateix, nascut de Maria per a la
nostra Salvacio.

Paraula de Déu i Terra Santa

89. En considerar que el Verb de Déu
es va fer carn en el si de Maria de
Natzaret, el nostre cor gira ara
I’esguard cap aquella Terra on s’ha
complert el misteri de la nostra



Redempcio, i des d’on s’ha dif6s la
Paraula de Déu arreu del mon. En
efecte, el Verb s’ha encarnat per obra
de Esperit Sant en un moment
precis i en un lloc concret, en una
franja de terra fronterera de 'imperi
roma. Per tant, com més veiem la
universalitat 1 la unicitat de la
persona de Crist, més mirem amb
gratitud aquella Terra, on Jesus ha
nascut, ha viscut i s’ha lliurat ell
mateix per tots nosaltres. Les pedres
sobre les quals ha caminat el nostre
Redemptor estan carregades de
memoria per a nosaltres i continuen
«cridant» la bona nova. Per aixo, els
Pares sinodals han recordat
I’expressio feli¢ que anomena Terra
Santa el cinqué Evangeli . [307] Es
molt important que, malgrat les
dificultats, hi hagi en aquells llocs
comunitats cristianes. El Sinode dels
Bisbes expressa la seva profunda
proximitat a tots els cristians que
viuen a la Terra de Jesus,
testimoniant la fe en el Ressuscitat.



En ella, els cristians estan cridats no
nomeés a servir com «un far de fe per
a ’Església universal, sin6 també
com llevat d’harmonia, de saviesa i
d’equilibri en la vida d’una societat
que tradicionalment ha estat, 1
continua essent, pluralista,
multietnica i multireligiosa». [308]

La Terra Santa continua sent encara
avui fita de pelegrinatge del poble
cristia, com a gest de pregaria i de
penitencia, com ho testifiquen ja en
I’antiguitat autors com sant Jeroni.
[309] Com més dirigim la mirada i el
cor a la Jerusalem terrenal, més
s’'inflama en nosaltres tant el desig de
la Jerusalem celestial, veritable fita
de tot pelegrinatge, com la passié que
el nom de Jesus, I'inic que pot salvar,
sigui reconegut per tothom (cf. Ac
4,12).

TERCERA PART

‘VERBUM MUNDO’



«A Déu, ningu no I’ha vist mai:

el seu Fill unic, que és Déu i esta en el
si del Pare,

és qui I’ha revelat.» (Jn 1,18)

La missio de I’Església:

anunciar la Paraula de Déu al mon
La Paraula del Pare i envers el Pare

90. Sant Joan destaca amb forca la
paradoxa fonamental de la fe
cristiana: per una part afirma que «a
Déu, ningu no I’ha vist mai» (Jn 1,18;
cf. 1Jn 4,12). Les nostres imatges,
conceptes o paraules, de cap manera
no poden definir o mesurar la
realitat infinita de I’Altissim. Ell
roman com el Deus semper maior .
Per altra part, afirma que realment
la Paraula «s’ha fet carn» (Jn 1,14). El
Fill unigénit, que és al si del Pare, ha
revelat el Déu que «ningu no ha vist
mai» (cf. Jn 1,18). Jesucrist habita



entre nosaltres «ple de gracia i de
veritat» (Jn 1,14), que rebem per ell
(cf. Jn 1,17); en efecte, «de la seva
plenitud, tots nosaltres n’hem rebut
gracia rere gracia» (Jn 1,16).
D’aquesta manera, ’evangelista Joan,
en el proleg, contempla el Verb des
del seu estar al costat de Déu fins al
seu fer-se carn i el seu retorn al si del
Pare, portant amb ell 1a nostra
mateixa humanitat, que ell ha
assumit per sempre. En aquest sortir
del Pare i tornar a ell (cf. Jn 13,3;
16,28; 17,8.10), el Verb es presenta
davant nostre com a «narrador» de
Déu (cf. Jn 1,18). En efecte, diu sant
Ireneu de Li6: El Fill és el «Revelador
del Pare». [310] Jesus de Natzaret,
per dir-ho aixi, és I’«exegeta» de Déu
que «ningu no ha vist mai». «Ell és la
imatge del Déu invisible» (Col 1,15).
Es compleix aqui la profecia d’Isaies
sobre I'eficacia de la Paraula del Déu:
com la pluja ila neu cauen del cel
per a amarar la terra i fer-la
germinar, aixi la Paraula de Déu «no



tornara a mi infecunda. Realitzara el
que jo volia, complira la missio que
jo li havia confiat» (cf. Is 55,10-11).
Jesucrist és aquesta Paraula
definitiva i eficac¢ que ha sortit del
Pare i ha tornat a ell, complint
perfectament en el mon la seva
voluntat.

Anunciar al mon el ‘Logos’ de
Pesperanca

91. El Verb de Déu ens ha comunicat
la vida divina que transfigura la fac
de la terra, fent que tot sigui nou (cf.
Ap 21,5). La seva Paraula no només
ens fa destinataris de la revelacio
divina, siné també anunciadors seus.
Ell, ’enviat del Pare per a complir la
seva voluntat (cf. Jn 5,36-38; 6,38-40;
7,16-18), ens atrau cap a ell i ens fa
particips de la seva vida i missio.
[’Esperit del Ressuscitat capacita aixi
la nostra vida per a ’'anunci eficac de
la Paraula a tot el mén. Aquesta és
I’experiéncia de la primera



comunitat cristiana, que va veure
com anava creixent la Paraula
mitjancant la predicacio i el
testimoniatge (cf. Ac 6,7). Voldria
referir-me aqui, en particular, a la
vida de ’apostol Pau, un home
posseit del tot pel Senyor (cf. Fl 3,12)
—«Ja no sdc jo qui visc; és Crist qui
viu en mi» (Ga 2,20)— i per la seva
missio: «Ai de mi si no anunciés
I’evangeli» (1Co 9,16), conscient que
en Crist s’ha revelat realment la
Salvacio de tots els pobles,
I’alliberament de I’esclavatge del
pecat per entrar a la llibertat dels
fills de Déu.

En efecte, el que ’Església anuncia al
mon és el Logos de ’esperanca (cf.
1Pe 3,15); ’'home necessita la «gran
esperanca» per a poder viure el seu
present, la gran esperanca que és «el
Déu que té un rostre huma i que ens
ha estimat fins a ’extrem (cf. Jn
13,1)». [311] Per aix0 ’Església és
missionera en la seva essencia. No



podem guardar per a nosaltres les
paraules de vida eterna que hem
rebut en el trobament amb Jesucrist:
son per a tots, per a cada home.
Qualsevol persona del nostre temps,
tant si ho sap com si no, necessita
aquest anunci. El Senyor mateix, com
en els temps del profeta Amos,
suscita entre els homes nova fam i
nova set de les paraules del Senyor
(cf. Am 8,11). Ens correspon a
nosaltres la responsabilitat de
transmetre el que hem rebut per
gracia.

De la Paraula de Déu sorgeix la
missio de I’Església

92. El Sinode dels Bisbes ha reiterat
amb insistencia la necessitat
d’enfortir en ’Església la consciéncia
missionera que el poble de Déu ha
tingut des del seu origen. Els primers
cristians han considerat ’anunci
missioner com una necessitat
provinent de la naturalesa mateixa



de la fe: el Déu en qui creien era el
Déu de tots, el Déu unic i veritable
que s’havia manifestat en la historia
d’Israel i, de manera definitiva, en el
seu Fill, donant aixi la resposta que
tots els homes esperen en el més
intim del seu cor. Les primeres
comunitats cristianes sentien que la
seva fe no pertanyia a un costum
cultural particular, que és diferent en
cada poble, sin6 a I’ambit de la
veritat que afecta per igual tots els
homes.

Es novament sant Pau qui, amb la
seva vida, ens aclareix el sentit de la
missio cristiana i la seva
universalitat genuina. Pensem en
I’episodi de ’areopag d’Atenes narrat
pels Fets dels Apostols (cf. 17,16-34).
En efecte, ’Apostol de les gents entra
en dialeg amb homes de cultures
diferents, conscient que el misteri de
Déu, conegut o desconegut, que tot
home percep encara que sigui de
manera confusa, s’ha revelat



realment en la historia: «El que
vosaltres adoreu sense coneixer és el
que jo us anuncio» (Ac 17,23). En
efecte, la novetat de I’anunci cristia
és la possibilitat de dir a tots els
pobles: «Ell s’ha revelat. Ell
personalment. I ara esta obert el
cami cap a ell. La novetat de ’'anunci
cristia no consisteix en un
pensament sino en un fet: Ell s’ha
revelat.» [312] Paraula i regne de
Déu

93. Per tant, la missio de ’Església no
pot ser considerada com quelcom
facultatiu o addicional de la vida
eclesial. Es tracta de deixar que
I’Esperit Sant ens assimili a Crist
mateix, participant aixi en la seva
mateixa missio: «Com el Pare m’ha
enviat a mi, també jo us envio a
vosaltres» (Jn 20,21), per comunicar
la Paraula amb tota la vida. Es la
Paraula mateixa la que ens porta cap
als germans, és la Paraula que



il-lumina, purifica, converteix.
Nosaltres només en som servidors.

Cal, doncs, redescobrir cada vegada
més la urgencia i la bellesa
d’anunciar la Paraula perqué arribi
el regne de Déu, predicat per Crist
mateix. Renovem en aquest sentit la
consciencia, tan familiar per als
Pares de I’Església, que ’anunci de la
Paraula té com a contingut el regne
de Déu (cf. Mc 1,14-15), que és la
persona mateixa de Jesus
(’Autobasileia), com ho recorda
suggestivament Origenes. [313] El
Senyor ofereix la Salvacio als homes
de qualsevol epoca. Tots ens adonem
de la necessitat que la llum de Crist
il-lumini tots els ambits de la
humanitat: la familia, ’escola, la
cultura, el treball, el temps lliure i els
altres sectors de la vida social. [314]
No es tracta d’anunciar una Paraula
només de consol, siné que interpel-la,
crida a la conversig, fa accessible el



trobament amb ell, pel qual floreix
una humanitat nova.

Tots els batejats responsables de
P’anunci

94. Ja que tot el poble de Déu és un
poble «enviat», el Sinode ha reiterat
que «la missio d’anunciar la Paraula
de Déu és una comesa de tots els
deixebles de Jesucrist com a
consequencia del seu baptisme».
[315] Cap creient en Crist no es pot
sentir alié a aquesta responsabilitat
que prove de la seva pertinenca
sacramental al cos de Crist. S’ha de
despertar aquesta consciéncia en
cada familia, parroquia, comunitat,
associacio i moviment eclesial.
L’Església, com a misteri de comunio,
és tota ella missionera, i cadascu en
el seu estat de vida esta cridat a
donar una contribucio incisiva a
I’anunci cristia.

Els bisbes i sacerdots, per la seva
missio, son els primers cridats a una



vida dedicada al servei de la Paraula,
a anunciar I’evangeli, a celebrar els
sagraments i formar els fidels en el
coneixement autentic de les
Escriptures. També els diaques s’han
de sentir cridats a col-laborar, segons
la seva missig, en aquest compromis
d’evangelitzacio.

La vida consagrada brilla en tota la
historia de I’Església per la seva
capacitat d’assumir explicitament la
tasca de ’anunci i la predicacio de la
Paraula de Déu, tant en la missio ad
gentes com en les situacions més
dificils, amb disponibilitat també per
a les noves condicions
d’evangelitzacid, emprenent amb
anim i audacia nous itineraris i nous
desafiaments per a anunciar de
manera eficag la Paraula de Déu.
[316]

Els laics estan cridats a exercir la
seva tasca profetica, que es deriva
directament del baptisme, i a



testimoniar ’evangeli en la vida
quotidiana siguin on siguin. Per
aquest motiu, els Pares sinodals han
expressat «l’estima i gratitud més
vives, juntament amb el seu
encoratjament, pel servei a
I’evangelitzacié que molts laics, i en
particular les dones, ofereixen amb
generositat i tenacitat en les
comunitats escampades pel mon, a
exemple de Maria Magdalena,
primer testimoni de I’alegria
pasqual». [317] El Sinode reconeix
amb gratitud, a més, que els
moviments eclesials i les noves
comunitats son en ’Església una gran
forca per a I'obra evangelitzadora en
aquest temps, i un impuls per a
desenvolupar noves formes
d’anunciar I’evangeli. [318]
Necessitat de la ‘missio ad gentes’

95. En exhortar tots els fidels a
Panunci de la Paraula divina, els
Pares sinodals han reiterat també la
necessitat en el nostre temps d’'un



compromis decidit en la missio ad
gentes . I’Església no es pot limitar de
cap manera a una pastoral de
«manteniment» per als qui ja
coneixen I’evangeli de Crist. L’impuls
missioner és un senyal clar de la
maduresa d’una comunitat eclesial.
A més, els Pares han manifestat la
seva conviccio ferma que la Paraula
de Déu és la veritat salvadora que tot
home necessita en qualsevol época.
Per aixo0, ’anunci ha de ser explicit.
I’Església ha d’anar cap a tothom
amb la forca de I’Esperit (cf. 1Co 2,5),
1 continuar defensant proféticament
el dret ila llibertat de les persones
d’escoltar la Paraula de Déu, cercant
els mitjans més eficacos per a
proclamar-la, fins i tot amb risc de
sofrir persecucio. [319] ’Església se
sent obligada amb tothom a anunciar
la Paraula que salva (cf. Rm 1,14).

Anunci i nova evangelitzacio



96. El papa Joan Pau I, en la linia del
que el papa Pau VI va dir en
I’Exhortacio apostolica Evangelii
nuntiandi , va cridar de moltes
maneres ’atencio dels fidels sobre la
necessitat d’'un nou temps missioner
per tot el poble de Déu. [320] A I’alba
del tercer mil-lenni, no només hi ha
encara molts pobles que no han
conegut la bona nova, sino que
també hi ha molts cristians que
necessiten que se’ls torni a anunciar
persuasivament la Paraula de Déu,
de manera que puguin experimentar
concretament la forca de I’evangeli.
Tants germans estan «batejats, pero
no prou evangelitzats». [321] Sovint,
nacions en altre temps riques en fe i
en vocacions van perdent la
identitat, sota la influéncia d’una
cultura secularitzada. [322]
L’exigencia d’una nova
evangelitzacid, tan fortament sentida
pel meu venerat predecessor, ha de
ser confirmada sense por, amb la
certesa de 'eficacia de la Paraula



divina. I’Església, segura de la
fidelitat del seu Senyor, no es cansa
d’anunciar la bona nova de I’evangeli
1 convida tots els cristians a
redescobrir ’atractiu del seguiment
de Crist.

Paraula de Déu i testimoniatge
cristia

97. L’horitz6 immens de la missio
eclesial, la complexitat de la situacio
actual, requereixen avui noves
formes per a poder comunicar
eficacment la Paraula de Déu.
[’Esperit Sant, protagonista de tota
I’evangelitzacid, mai no deixara de
guiar I’Església de Crist en aquesta
comesa. Tanmateix, és important que
qualsevol modalitat d’anunci tingui
present, sobretot, la relacid
intrinseca entre comunicacio de la
Paraula de Déu i testimoniatge
cristia. D’aix0 depeén la credibilitat
mateixa de 'anunci. D’una banda, cal
la Paraula que comuniqui tot el que



el Senyor mateix ens ha dit. De
’altra, és indispensable que, amb el
testimoniatge, es doni credibilitat a
aquesta Paraula, perqué no aparegui
com una filosofia o utopia bonica,
sind més aviat com quelcom que es
pot viure i que fa viure. Aquesta
reciprocitat entre Paraula 1
testimoniatge torna a reflectir la
manera amb que Déu mateix s’ha
comunicat a través de ’encarnacio
del seu Verb. La Paraula de Déu
arriba als homes «pel trobament
amb testimonis que la fan present i
vivar. [323] De manera particular, les
noves generacions necessiten ser
introduides en la Paraula de Déu «a
través del trobament i el
testimoniatge auténtic de I’adult, la
influencia positiva dels amics i la
gran familia de la comunitat
eclesial». [324]

Hi ha una relacio estreta entre el
testimoniatge de ’Escriptura, com a
afirmacio de la Paraula que Déu



pronuncia per ell mateix, i el
testimoniatge de vida dels creients.
L'un implica i porta a I’altre. El
testimoniatge cristia comunica la
Paraula confirmada per ’Escriptura.
I’Escriptura, per part seva, explica el
testimoniatge que els cristians estan
cridats a trobar en la seva vida.
D’aquesta manera, els qui troben
testimonis creibles de ’evangeli es
veuen moguts aixi a constatar
I’eficacia de la Paraula de Déu en els
qui I’acullen.

98. En aquesta circularitat entre
testimoniatge i Paraula comprenem
les afirmacions del papa Pau VI en
I’Exhortacio apostolica Evangelii
nuntiandi . La nostra responsabilitat
no es limita a suggerir al mon valors
compartits; cal que s’arribi a ’anunci
explicit de la Paraula de Déu. Només
aixi serem fidels al manament de
Crist: «La bona nova proclamada pel
testimoniatge de vida ha de ser,
doncs, tard o d’hora, proclamada per



la Paraula de vida. No hi ha
evangelitzacid veritable mentre no
s’anuncii el nom, la doctrina, la vida,
les promeses, el Regne, el misteri de
Jesus de Natzaret, Fill de Déu.» [325]

Que 'anunci de la Paraula de Déu
requereix el testimoniatge de la
propia vida és una cosa que la
consciéncia cristiana ha tingut ben
present des dels seus origens. Crist
mateix és testimoni fidel i veritable
(cf. Ap 1,5; 3,14), testimoni de la
Veritat (cf. Jn 18,37). Pel que fa a
aixo, voldria fer-me resso dels
innombrables testimonis que hem
tingut la gracia d’escoltar durant
I’Assemblea sinodal. Ens hem sentit
molt commoguts davant les
intervencions dels qui han sabut
viure la fe i donar també
testimoniatge espléndid de I’evangeli,
fins i tot sota regims adversos al
cristianisme o en situacions de
persecucio.



Tot aix0 no ens ha de fer por. Jesus
mateix va dir als seus deixebles: «“El
criat no és meés important que el seu
amo.” Si m’han perseguit a mi, també
us perseguiran a vosaltres» (Jn
15,20). Per tant, vull elevar a Déu
amb tota ’Església un himne de
lloanca pel testimoniatge de molts
germans i germanes que també en el
nostre temps han donat la vida per
comunicar la veritat de 'amor de
Déu, que se’ns ha revelat en Crist
crucificat i ressuscitat. A més,
manifesto la gratitud de tota
I’Església pels cristians que no es
rendeixen davant els obstacles i les
persecucions a causa de ’evangeli. I
ens unim estretament, amb afecte
profund i solidari, als fidels de totes
aquelles comunitats cristianes que en
aquests temps, especialment a I’Asia i
a ’Africa, arrisquen la vida o son
marginats de la societat a causa de la
fe. Veiem realitzar aqui I’esperit de
les benaurances de I’Evangeli, per als
qui son perseguits per rao del Senyor



Jesus (cf. Mt 5,11). Al mateix temps,
no deixem d’aixecar la nostra veu
perque els governs de les nacions
garanteixin a tothom la llibertat de
consciéncia i de religio, aixi com de
poder testimoniar també
publicament la propia fe. [326]
Paraula de Déu i compromis en el
mon

Servir Jesus en els seus «germans [...]
més petits» (Mt 25,40)

99. La Paraula divina il-lumina
I’existéncia humana i mou la
consciencia a revisar en profunditat
la propia vida, ja que tota la historia
de la humanitat esta sota el judici de
Déu: «Quan el Fill de ’home vindra
ple de gloria, acompanyat de tots els
angels, s’asseura en el seu tron
glorios. Tots els pobles es reuniran
davant seu» (Mt 25,31-32). En el
nostre temps, sovint ens aturem
superficialment davant el valor de
I'instant que passa, com si fos



irrellevant per al futur. Per contra,
I’Evangeli ens recorda que cada
moment de la nostra existencia és
important i ha de ser viscut
intensament, sabent que tothom ha
de retre comptes de la seva vida. En
el capitol vint de ’Evangeli de Mateu,
el Fill de 'home considera que tot el
que fem o deixem de fer a un sol dels
seus «germans mes petits» (25,40.45),
li ho fem o deixem de fer a ell: «Tenia
fam, i em donareu menjar; tenia set, i
em donareu beure; era foraster, i em
vau acollir; anava despullat, i em vau
vestir; estava malalt, i em vau visitar;
era a la preso, i vinguéreu a
veure’m» (25,35-36). Aixi, doncs, la
Paraula de Déu mateixa reclama la
necessitat del nostre compromis en
el mon i de la nostra responsabilitat
davant de Crist, Senyor de la historia.
En anunciar I’evangeli, animem-nos
mutuament per a fer el bé i
comprometre’ns per la justicia, la
reconciliacid i la pau.



Paraula de Déu i compromis per la
justicia en la societat

100. La Paraula de Déu impulsa
I’home a entaular relacions
animades per la rectitud i la justicia;
dona fe del valor precios davant Déu
de tots els esforcos de I’home per
construir un mon meés just i més
habitable. [327] La Paraula de Déu
mateix denuncia sense ambiguitats
les injusticies i promou la solidaritat
ilaigualtat. [328] Per aixo, a la llum
de les paraules del Senyor,
reconeixem els «signes dels temps»
que hi ha en la historia i no defugim
el compromis en favor dels qui
sofreixen i son victimes de I’egoisme.
El Sinode ha recordat que el
compromis per la justicia i per la
transformacio del mon forma part de
I’evangelitzaci6. Com ho va dir el
papa Pau VI, es tracta «d’assolir i
transformar amb la forca de
I’evangeli els criteris de judici, els
valors determinants, els punts



d’intereés, les linies de pensament, les
fonts inspiradores i els models de
vida de la humanitat, que estan en
contrast amb la Paraula de Déu i amb
el designi de Salvacio». [329]

Referent a aixo, els Pares sinodals
han pensat particularment en
aquells que estan compromesos en la
vida politica i social. L’evangelitzacio
ila difusio de la Paraula de Déu han
d’inspirar la seva accio en el mon a la
recerca del veritable bé de tothom,
en el respecte i la promocio de la
dignitat de cada persona. Certament,
crear una societat més justa no és
una tasca directa de ’Església,
encara que li correspon el dret i el
deure d’intervenir sobre les
questions etiques i morals que
concerneixen el bé de les persones i
dels pobles. Es sobretot als fidels
laics, educats en I’escola de
I’evangeli, que correspon la tasca
d’intervenir directament en ’accio
social i politica. Per aixo, el Sinode



recomana promoure una formacio
adequada segons els principis de la
doctrina social de I’Església. [330]

101. A més, vull cridar I’atencio de
tothom sobre la importancia de
defensar i promoure els drets
humans de cada persona, fundats en
la llei natural inscrita en el cor de
I’home i que, com a tals, son
«universals, inviolables,
inalienables». [331] I’Església espera
que, mitjancant ’afirmacio d’aquests
drets, es reconegui més eficagment i
es promogui universalment la
dignitat humana, [332] com a
caracteristica impresa per Déu
creador en la seva criatura, assumida
iredimida per Jesucrist per la seva
encarnacio, mort i resurreccio. Per
aixo, la difusio de la Paraula de Déu
reforca ’afirmacio i el respecte
d’aquests drets. [333] Anunci de la
Paraula de Déu, reconciliacio i pau
entre els pobles



102. Entre els multiples ambits de
compromis, el Sinode ha recomanat
ardentment la promocio de la
reconciliacio i de la pau. En el
context actual, cal més que mai
redescobrir la Paraula de Déu com a
font de reconciliacio i de pau, perque
en ella Déu reconcilia en ell totes les
coses (cf. 2Co 5,18-20; Ef 1,10): Crist
«és la nostra pau» (Ef 2,14), que fa
caure els murs de divisio. En el
Sinode, molts testimonis han
documentat els conflictes greus i
sagnants, aixi com les tensions que hi
ha en el nostre planeta. A vegades,
aquestes hostilitats sembla que
tinguin un aspecte de conflicte
interreligids. Una vegada més, vull
reiterar que la religio mai no pot
justificar intolerancia o guerres. No
es pot utilitzar la violéncia en nom de
Déu. [334] Tota religio hauria
d’impulsar un us correcte de la rao i
promoure valors etics que edifiquen
la convivencia civil.



Fidels a I’'obra de reconciliacio
consumada per Déu en Jesucrist,
crucificat i ressuscitat, els catolics i
tots els homes de bona voluntat s’han
de comprometre a donar exemple de
reconciliacio per a construir una
societat justa 1 pacifica. [335] Mai no
oblidem que «alli on les paraules
humanes son impotents, perquée
preval ’estrepit tragic de la violéncia
i de les armes, la forcga profética de la
Paraula de Déu actua i ens repeteix
que la pau és possible i que hem de
ser instruments de reconciliacio i de
pau»r. [336] La Paraula de Déu ila
caritat efectiva

103. El compromis per la justicia, la
reconciliacid i la pau té la seva
ultima arrel i el seu compliment en
I’amor que Crist ens ha revelat. En
escoltar els testimonis aportats en el
Sinode, hem prestat més atencio a la
relacio que hi ha entre ’escolta
amorosa de la Paraula de Déu i el
servei desinteressat als germans; tots



els creients han de comprendre «la
necessitat de traduir en gestos
d’amor la Paraula escoltada, perque
només aixi es fa creible 'anunci de
I’evangeli, malgrat les fragilitats
humanes que marquen les
persones». [337] Jesus va passar per
aquest mon fent el bé (cf. Ac 10,38).
Escoltant amb disponibilitat la
Paraula de Déu en I’Església, es
desvetlla «la caritat i la justicia per a
tothom, sobretot per als pobres».
[338] Cal no oblidar que «’amor —
caritas — sempre sera necessari, fins
i tot en la societat més justa. [...] Qui
intenta desentendre’s de ’'amor es
disposa a desentendre’s de ’home en
tant que home». [339] Exhorto, per
tant, tots els fidels a meditar amb
frequiéncia ’himne a la caritat escrit
per I’apostol Pau, i a deixar-s’hi
inspirar: «I’amor és pacient, és
bondadds; ’'amor no té enveja, no és
altiu ni orgullds, no és groller ni
interressat, no s’irrita ni es venja; no
s’alegra de fer el mal, sin6 que troba



el goig en la veritat. Tot ho excusa,
tot ho creu, tot ho espera, tot ho
suporta. L’amor no passara

mai» (1Co 13,4-8).

Per tant, 'amor al proisme, arrelat
en I’amor de Déu, ens ha de tenir
constantment compromesos,
personalment i com a comunitat
eclesial, local i universal. Diu sant
Agusti: «La plenitud de la Llei i de
totes les Escriptures divines és ’amo.
[...] Qui creu, doncs, haver entes les
Escriptures, o alguna part d’elles, i
amb aquesta comprensio no edifica
aquest doble amor de Déu i del
proisme, encara no les ha enteses.»
[340] Anunci de la Paraula de Déu 1
els joves

104. El Sinode ha prestat una atencid
particular a ’'anunci de la Paraula
divina a les noves generacions. Els
joves son ja des d’ara membres actius
de ’Església i en representen el
futur. En ells trobem sovint una



obertura espontania a I’escolta de la
Paraula de Déu i un desig sincer de
coneixer Jesus. En efecte, en I’edat de
la joventut, sorgeixen de manera
incontenible i sincera preguntes
sobre el sentit de la vida i sobre
quina direcci6 s’ha de donar a la
propia existencia. A aquests
interrogants, només Déu sap donar
una resposta veritable. Aquesta
atencio al mon juvenil implica la
valentia d’un anunci clar; hem
d’ajudar els joves a adquirir
confianca i familiaritat amb la
Sagrada Escriptura, perqueé sigui com
una bruixola que indica la via a
seguir. [341] Per a aixo0 els calen
testimonis i mestres, que caminin
amb ells i els portin a estimaria
comunicar per part seva ’evangeli,
especialment als seus coetanis,
convertint-se ells mateixos en
anunciadors auténtics i creibles.
[342]



Cal que es presenti la Paraula divina
també amb les seves implicacions
vocacionals, per tal d’ajudar i
orientar aixi els joves en les seves
opcions de vida, inclosa la d’'una
consagracio total. [343] Vocacions
autentiques a la vida consagrada i al
sacerdoci troben terreny propici en
el contacte fidel amb la Paraula de
Déu. Repeteixo també avui la
invitacio que vaig fer al
comenc¢ament del meu pontificat
d’obrir les portes a Crist: «Qui deixa
entrar Crist no perd res —res en
absolut— del que fa la vida lliure,
bonica i gran. No! Només amb
aquesta amistat s’obren les portes de
la vida. Només amb aquesta amistat
s’obren realment les grans
potencialitats de la condicié humana.
[...] Estimats joves: No tingueu por de
Crist! Ell no pren res, i ho déna tot.
Qui es dona a ell, rep el cent per un.
Si, obriu, obriu de bat a bat les portes
a Crist, i trobareu la vida veritable.»



[344] Anunci de la Paraula de Déu 1
els emigrants

105. La Paraula de Déu ens fa estar
atents a la historia i a tot allo que hi
brolla de nou. Per aixo, el Sinode, en
relacié amb la missio
evangelitzadora de I’Església, ha
volgut prestar atencio també al
complex fenomen de ’emigracio, que
en aquests anys ha adquirit
proporcions inédites. En aquest punt
es plantegen questions summament
delicades sobre la seguretat de les
nacions i ’acolliment que s’ha
d’oferir als qui cerquen refugi i
millors condicions de vida, de salut i
de treball. Un gran nombre de
persones, que no coneixen Crist o
que en tenen una imatge
inadequada, s’estableixen en paisos
de tradicio cristiana. Al mateix
temps, d’altres procedents de pobles
profundament marcats per la fe
cristiana emigren a paisos on €és
necessari portar I’'anunci de Crist 1



fer una nova evangelitzacio.
Aquestes situacions ofereixen noves
possibilitats per a la difusio de la
Paraula de Déu. Pel que fa a aquest
tema, els Pares sinodals han afirmat
que els emigrants tenen el dret
d’escoltar el kerigma , que se’ls ha de
proposar, pero mai no imposar. Si
soOn cristians, els cal una assisténcia
pastoral adequada per a reforcar la
fe i perqueé ells mateixos siguin
portadors de ’anunci evangelic.
Conscients de la complexitat del
fenomen, cal que les diocesis
interessades es mobilitzin, per tal
que els moviments migratoris siguin
considerats també una ocasio per a
descobrir noves modalitats de
presencia i anunci, i es proporcioni,
segons les propies possibilitats, un
acolliment i una animacio adequats
d’aquests germans nostres perque,
tocats per la bona nova, es facin ells
mateixos anunciadors de la Paraula
de Déu i testimonis de Jesus
ressuscitat, esperanca del mon. [345]



Anunci de la Paraula de Déu i els
qui sofreixen

106. Durant els treballs sinodals, els
Pares han posat la seva atencio
també en la necessitat d’anunciar la
Paraula de Déu a tots els qui pateixen
sofriment fisic, psiquic o espiritual.
En efecte, en el moment del dolor és
quan sorgeixen de manera meés
aguda en el cor de I’home les
preguntes ultimes sobre el sentit de
la vida. Mentre la paraula de I'home
sembla emmudir davant el misteri
del mal i del dolor, i la nostra societat
sembla valorar I’existéncia només
quan aquesta té un cert grau
d’eficiencia i de benestar, la Paraula
de Déu ens revela que també les
circumstancies adverses son
misteriosament «abracades» per la
tendresa de Déu. La fe que neix del
trobament amb la Paraula divina ens
ajuda a considerar la vida humana
com a digna de ser viscuda en
plenitud també quan esta afectada



pel mal. Déu ha creat ’home per a la
felicitat i per a la vida, mentre que la
malaltia i la mort han entrat en el
mon com a consequencia del pecat
(cf. Sv 2,23-24). Pero el Pare de la
vida és el metge de ’home per
excel-léncia i no deixa d’inclinar-se
amorosament sobre la humanitat
afligida. El cimal de la proximitat de
Déu al sofriment de ’home el
contemplem en Jesus mateix, que és
«Paraula encarnada. Va patir amb
nosaltres i va morir. Amb la seva
passio i mort va assumir i
transformar fins al fons la nostra
debilitat». [346]

La proximitat de Jesus als qui
sofreixen no s’ha interromput, es
perllonga en el temps per I’accio de
I’Esperit Sant en la missio de
I’Església, en la Paraula i en els
sagraments, en els homes de bona
voluntat, en les activitats
d’assisténcia que les comunitats
promouen amb caritat fraternal,



ensenyant aixi el veritable rostre de
Déu i el seu amor. El Sinode dona
gracies a Déu per aquests testimonis
esplendids, sovint amagats, de tants
cristians —sacerdots, religiosos i laics
— que han prestat i continuen
prestant les seves mans, els seus ulls
1 el seu cor a Crist, metge veritable
dels cossos i de les animes. El Sinode
exhorta a continuar prestant ajuda a
les persones malaltes, portant-los la
presencia vivificant del Senyor Jesus
en la Paraula i en I’Eucaristia. Que
els ajudi a llegir ’Escripturaia
descobrir que, precisament en la
seva condicid, poden participar de
manera particular en el sofriment
redemptor de Crist per la Salvacio
del mon (cf. 2Co 4,8-11.14). [347]
Anunci de la Paraula de Déu i els
pobres

107. La Sagrada Escriptura manifesta
la predilecci6 de Déu pels pobres i
necessitats (cf. Mt 25,31-46). Sovint,
els Pares sinodals han tornat a



recordar la necessitat que I’'anunci
evangelic i I’esfor¢ dels pastorside
les comunitats es dirigeixi a aquests
germans nostres. En efecte, «els
primers que tenen dret a ’'anunci de
I’evangeli son precisament els
pobres, no només mancats de pa,
sind també de paraules de vida».
[348] La diaconia de la caritat, que
mai no ha de faltar en les nostres
Esglésies, ha d’estar sempre unida a
I’anunci de la Paraula i la celebracio
dels misteris sagrats. [349] Al mateix
temps, s’ha de reconeixer i valorar el
fet que els pobres mateixos son
també agents d’evangelitzacio. A la
Biblia, el veritable pobre és el qui es
confia totalment a Déu, i Jesus
mateix diu a I’Evangeli: felicos els
pobres, «perque d’ells és el Regne del
cel» (Mt 5,3; cf. Lc 6,20). El Senyor
exalca la senzillesa de cor de qui
reconeix Déu com la veritable
riquesa, posa en ell la seva
esperanca, i no en els béns d’aquest
mon. L’Església no pot decebre els



pobres: «Els pastors estan cridats a
escoltar, a aprendre d’ells, a guiar-los
en la seva fe i a motivar-los perque
siguin artifexs de la seva historia.»
[350]

[’Església és també conscient que hi
ha una pobresa com a virtut que s’ha
d’exercitar i escollir lliurement, com
ho han fet molts sants, i que hi ha
una miseria, que sovint és el resultat
d’injusticies i provocada per
I’egoisme, que comporta indigeéncia i
fam, 1 afavoreix els conflictes. Quan
I’Església anuncia la Paraula de Déu,
sap que s’ha d’afavorir un «cercle
virtu6s» entre la pobresa «que conveé
escollir» 1 la pobresa «que cal
combatre», redescobrint «la sobrietat
ila solidaritat com a valors
evangelics i alhora universals. [...]
Aix0 implica opcions de justicia i de
sobrietat». [351] Paraula de Déu i
salvaguarda de la creacio



108. El compromis en el mon
requerit per la Paraula divina ens
impulsa a mirar amb ulls nous el
cosmos que, creat per Déu, porta en
ell la petjada del Verb, pel qual tota
cosa fou creada (cf. Jn 1,2). En efecte,
com a creients i anunciadors de
I’evangeli tenim també una
responsabilitat pel que fa a la
creacio. La Revelacio, alhora que ens
fa coneixer el pla de Déu sobre el
cosmos, ens porta també a denunciar
les actituds equivocades de ’home
quan no reconeix totes les coses com
a reflex del Creador, sin6 com a mera
materia per a manipular sense
escrupols. D’aquesta manera ’home
no té aquesta humilitat essencial que
li permet de reconéixer la creacio
com a do de Déu, que s’ha d’acollir i
utilitzar d’acord amb els seus
designis. Al contrari, I’arrogancia de
I’home que viu «com si Déu no
existis», porta a explotaria
malmetre la natura, sense
reconeixer-hi ’obra de la Paraula



creadora. En aquesta perspectiva
teologica, vull reprendre les
afirmacions dels Pares sinodals, que
han recordat que «acollir la Paraula
de Déu testificada en la Sagrada
Escriptura i en la Tradici6 viva de
I’Església dona lloc a una nova
manera de veure les coses,
promovent una ecologia auténtica,
que té la seva arrel més profunda en
I’obediencia de la fe [...],
desenvolupant una sensibilitat
teologica renovada sobre la bondat
de totes les coses creades en Crist».
[352] ’home necessita ser educat de
nou en la sorpresaien el
reconeixement de la bellesa
autentica que es manifesta en les
coses creades. [353] Paraula de Déu
1 cultures

El valor de la cultura per a la vida de
I’home

109. ’anunci joanic referent a
I’encarnaci6 del Verb revela la unié



indissoluble entre la Paraula divina i
les paraules humanes, per les quals
se’ns comunica. En el marc d’aquesta
consideracio, el Sinode dels Bisbes
s’ha fixat en la relacid entre Paraula
de Déu i cultura. En efecte, Déu no es
revela a ’home en abstracte, sino
assumint llenguatges, imatges 1
expressions vinculades a les
diferents cultures. Es una relacio
fecunda, testificada ampliament en
la historia de I’Església. Avui, aquesta
relacid entra també en una nova
fase, ja que ’evangelitzacio s’estén i
arrela en el si de les diferents
cultures, aixi com en els avengos més
recents de la cultura occidental. Aixo
exigeix, abans que res, que es
reconegui la importancia de la
cultura per a la vida de tot home. En
efecte, el fenomen de la cultura, en
els seus aspectes multiples, es
presenta com una dada constitutiva
de ’experiéncia humana: «’home
viu sempre d’acord amb una cultura
que li és propia, i que, per part seva



crea entre els homes un llag¢ que els
és també propi, determinant el
caracter interhuma i social de
I’existéncia humana.» [354]

La Paraula de Déu ha inspirat al llarg
dels segles les diferents cultures,
generant valors morals fonamentals,
expressions artistiques excel-lents i
estils de vida exemplars. [355] Per
tant, en la perspectiva d’'un
trobament renovat entre Biblia i
cultures, voldria reiterar a tots els
exponents de la cultura que no han
de témer obrir-se a la Paraula de
Déu, la qual mai no destrueix la
cultura veritable, siné que
representa un estimul constant en la
recerca d’expressions humanes cada
vegada més apropiades i
significatives. Tota cultura autentica,
si vol ser realment per a I’home, ha
d’estar oberta a la transcendéncia, en
darrer terme, a Déu.



La Biblia com un gran codi per a
les cultures

110. Els Pares sinodals han subratllat
la importancia d’afavorir entre els
agents culturals un coneixement
adequat de la Biblia, fins i tot en els
ambients secularitzats i entre els no
creients; [356] la Sagrada Escriptura
conté valors antropologics i filosofics
que han influit positivament en tota
la humanitat. [357] Cal recuperar
plenament el sentit de la Biblia com
un gran codi per a les cultures.

El coneixement de la Biblia a
I’escola i a la universitat

111. Un ambit particular del
trobament entre Paraula de Déu i
cultures és el de I’escolaila
universitat. Els pastors han de
prestar una atencio especial a
aquests ambits, promovent un
coneixement profund de la Biblia
que permeti captar les seves
fecundes implicacions culturals



també per al nostre temps. Els
centres d’estudi promoguts per
entitats catoliques contribueixen
d’una manera singular —que ha de
ser reconeguda— a la promocio de la
cultura i de la instruccid. A més, cal
no descuidar ’ensenyament de la
religid, formant acuradament els
docents. Aquesta representa en molts
casos per als estudiants una ocasio
unica de contacte amb el missatge de
la fe. Convé que en aquest
ensenyament es promogui el
coneixement de la Sagrada
Escriptura, superant prejudicis antics
i nous, i tractant de fer coneixer la
seva veritat. [358] La Sagrada
Escriptura en les diferents
manifestacions artistiques

112. La relaci6 entre Paraula de Déu i
cultura s’ha expressat en obres de
diferents ambits, en particular en el
mon de l’art. Per aixo, la gran
tradicié d’Orient i d’Occident ha
apreciat sempre les manifestacions



artistiques inspirades en la Sagrada
Escriptura, com per exemple les arts
figuratives 1 ’arquitectura, la
literatura i la musica. Penso també
en I’antic llenguatge de les icones,
que des de la tradicio oriental s’esta
difonent arreu del mon. Amb els
Pares sinodals, tota ’Església
manifesta la seva consideracio,
estima i admiracio pels artistes
«enamorats de la bellesa», que s’han
deixat inspirar pels textos sagrats;
ells han contribuit a la decoraci6 de
les nostres esglésies, a la celebracio
de la nostra fe, a enriquiment de la
nostra liturgia i, al mateix temps,
molts d’ells han ajudat a reflectir de
manera perceptible en el tempsien
I’espai les realitats invisibles i
eternes. [359] Exhorto els organismes
competents a promoure en ’Església
una formacio solida dels artistes
sobre la Sagrada Escriptura a la llum
de la Tradicio viva de I’Església i del
Magisteri.



Paraula de Déu i mitjans de
comunicacio social

113. A la relacid entre Paraula de
Déu i cultures li correspon la
importancia d’emprar amb atencio i
intel-ligéncia els mitjans de
comunicacio social, antics i nous. Els
Pares sinodals han recomanat un
coneixement apropiat d’aquests
instruments, posant atencio al seu
rapid desenvolupament i alt grau
d’interaccio, aixi com a invertir més
energies a adquirir competéncia en
els diversos sectors, particularment
en els anomenats new media , com
per exemple Internet. Existeix ja una
presencia significativa per part de
I’Església en el mon de la
comunicacio de masses, i també el
Magisteri eclesial s’ha expressat més
d’una vegada sobre aquest tema a
partir del concili Vatica II. [360]
[’adquisicio de nous metodes per a
transmetre el missatge evangelic
forma part de 'impuls



evangelitzador constant dels
creients, i la comunicacio s’estén
avui com una xarxa que abasta tot el
globus, de manera que el
requeriment de Crist adquireix un
nou sentit: «Allo que us dic en la
fosca, digueu-ho a plena llum, i allo
que sentiu a cau d’orella, pregoneu-
ho des dels terrats» (Mt 10,27). La
Paraula divina ha d’arribar no
només a traves del llenguatge escrit,
sind també mitjancant les altres
formes de comunicacio. [361] Per
aixo, juntament amb els Pares
sinodals, vull donar les gracies als
catolics que, d’'una manera
competent, estan compromesos en
una presencia significativa en el mon
dels mitjans de comunicacio,
animant-los al mateix temps a fer un
esfor¢c més ampli i qualificat. [362]

Entre les noves formes de
comunicacié de masses, avui es
reconeix un paper creixent a
Internet, que representa un nou



forum per a fer ressonar I’evangel,
pero conscients que el mon virtual
mai no podra reemplacar el mon
real, i que ’evangelitzacio podra
aprofitar la realitat virtual que
ofereixen els new media per a
establir relacions significatives
nomeés si arriba al contacte personal,
que continua sent insubstituible. En
el mon d’Internet, que permet que
milions i milions d’imatges
apareguin en un nombre
incomptable de pantalles d’arreu del
mon, haura d’apareixer el rostre de
Crist i sentir-se la seva veu, perque
«sino hi ha lloc per a Crist, tampoc hi
ha lloc per a ’home». [363] Biblia i
inculturacio

114. El misteri de ’Encarnaci6 ens
manifesta, per una part, que Déu es
comunica sempre en una historia
concreta, assumint les claus culturals
que porta inscrites, pero, per l’altra,
la mateixa Paraula pot transmetre’s, i
aixi ho ha de fer, en cultures



diferents, transfigurant-les des de
dins, mitjancant el que el papa Pau
VI va anomenar I’ evangelitzacio de
les cultures . [364] La Paraula de Déu,
aixi com també la fe cristiana,
manifesta aixi un caracter
intensament intercultural, capacg de
trobar i de fer que es trobin cultures
diferents. [365]

En aquest context, s’entén també el
valor de la inculturacid de I’evangeli.
[366] ’Església esta fermament
convencuda de la capacitat de la
Paraula de Déu per a arribar a totes
les persones humanes en el context
cultural en queé viuen: «Aquesta
conviccié emana de la Biblia
mateixa, que des del llibre del Génesi
pren una orientacié universal (cf. Gn
1,27-28), la manté després en la
benedicci6é promesa a tots els pobles
gracies a Abraham i a la seva
descendencia (cf. Gn 12,3; 18,18) ila
confirma definitivament estenent a
“totes les nacions” ’evangelitzacio.»



[367] Per aixo, la inculturacioé no ha
de consistir en processos d’adaptacio
superficial, ni en la confusio
sincretista, que dilueix l’originalitat
de I’evangeli per a fer-lo més
facilment acceptable. [368] L’auténtic
paradigma de la inculturacio és
I’encarnacio mateixa del Verb: «La
“culturitzacio” o “inculturacié” que
promoveu amb rad sera
veritablement un reflex de
I’encarnacio del Verb quan una
cultura, transformada i regenerada
per ’evangeli, generi de la seva
propia tradicio viva expressions
originals de vida, de celebracio i de
pensament cristians», [369] fent
fermentar des de dins la cultura
local, valorant els semina Verbi i tot el
que hi ha en ella de positiu, obrint-la
als valors evangelics. [370]
Traduccions i difusio de la Biblia

115. Si la inculturacio de la Paraula
de Déu és part imprescindible de la
missio de ’Església en el mon, un



moment decisiu d’aquest proces és la
difusio de la Biblia a través del
valuos treball de la seva traduccio a
les diferents llengtuies. Pel que fa a
aixo, cal tenir sempre en compte que
la traducci6 de les Escriptures
comenca «ja en els temps de I’Antic
Testament, quan es va traduir
oralment el text hebreu de la Biblia
en arameu, (cf. Ne 8,8.12) i més tard,
per escrit, en grec. Una traduccio, en
efecte, és sempre més que una simple
transcripcio del text original. El pas
d’una llengua a una altra comporta
necessariament un canvi de context
cultural: els conceptes no s6n
ideéntics i I’abast dels simbols és
diferent, ja que posen en relacié amb
altres tradicions de pensament i
altres maneres de viure». [371]

Durant els treballs sinodals s’ha
constatat que algunes Esglésies locals
no disposen d’una traduccio integral
de la Biblia a la propia llengua.
Quants pobles tenen avui fam i set de



la Paraula de Déu, pero
malauradament no tenen encara un
facil «accés a la Sagrada Escriptura»,
[372] com ho desitjava el concili
Vatica II. Per aixo, el Sinode
considera important, sobretot, la
formacio d’especialistes que es
dediquin a traduir la Biblia a les
diferents llengties. [373] Animo a
invertir recursos en aquest camp. En
particular, voldria recomanar que es
doni suport al compromis de la
Federacio Biblica Catolica, perque
s’'incrementi encara més el nombre
de traduccions de la Sagrada
Escriptura i la seva difusio6 capil-lar.
[374] Convé que, donada la
naturalesa d’un treball com aquest,
es dugui a terme sempre que sigui
possible en col-laboracié amb les
diferents Societats Bibliques.

La Paraula de Déu supera els limits
de les cultures



116. I’Assemblea sinodal, en el debat
sobre la relaci6 entre Paraula de Déu
1 cultures, ha sentit ’exigéencia de
reafirmar allo que els primers
cristians van poder experimentar des
del dia de Pentecosta (cf. Ac 2,1-13).
La Paraula divina és capag de
penetrar i d’expressar-se en cultures
illengles diferents, pero la mateixa
Paraula transfigura els limits de cada
cultura, creant comunio entre pobles
diferents. La Paraula del Senyor ens
convida a una comuni6 més amplia.
«Sortim de la limitacio de les nostres
experiéncies i entrem en la realitat
que és veritablement universal. En
entrar en la comunio amb la Paraula
de Déu, entrem en la comunio6 de
I’Església que viu la Paraula de Déu .
[...] Es sortir dels limits de cada
cultura per entrar a la universalitat
que ens relaciona a tots, que uneix a
tots, que ens fa a tots germans.» [375]
Per tant, anunciar la Paraula de Déu
exigeix sempre que nosaltres
mateixos siguem els primers a



emprendre un exode renovat, a
deixar els nostres criteris i la nostra
imaginacio limitada per a deixar
espai en nosaltres a la presencia de
Crist.

Paraula de Déu i dialeg
interreligios

El valor del dialeg interreligios

117. I’Església reconeix com a part
essencial de ’'anunci de la Paraula el
trobament i la col-laboracio amb tots
els homes de bona voluntat, en
particular amb les persones
pertanyents a les diferents tradicions
religioses, evitant formes de
sincretisme i de relativisme, i seguint
els criteris indicats per la Declaracio
Nostra cetate del concili Vatica II,
desenvolupats pel Magisteri
successiu dels grans pontifexs. [376]
El rapid procés de globalitzacio,
caracteristic de la nostra epoca, fa
que es visqui en un contacte mes
estret amb persones de cultures i



religions diferents. Es tracta d’una
oportunitat providencial per a
manifestar com el sentit religios
autentic pot promoure entre els
homes relacions de fraternitat
universal. Es de gran importancia
que les religions afavoreixin en les
nostres societats, sovint
secularitzades, una mentalitat que
vegi en Déu Totpoderds el fonament
de tot bé, la font inesgotable de la
vida moral, suport d’un sentit
profund de germanor universal.

Per exemple, en la tradicio
judeocristiana es troba el suggestiu
testimoni de ’amor de Déu per tots
els pobles que ell, en I’alianca
establerta amb Noeg, reuneix en una
unica gran abracgada, simbolitzada
per I'«arc en els nuavols» (Gn
9,13.14.16), i que, segons les paraules
dels profetes, vol recollir en una
unica familia universal (cf. Is 2,2s;
42,6; 66,18-21; Jr 4,2; S147). De fet, en
moltes grans tradicions religioses es



troben testimonis de la unié intima
entre la relacio amb Déu il’ética de
I’amor per tots els homes.

Dialeg entre cristians i musulmans

118. Entre les diverses religions,
I’Església «també mira amb estima
els musulmans, que adoren I'inic
Déu»; [377] fan referéncia a
Abraham i donen culte a Déu,
sobretot amb la pregaria, ’almoina i
el dejuni. Reconeixem que en la
tradicio de I’islam hi ha moltes
figures, simbols i temes biblics. En
continuitat amb la important obra
del venerable Joan Pau II, confio que
les relacions inspirades en la
confianca que s’ha establert des de fa
anys entre cristians i musulmans,
prossegueixin i es desenvolupin en
un esperit de dialeg sincer i
respectuds. [378] En aquest dialeg, el
Sinode ha expressat el desig que
s’aprofundeixi en el respecte de la
vida com a valor fonamental, en els



drets inalienables de I’home i de la
dona i la seva mateixa dignitat.
Tenint en compte la distincid entre
I’ordre sociopolitic i I’ordre religios,
les religions han d’oferir la seva
aportacio al bé comu. El Sinode
demana a les conferéencies
episcopals, on sigui oportu i profitos,
que afavoreixin trobades de
coneixement reciproc entre cristians
i musulmans, per a promoure els
valors que necessita la societat per a
una convivencia pacifica i positiva.
[379] Dialeg amb les altres
religions

119. A més, vull manifestar en
aquesta circumstancia el respecte de
I’Església per les antigues religions i
tradicions espirituals dels diversos
continents, que contenen valors de
respecte i de col-laboracio que poden
afavorir molt la comprensio entre les
persones i els pobles. [380]
Constatem sovint sintonies amb
valors expressats també en els seus



llibres religiosos, com per exemple el
respecte per la vida, la contemplacio,
el silenci i la senzillesa en el
budisme; el sentit del sagrat, del
sacrifici i del dejuni en ’hinduisme,
aixi com també els valors familiars i
socials en el confucianisme. Veiem, a
més, en altres experiéncies religioses
una atencio sincera per la
transcendencia de Déu, reconegut
com el Creador, aixi com també pel
respecte per la vida, pel matrimoni i
per la familia, i un fort sentit de la
solidaritat.

Dialeg i llibertat religiosa

120. Aix0 no obstant, el dialeg no
seria fecund si no inclogués també
un respecte autentic per cada
persona, perqué pugui professar
lliurement la propia religio. Per aixo,
el Sinode, alhora que promou la
col-laboracio entre els exponents de
les diverses religions, recorda també
«la necessitat que s’asseguri de



manera efectiva a tots els creients la
llibertat de professar la propia religio
en privat i en public, a més de la
llibertat de consciencia». [381] En
efecte «el respecte i el dialeg
requereixen, conseguentment, la
reciprocitat en tots els camps,
sobretot pel que fa a les llibertats
fonamentals i, en particular, a la
llibertat religiosa. Afavoreixen la pau
i’entesa entre els pobles». [382]
CONCLUSIO

La Paraula definitiva de Déu

121. Al final d’aquestes reflexions
amb les quals he volgut recollir i
aprofundir la riquesa de la XII
Assemblea General Ordinaria del
Sinode dels Bisbes sobre la Paraula
de Déu en la vida i la missio de
I’Església, vull exhortar una vegada
meés tot el poble de Déu, els pastors,
les persones consagrades i els laics a
esforcar-se per tenir cada vegada
més familiaritat amb la Sagrada



Escriptura. Mai no hem d’oblidar que
el fonament de tota espiritualitat
cristiana auténtica i viva és la
Paraula de Déu anunciada, acollida,
celebrada i meditada en I’Església.
Aquesta relacié amb la Paraula
divina sera més intensa com mes
siguem conscients de trobar-nos
davant la Paraula definitiva de Déu
sobre el cosmos i sobre la historia,
tant a la Sagrada Escriptura com en
la Tradicio viva de I’Església.

Com ens ho fa contemplar el Proleg
de I’Evangeli de Joan, tot I’ésser esta
sota el signe de la Paraula. El Verb
surt del Pare i ve a viure entre els
seus, i retorna al si del Pare per a
portar amb ell tota la creacié que ha
estat creada en ell i per a ell.
[’Església viu ara la seva missio en
espera expectant de la manifestacio
escatologica de ’Espos: «L’Esperit i
I’Esposa diuen: Vine!» (Ap 22,17).
Aquesta espera mai no és passiva,
sind impuls missioner per a anunciar



la Paraula de Déu que guareix i
redimeix cada home: també avui,
Jesus ressuscitat ens diu: «Aneu per
tot el mon i anuncieu la bona nova
de ’evangeli a tota la creacio» (Mc
16,15).

Nova evangelitzacio 1 nova escolta

122. Per aixo, el nostre temps ha de
ser cada dia més el d’'una nova
escolta de la Paraula de Déu i d’una
nova evangelitzacid. Redescobrir el
lloc central de la Paraula divina en la
vida cristiana ens fa retrobar de nou,
aixi, el sentit més profund del que el
papa Joan Pau II ha demanat amb
vigor: continuar la missio ad gentes i
emprendre amb totes les forces la
nova evangelitzacio, sobretot en
aquelles nacions on I’evangeli s’ha
oblidat o pateix la indiferencia d’'una
certa majoria a causa d’una
secularitzacio difosa. Que I’Esperit
Sant desperti en els homes fam i set
de la Paraula de Déu i susciti



anunciadors i testimonis entusiastes
de 'evangeli.

A imitacio del gran Apostol dels
Gentils, que va ser transformat
després d’haver sentit la veu del
Senyor (cf. Ac 9,1-30), escoltem també
nosaltres la Paraula divina, que
sempre ens interpel-la personalment
ara i aqui. Els Fets dels Apostols ens
diuen que I’Esperit Sant «va separar»
Pau i Bernabé perque prediquessin i
difonguessin la bona nova (cf. 13,2).
Aixi, també avui ’Esperit Sant crida
de manera incessant oients i
anunciadors convencguts 1 persuasius
de la Paraula del Senyor.

La Paraulail’alegria

123. Com més sapiguem posar-nos a
disposicio de la Paraula divina, més
podrem constatar que el misteri de la
Pentecosta és viu també avui en
I’Església de Déu. L’Esperit del
Senyor continua vessant els seus
dons sobre I’Església perque siguem



guiats a la veritat plena, desvetllant-
nos el sentit de les Escriptures i fent-
nos anunciadors creibles de la
Paraula de Salvacio en el mon.
Tornem aixi a la Primera carta de
sant Joan. En la Paraula de Déu,
també nosaltres hem sentit, vist i
tocat el Verb de la Vida. Per gracia,
hem rebut ’'anunci que la vida
eterna s’ha manifestat, de manera
que ara reconeixem estar en
comuni6 amb els altres, amb els qui
ens han precedit en el signe de la fe i
amb tots els qui, dispersos pel mon,
escolten la Paraula, celebren
I’Eucaristia i donen testimoniatge de
la caritat. La comunicaci6é d’aquest
anunci —ens ho recorda I’apostol
Joan— se’ns ha donat «perqueé la
nostra joia sigui completa» (1Jn 1,4).

[’Assemblea sinodal ens ha permeés
experimentar també el que diu el
missatge joanic: ’anunci de la
Paraula crea comunio i és font
d’alegria. Una alegria profunda que



brolla del cor mateix de la vida
trinitaria i que se’ns comunica en el
Fill. Una alegria que és un do
inefable que el mon no pot donar. Es
poden organitzar festes, pero no
I’alegria. Segons I’Escriptura, ’alegria
és fruit de I’Esperit Sant (cf. Ga 5,22),
que ens permet entrar en la Paraula i
fer que la Paraula divina entri en
nosaltres portant fruits de vida
eterna. En anunciar amb la forca de
I’Esperit Sant la Paraula de Déu,
volem també comunicar la font de la
veritable alegria, no d’'una alegria
superficial i efimera, sin6 de la que
brolla del fet de ser conscients que
només el Senyor Jesus té paraules de
vida eterna (cf. Jn 6,68).

‘Mater Verbi et Mater leetitise’

124. Aquesta intima relacio entre la
Paraula de Déu il’alegria es
manifesta clarament en la Mare de
Déu. Recordem les paraules de santa
Isabel: «Feli¢ tu que has cregut: allo



que el Senyor t’ha anunciat es
compliral» (Lc 1,45). Maria és felic
perque té fe, perque ha cregut,ien
aquesta fe ha acollit en el seu si
mateix el Verb de Déu per a lliurar-lo
al mon. L’alegria que rep de la
Paraula es pot estendre ara a tots els
qui, en la fe, es deixen transformar
per la Paraula de Déu. ’Evangeli de
Lluc ens presenta en dos textos
aquest misteri d’escolta i de goig.
Jesus diu: «La meva mare i els meus
germans son els qui escolten la
Paraula de Déu ila posen en
practica» (8,21). I, davant
I’exclamacio d’'una dona que entre la
multitud vol exaltar el ventre que
I’ha portat i els pits que I’han criat,
Jesus mostra el secret de la veritable
alegria: «Més aviat sortosos els qui
escolten la Paraula de Déuila
guarden!» (11,28). Jesus mostra la
veritable grandesa de Maria, obrint
aixi també per a tots nosaltres la
possibilitat d’aquesta benauranca
que neix de la Paraula acollida i



posada en practica. Per aixo, recordo
a tots els cristians que la nostra
relacid personal i comunitaria amb
Déu depén de 'augment de la nostra
familiaritat amb la Paraula divina.
Finalment, em dirigeixo a tots els
homes, també als qui s’han allunyat
de ’Església, que han abandonat la fe
0 que mai no han escoltat ’'anunci de
Salvacid. A cada un d’ells, el Senyor
els diu: «Soc a la porta i truco. Si algu
escolta la meva veu i obre la porta,
entraré a casa seva i soparé amb ell, i
ell amb mi» (Ap 3,20).

Aixi doncs, que cada jornada nostra
estigui marcada pel trobament
renovat amb Crist, Verb del Pare fet
home. Ell és al principi i al final, «i
tot es manté unit gracies a ell» (Col
1,17). Fem silenci per a escoltar la
Paraula de Déu i meditar-la, perqué
ella, per I’accid eficag de ’Esperit
Sant, continui habitant, vivint i
parlant-nos al llarg de tots els dies de
la nostra vida. D’aquesta manera,



I’Església es renova i rejoveneix
sempre gracies a la Paraula del
Senyor que roman eternament (cf.
1Pe 1,25; Is 40,8). I també nosaltres
podem entrar aixi en el gran dialeg
nupcial amb que es tanca la Sagrada
Escriptura: «’Esperit i ’esposa
diuen: “Vine!” I els qui escolten, que
diguin: “Vine!” [...] El qui dona
testimoni de tot aixo, diu: “Si, vinc de
seguida.” Amén! Vine, Senyor
Jesus!» (Ap 22,17.20).

Donat a Roma, al costat de Sant Pere,
el 30 de setembre, memoria de sant
Jeroni, de I’any 2010, sisé del meu
Pontificat.

Benedictus pp. XVI
[1] Cf. Propositio 1.

[2] Cf. XII Assemblea General
Ordinaria del Sinode dels Bisbes,
Instrumentum laboris , 27.



[3] Cf. Lleo XIII, Carta enc.
Providentissimus Deus (18 novembre
1893): ASS 26 (1893-1994, 269-292;
Benet XV, Carta enc. Spiritus
Paraclitus (15 setembre 1920): AAS 12
(1920), 385-422; Pius XII, Carta enc.
Divino afflante Spiritu (30 setembre
1943): AAS 35 (1943), 297-325.

[4] Propositio 2.
[5] Ibid .

[6] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacio
divina, 2.

[7]11bid ., 4.

[8] Cf Entre d’altres documents de
diferent naturalesa, vegeu: Pau VI,
Carta ap. Summi Dei Verbum (4
novembre 1963): AAS 55 (1963),
979-995; Id ., Motu propio Sedula cura
(27 juny 1971): AAS 63 (1971),
665-669; Joan Pau II, Audiencia
general (1 maig 1985): L’Osservatore



Romano , ed. en llengua espanyola (5
maig 1985), 3; Id ., Discurs sobre la
interpretacio de la Biblia en ’Església
(23 abril 1993): AAS 86 (1994),
232-243; Benet XVI, Discurs al
Congrés Internacional pel 40é
aniversari de la Dei Verbum (16
setembre 2005): AAS 97 (2005), 957;
Id ., Angelus (6 novembre 2005):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (11 novembre
2005), 6. Cal tenir també en compte
els documents de la Comissio Biblica
Pontificia, De sacra Scriptura et
Christologia (1984); «Unitat 1
diversitat en ’Església» (11 abril
1988); «La interpretacio de la Biblia
en I’Església» (15 abril 1993); «EI
poble jueu i les seves sagrades
Escriptures en la Biblia cristiana» (24
maig 2001); «Biblia i moral. Arrels
bibliques de ’obrar cristia» (11 maig
2008).

[9] Cf. Discurs a la Cturia romana (22
desembre 2008): AAS 101 (2009), 49.



[10] Cf. Pr opositio 37.

[11] Cf. Comissio Biblica Pontificia,
«El poble jueuiles seves Sagrades
Escriptures en la Biblia cristiana» (24
maig 2001).

[12] Discurs a la Curia Romana (22
desembre 2008): AAS 101 (2009), 5.

[13] Cf. Angelus (4 gener 2009):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (9 gener 2009),
1.11.

[14] Cf. Relatio ante disceptationem ,
I.

[15] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum sobre la Revelaci6 divina,
2.

[16] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 1: AAS 98 (2006),
217-218.

[17] Instrumentum laboris , 9.



[18] Credo de Nicea-Constantinoble:
DS 150.

[19] Sant Bernat, Homilia super
missus est, 4, 11: PL 183, 86 B.

[20] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelaci6 divina, 10.

[21] Cf. Propositio 3.

[22] Cf. Congregacio per a la Doctrina
de la Fe, Decl. Dominus Iesus , sobre
la unicitat i la universalitat salvadora
de Jesucrist i de I’Església (6 agost
2000), 13-15: AAS 92 (2000), 754-756.

[23] Cf. In Hexcemeron , 20, 5: Opera
Omnia , V, Quaracchi 1891, p. 425-426;
Breviloquium , 1, 8: Opera Omnia , V,
Quaracchi 1891, p. 216-217.

[24] Itinerarium mentis in Deum , 2,
12: Opera Omnia , V, Quaracchi 1891,
p- 302-303; Commentarius in librum
Ecclesiastes , Cap. 1, vers. 11,



Qucestiones , 2, 3: Opera Omnia , VI,
Quaracchi 1891, p. 16.

[25] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacio
divina, 3; cf. Conc. Ecum. Vat. I,
Const. dogm. Dei Filius , sobre la fe
catolica, cap. 2, De revelatione : DS
3004.

[26] Cf. P ropositio 13.

[27] Comissio Teologica
Internacional, «A la recerca d’una
etica universal: nova mirada sobre la
llei natural» (2009), 39.

[28] Cf. Summa Theologicee , I-11, q. 94,
a. 2.

[29] Cf. Comissio Biblica Pontificia,
«Biblia i moral. Arrels bibliques de
I’obrar cristia» (11 maig 2008), n.
13.32.109.

[30] Cf. Comissio Teologica
Internacional, «A la recerca d’una



etica universal: nova mirada sobre la
llei natural», 102.

[31] Cf. Homilia durant ’'Hora Tercia
de la primera Congregacio general
del Sinode dels Bisbes (6 octubre
2008): AAS 100 (2008), 758-761.

[32] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacio
divina, 14.

[33] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 1: AAS 98 (2006),
217-218.

[34] «<Ho Logos pachynetai (o
brachynetai)»: cf. Origenes, Peri
archon, 1, 2, 8: SC 252, 127-129.

[35] Homilia durant la missa de la Nit
de Nadal (24 desembre 2006): AAS 99
(2007), 12.

[36] Cf. Missatge final.

[37] Maxim el Confessor, Vida de
Maria , 89: CSCO, 479, 77.



[38] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 9-10: AAS 99 (2007), 111-112.

[39] Audiencia general (15 abril
2009): L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (17 abril 2009), 15.

[40] Cf. Homilia en la solemnitat de
I’Epifania (6 gener 2009):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (9 gener 2009), 7.
11.

[41] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacio
divina, 4.

[42] P ropositio 4.
[43] Pujada al Mont Carmel, II, 22.
[44] Propositio 47.

[45] Catecisme de IEsglésia catolica ,
67.



[46] Cf. Congregacio per a la Doctrina
de la Fe, «El missatge de Fatima» (26
juny 2000): L’Osservatore Romano ,
ed. en llengua espanyola (30 juny
2000), 10.

[47] Adversus heereses , 1V, 7, 4: PG 7,
992-993;V,1, 3: PG 7,1123;V, 6, 1: PG
7,1137;V, 28, 4: PG 7, 1200.

[48] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 12: AAS 99 (2007), 113-114.

[49] Cf. Propositio 5.

[50] Adversus heereses , 111 24,1: PG7,
966.

[51] Homilice in Genesim , 22: PG53,
175.

[52] Epistula 120, 10: CSEL 55,
500-5006.

[53] Homilee in Ezechielem , 1,7, 17:
CC 142, p. 94.



[54] «Oculi ergo devotae animee sunt
columbarum quia sensus eius per
Spiritum sanctum sunt illuminati et
edocti, spiritualia sapientes. [...]
Nunc quidem aperitur animee talis
sensus, ut intellegat Scripturas»:
Ricard de Sant Victor, Explicatio in
Cantica canticorum , 15: PL 196, 450
B. D.

[55] Sacramentarium Serapionis 11
(XX): Didascalia et Constitutiones
apostolorum, ed. F.X. Funk, II,
Paderborn 1906, p. 161.

[56] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacio
divina, 7.

[57] Ibid ., 8.
[58] Ibid .
[59] Cf. Propositio 3.

[60] Cf. Missatge final, II, 5.



[61] Expositio Evangelii secundum
Lucam 6, 33: PL 15, 1677.

[62] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacio
divina, 13.

[63] Catecisme de IEsglésia catolica ,
102. Cf. Rupert de Deutz, De operibus
Spiritus Sancti, I, 6: SC 131, 72-74.

[64] Enarrationes in Psalmos , 103, IV,
1: PL37, 1378. Afirmacions semblants
a Origenes, Iohannem V, 5-6: SC 120,
p- 380-384.

[65] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelacio6 divina, 21.

[66] Ibid ., 9.
[67] Cf. Propositiones 5. 12.

[68] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelacié divina, 12.



[69] Cf. Propositio 12.

[70] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacion
divina, 11.

[71] Propositio 4.

[72] Prol.: Opera Omnia , V, Quaracchi
1891, p. 5, 201-202.

[73] Cf. Discurs en el trobament amb
el mon de la cultura al College des
Bernardins de Paris (12 setembre
2008): AAS 100 (2008), 721-730.

[74] Cf. Propositio 4.

[75] Cf. Relatio post disceptationem ,
12.

[76] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelaci6
divina, 5.

[77] Propositio 4.



[78] Per exemple Dt 28,1-2.15.45;
32,1; dels profetes cf. Jr 7,22-28; Ez
2,8; 3,10; 6,3; 13,2; fins als ultims: cf.
Za 3,8. Per a sant Pau, cf. Rm
10,14-18; 1Te 2,13.

[79] Propositio 55.

[80] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 33: AAS 99 (2007), 132-133.

[81] Carta. enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 41: AAS 98 (2006),
251.

[82] Propositio 55.

[83] Cf. Expositio Evangelii secundum
Lucam 2, 19: PL 15, 1559-1560.

[84] Breviloquium , Prol., Opera
Omnia , V, Quaracchi 1891, p.
201-202.

[85] Summa Theologice , I-11, q. 106, a.
2.



[86] Comissi6 Biblica Pontificia, «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), I11, A, 3.

[87] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacio
divina, 12.

[88] Contra epistulam Manichcei
quam vocant fundamenti, 5, 6: PL 42,
176.

[89] Cf. Audiéncia general (14
novembre 2007): L’Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(16 novembre 2007), 16.

[90] Commentariorum in Isaiam libri ,
Prol.: PL 24, 17.

[91] Epistula 52, 7: CSEL 54, 426.

[92] Comissi6 Biblica Pontificia, «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), I, A, 1.

[93] Ibid ., 11, A, 2.



[94] Homilice in Ezechielem 1, 7, 8: PL
76, 843 D.

[95] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelacio
divina, 24; cf. Lle6 XIII, Carta enc.
Providentissimus Deus (18 novembre
1893), Pars 11, sub fine : ASS 26
(1893-94), 269-292; Benet XV, Carta
enc. Spiritus Paraclitus (15 setembre
1920), Pars I1I: AAS 12 (1920),
385-422.

[96] Cf. Propositio 26.

[97] Cf. Comissio Biblica Pontificia,
«La interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), A-B.

[98] Intervencio en la XIV
Congregaci6 General del Sinode (14
octubre 2008): L’Osservatore Roman
0, ed. en llengua espanyola (24
octubre 2008), 8; cf. Propositio 25.

[99] Discurs en el trobament amb el
mon de la cultura al College des



Bernardins de Paris (12 setembre
2008): AAS 100 (2008): AAS 100
(2008), 722-723.

[100] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelacié divina, 10.

[101] Cf. Joan Pau I, Discurs amb
motiu del 100 aniversari de la
Providentissimus Deus i del 50
aniversari de la Divino afflante
Spiritu (23 abril 1993): AAS 86 (1994),
232-243.

[102] Ibid. , n. 4: AAS 86 (1994), 235.
[103] Ibid ., n. 5: AAS 86 (1994), 235.
[104] Ibid ., n. 5: AAS 86 (1994), 236.

[105] Comissio Biblica Pontificia, «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), 111, C, 1.

[106] N. 12.



[107] Intervenci6 en la XIV
Congregacio General del Sinode (14
octubre 2008): L’Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(24 octubre 2008), 8; cf. Propositio 25.

[108] Cf. Propositio 26.
[109] Propositio 27.

[110] Intervencio en la XIV
Congregaci6 General del Sinode (14
octubre 2008): L’Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(24 octubre 2008), 8; cf. Propositio 26.

[111] Cf. ibid .

[112] Ibid .

[113] Cf. Propositio 27.
[114] Ibid .

[115] Joan Pau II, Carta enc. Fides et
ratio (14 setembre 1998), 55: AAS 91
(1999), 49-50.



[116] Cf. Discurs a la IV Assemblea
nacional eclesial a Italia (19 octubre
2006): AAS 98 (2006), 804-815.

[117] Cf. Propositio 6.

[118] Cf. Sant Agusti, De libero
arbitrio, 3, 21, 59: PL 32, 1300; De
Trinitate, 2,1, 2: PL 42, 845.

[119] Congregacio per a I’Educacio
Catolica, Instr. Inspectis dierum (10
novembre 1989), 26: AAS 82 (1990),
618.

[120] Catecisme de ’Església catolica,
116.

[121] Summa Theologicee, 1, q. 1, a. 10,
ad 1.

[122] Catecisme de ’Església catolica,
118.

[123] Comissio Biblica Pontificia, «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), I1, A, 2.



[124] Ibid ., 11, B, 2.

[125] Discurs al moén de la cultura al
College des Bernardins de Paris (12
setembre 2008): AAS 100 (2008), 726.

[126] Ibid .

[127] Cf. Audiéncia general (9 gener
2008): L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (11 gener 2008),
12.

[128] Cf. Propositio 29.
[129] De arca Noe, 2, 8: PL. 176 C-D.

[130] Cf. Discurs al mén de la cultura
al College des Bernardins de Paris (12
setembre 2008): AAS 100 (2008), 725.

[131] Cf. Propositio 10; Comissio
Biblica Pontificia, «El poble jueu iles
seves sagrades Escriptures en la
Biblia cristiana» (24 maig 2001), 3-5.

[132] Cf. Catecisme de Església
catolica , 121-122.



[133] Propositio 52.

[134] Cf. Comissio Biblica Pontificia,
«El poble jueu iles seves sagrades
Escriptures en la Biblia cristiana» (24
maig 2001), 19; Origenes, Homilia
sobre Nombres 9,4: SC 415, 238-242.

[135] Catecisme de I’Església catolica,
128.

[136] Ibid ., 129.
[137] Propositio 52.

[138] Queestiones in Heptateuchum ,
2, 73: PL 34,623.

[139] Homilice in Ezechielem , 1, VI, 15:
PL 76, 836 B.

[140] Propositio 29.

[141] Joan Pau II, Missatge al rabi cap
de Roma (22 maig 2004):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (28 maig 2004), 1.



[142] Comissio Biblica Pontificia, «El
poble jueu iles seves sagrades
Escriptures en la Biblia cristiana» (24
maig 2001), 87.

[143] Cf. Discurs de comiat a
I’aeroport de Tel Aviv (15 maig 2009):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (16 maig 2009), 11.

[144] Joan Pau II, Als rabins caps
d’Israel: (23 marg 2000):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (31 marg 2000), 4.

[145] Propositiones 46 1 47.

[146] Comissio Biblica Pontificia, «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), I, F.

[147] Cf. Discurs al moén de la cultura
al College des Bernardins de Paris (12
setembre 2008): AAS 100 (2008), 726.

[148] Propositio 46.

[149] Propositio 28.



[150] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelaci6 divina, 23.

[151] En qualsevol cas, es recorda
que, pel que fa als anomenats Llibres
Deuterocanonics de ’Antic
Testament i a la seva inspiracio, els
catolics i ortodoxos no tenen
exactament el mateix canon biblic
que els anglicans i els protestants.

[152] Cf. Relatio post disceptationem ,
36.

[153] Propositio 36.

[154] Cf. Discurs en I’XI Consell
Ordinari de la Secretaria General del
Sinode dels Bisbes (25 gener 2007):
AAS 99 (2007), 85-86.

[155] Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Unitatis redintegratio , sobre
I’ecumenisme, 21.

[156] Cf. Propositio 36.



[157] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelaci6 divina, 10.

[158] Carta enc. Ut unum sint (25
maig 1995), 44: AAS 87 (1995), 947.

[159] Conc. Ecum. Vat.II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelacié divina, 10.

[160] Ibid .
[161] Cf. ibid ., 24.
[162] Cf. Propositio , 22

[163] Sant Gregori Magne, Moralia in
Job 24, 8, 16: PL 76, 295.

[164] Cf. Sant Atanasi, Vita Antonii ,
2: PG 26, 842.

[165] Moralia , Regula , 80, 22: PG 31,
867.

[166] Regla, 73, 3: SC 182, 672.



[167] Tomas de Celano, La vita prima
di S. Francesco , X, 22: FF 356.

[168] Regla, I, 1-2: FF 2750.

[169] B. Jorda de Saxonia, Libellus de
principiis Ordinis Preedicatorum , 104:
Monumenta Fratrum Preedicatorum
Historica , Roma 1935, 16, p. 75.

[170] Orde de Germans Predicadors,
Prime Costituzioni o Consuetudines ,
IT, XXXI.

[171] Llibre de la Vida , 40,1.

[172] Cf. Historia d’una anima , Ms B
3r.

[173] Ibid ., Ms C, 35v.

[174] In Iohannis Evangelium
Tractatus, 1, 12: PL 35, 1385.

[175] Carta enc. Veritatis splendor (6
agost 1993), 25: AAS 85 (1993), 1153.



[176] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelaci6 divina, 8.

[177] Relatio post disceptationem , 11.
[178] Cf. N. 1.

[179] Discurs al Congrés La Sagrada
Escriptura en la vida de I’Església (16
setembre 2005): AAS 97 (2005), 956.

[180] Cf. Relatio post disceptationem ,
10.

[181] Missatge final, III, 6.

[182] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada liturgia, 24.

[183] Ibid ., 7.

[184] Missal Roma , «Ordenament de
les lectures de la missa», 4.

[185] Ibid ., 9.



[186] Ibid ., 3; cf. Lc
4,16-21.24,25-35.44-49.

[187] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada liturgia, 102.

[188] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007) 44-45: AAS 99 (2007), 139-141.

[189] Comissio Biblica Pontificia, «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), 1V, C, 1.

[190] Ibid ., 111, B, 3.

[191] Cf. Const. Sacrosanctum
concilium , sobre la sagrada liturgia,
48.51.56; Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la Revelaci6 divina, 21.26;
Decr. Ad gentes , sobre 'activitat
missionera de I’Església, 6.15; Decr.
Presbyterorum ordinis , sobre el
ministeri i vida dels preveres 18;
Decr. Perfectce caritatis , sobre la
renovacio adequada de la vida



religiosa, 6. En la gran tradicio de
I’Església trobem expressions
significatives com: «Corpus Christi
intelligitur etiam [...] Scriptura Dei»
‘també I’Escriptura de Déu es
considera cos de Crist’: Waltramus,
De unitate Ecclesice conservanda : 13,
ed. W. Schwenkenbecher,
Hannoverae 1883, p. 33; «La carn del
Senyor és aliment veritable i la seva
sang beguda veritable; aquest és el
veritable bé que se’ns dona en la vida
present: alimentar-se de la seva carn
i beure la seva sang, no només en
I’Eucaristia, sino també en la lectura
de la Sagrada Escriptura. En efecte, el
que s’obté del coneixement de les
Escriptures és aliment veritable i
beguda veritable»: Sant Jeroni,
Commentarius in Ecclesiasten , 3: PL
23,1092 A.

[192] J. Ratzinger (Benet XVI), Jesus
de Natzaret , Barcelona [Claret] 2007,
240.



[193] Missal Roma , «Ordenament de
les lectures de la missa», 10.

[194] Ibid .
[195] Cf. Propositio 7.

[196] Carta enc. Fides et ratio (14
setembre 1998), 13: AAS 91 (1999), 16.

[197] Cf. Catecisme de Església
catolica , 1373-1374.

[198] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada liturgia, 7.

[199] In Psalmum 147: CCL 78,
337-338.

[200] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelacio6 divina, 2.

[201] Cf. Const. Sacrosanctum
concilium , sobre la sagrada liturgia,
107-108.



[202] Missal Roma , «Ordenament de
les lectures de la missa», 66.

[203] Propositio 16.

[204] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007) 45: AAS 99 (2007), 140-141.

[205] Cf. Propositio 14.

[206] Cf. Codi de Dret Canonic, c. 230
§2; 204 §1.

[207] Missal Roma , «Ordenament de
les lectures de la missa», 55.

[208] Ibid ., 8.
[209] N. 46: AAS 99 (2007), 141.

[210] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelacié divina, 25.

[211] Propositio 15.

[212] Ibid .



[213] Sermo 179,1: PL 38, 966.

[214] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 93: AAS 99 (2007), 177.

[215] Congregacio per al Culte Divi i
la disciplina dels Sagraments,
Compendium Eucharisticum (25 marg
2009), Ciutat del Vatica, 2009.

[216] Epistula 52,7: CSEL 54, 426-427.
[217] Propositio 8.

[218] Ritus de la penitéencia.
Precenotanda , 17.

[219] Ibid ., 19.
[220] Propositio 8.
[221] Propositio 19.

[222] Ordenacio general de la
Litargia de les Hores, III, 15.



[223] Const. Sacrosanctum concilium ,
sobre la sagrada liturgia, 85.

[224] Cf. Codi de Dret Canonic, c. 276
§3; 1174 §1.

[225] Cf. Codi dels Canons de les
Esglésies Orientals, c. 377; 473 §1 e 2,
1r; 538 §1; 881 §1.

[226] Congregacio per al Culte Divi i
la Disciplina dels Sagraments, Ritual
de benediccions . Orientacions
generals (17 desembre 2001), 21.

[227] Cf. Propositio 18; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
concilium , sobre la sagrada liturgia,
35.

[228] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 75; AAS 99 (207), 162-163.

[229] Ibid .

[230] Congregacio per al Culte Divi i
la Disciplina dels Sagraments,



Directori sobre la pietat popular.
Principis i orientacions (17 desembre
2001), 87.

[231] Cf. Propositio 14.

[232] Cf. Sant Ignasi d’Antioquia, Ad
Ephesios, 15, 2: Patres Apostolici , ed.
F.X. Funk, Tubingae 1901, 224.

[233] Cf. Sant Agusti, Sermo 288, 5: PL
38,1307; Sermo 120, 2: PL 38,677.

[234] «Ordenament general del
Missal Roman», 56.

[235] Ibid ., 45; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum concilium ,
sobre la sagrada liturgia, 30.

[236] Missal Roma , «Ordenament de
les lectures de la missa», 13.

[237] Cf. ibid ., 17.

[238] Propositio 40.



[239] Cf. «Ordenament general del
Missal Roma», 309.

[240] Cf. Propositio 14.

[241] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 69; AAS 99 (2007), 157.

[242] Cf. «Ordenament general del
Missal Roma», 57.

[243] Propositio 14.

[244] Cf. E]l canon 36 del Sinode
d’Hipona de I’any 393: DS, 186.

[245] Cf. Joan Pau II, Carta ap.
Vicesimus quintus annus (4 desembre
1988), 13: AAS 81 (1989), 910;
Congregacio per al Culte Diviila
Disciplina dels Sagraments,
Instruccio Redemptionis
sacramentum , sobre algunes coses
que cal observar o evitar sobre la
Santissima Eucaristia (25 marg 2004),
62.



[246] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada liturgia, 116; «Ordenament
general del Missal Roma», 41.

[247] Cf. Propositio 14.
[248] Propositio 9.
[249] Epistula 30, 7: CSEL 54, 246.

[250] Id ., Epistula 133, 13: CSEL 56,
260.

[251] Id ., Epistula 107, 9.12: CSEL 55,
300.302.

[252] Id ., Epistula 52, 7: CSEL 54, 426.

[253] Joan Pau II, Carta Novo
millennio ineunte (6 gener 2001), 31:
AAS 83 (2001), 287-288.

[254] Propositio 30; Cf. Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la Revelacié divina, 24.



[255] Sant Jeroni, Commentariorum
in Isaiam libri, Prol.: PL 24, 17 B.

[256] Propositio 21.
[257] Cf. Propositio 23.

[258] Cf. Congregacio per al Clergat,
Directori general per a la catequesi
(15 agost 1997), 94-96; Joan Pau I,
Exhort. ap. Catechesi tradendce (16
octubre 1979), 27: AAS 71 (1979),
1298-1299.

[259] Ibid ., 127; cf. Joan Pau II,
Exhort. ap. Catechesi tradendce (16
octubre 1979), 27: AAS 71 (1979),
1299.

[260] Ibid ., 128.
[261] Cf. Propositio 33.
[262] Cf. Propositio 45.

[263] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium , sobre
I’Església, 39-42.



[264] Propositio 31.

[265] N. 15: AAS 96 (2004), 846-847.
[266] N. 26: AAS 84(1992), 698.
[267] Ibid .

[268] Homilia en la missa crismal (9
abril 2009): AAS 101 (2009), 355.

[269] Ibid ., 356.

[270] Congregacio per a ’Educacio
Catolica, «Normes basiques de la
formacio dels diaques
permanents» (22 febrer 1998), 11.

[271] Ibid ., 74.
[272] Cf. ibid ., 81.
[273] Propositio 32.

[274] Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
marc¢ 1992), 47: AAS 84 (1992),
740-742.



[275] Propositio 24.

[276] Homilia en la Jornada Mundial
de la Vida Consagrada (2 febrer
2008): AAS 100 (2008), 133; cf. Joan
Pau II, Exhort. ap. postsinodal Vita
consecrata (25 mar¢ 1996), 82; AAS 88
(1996), 458-460.

[277] Congregacio per als Instituts de
Vida Consagrada i les Societats de
Vida Apostolica, Instruccio Caminar
des de Crist: un compromis renovat de
la vida consagrada en el tercer
mil-leni (19 maig 2002), 24.

[278] Cf. Propositio 24.

[279] Sant Benet, Regla, IV, 21: SC 181,
456-458.

[280] Discurs als monjos de ’abadia
de Heiligenkreuz (9 setembre 2007):
AAS 99 (2007), 856.

[281] Cf. Propositio 30.



[282] Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Christifideles laici (30
desembre 1988), 17: AAS 81 (1989),
418.

[283] Cf. Propositio 33.

[284] Exhort. ap. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), 49; AAS 74
(1982), 140-141.

[285] Propositio 20.
[286] Cf. Propositio 21.
[287] Propositio 20.

[288] Cf. Carta ap. Mulieris
dignitatem (15 agost 1988), 31: AAS 80
(1988), 1728- 1729.

[289] Propositio 17.
[290] Cf. Propositiones 9. 22.

[291] N. 25.



[292] Enarrationes in Psalmos , 85, 7:
PL 37, 1086.

[293] Origenes, Epistola ad
Gregorium , 3: PG 11, 92.

[294] Discurs als alumnes del
Seminari Roma Major (19 febrer
2007): AAS 99 (2007), 253-254.

[295] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 66: AAS 99 (2007), 155-156.

[296] Missatge final, III, 9.
[297] Ibid .

[298] «Plenaria indulgentia
conceditur christifideli qui Sacram
Scripturam, iuxta textum a
competenti auctoritate adprobatum,
cum veneratione divino eloquio
debita et ad modum lectionis
spiritalis, per dimidiam saltem
horam legerit; si per minus tempus id
egerit indulgentia erit partialis»:



Pcenitentiaria Apostolica , Enchiridion
indulgentiarum , Normee et
concessiones (16 juliol 1999), 30 §1.

[299] Cf. Catecisme de I’Església
catolica , 1471-1479.

[300] Pau VI, Const. ap.
Indulgentiarum doctrina (1 gener
1967): AAS 59 (1967), 18-19.

[301] Cf. Epistula 49, 3: PL 16, 1204 A.

[302] Cf. Congregacio per al Culte
Diviila Disciplina dels Sagraments,
Directori sobre la pietat popular.
Principis i orientacions (17 desembre
2002), 197-202.

[303] Cf. Propositio 55.

[304] Cf. Joan Pau II, Carta ap.
Rosarium Virginis Marice (16 octubre
2002); AAS 95 (2003), 5-36.

[305] Propositio 55.



[306] Cf. Congregacio per al Culte
Divi i la Disciplina dels Sagraments,
Directori sobre la pietat popular.
Principis i orientacions (17 desembre
2002), 207.

[307] Cf. Propositio 51.

[308] Cf. Homilia a la vall de Josafat,
Jerusalem (12 maig 2009): AAS 101
(2009), 473.

[309] Cf. Epistula 108, 14: CSEL 55,
324-325.

[310] Adversus heereses , 1V, 20, 7: PG
7, 1037.

[311] Carta enc. Spe salvi (30
novembre 2007), 31: AAS 99 (2007),
1010.

[312] Discurs en el trobament amb el
mon de la cultura al College des
Bernardins de Paris (12 setembre
2008): AAS 100 (2008), 730.



[313] Cf. In Evangelium secundum
Mattheeum 17, 7: PG 13, 1197 B;S.
Jeroni, Translatio homiliarum
Origenis in Lucam , 36: PL 26,
324-325.

[314] Cf. Homilia en I’Eucaristia de
Iobertura de la XII Assemblea
General Ordinaria del Sinode dels
Bisbes (5 octubre 2008): AAS 100
(2008), 757.

[315] Propositio 38.

[316] Cf. Congregacio per als Instituts
de Vida Consagrada i les Societats de
Vida Apostolica, Instruccio Caminar
des de Crist: un compromis renovat de
la vida consagrada en el tercer
mil-lenni (19 maig 2002), 36.

[317] Propositio 30.
[318] Cf. Propositio 38.

[319] Cf. Propositio 49.



[320] Cf. Joan Pau II, Carta enc.
Redemptoris missio (7 desembre
1990): AAS 83 (1991), 294-340; Id .,
Carta ap. Novo millennio ineunte (6
gener 2001), 40: AAS 93 (2001),
294-295.

[321] Propositio 38.

[322] Cf. Homilia en I’Eucaristia de
Iobertura de la XII Assemblea
General Ordinaria del Sinode dels
Bisbes (5 octubre 2008): AAS 100
(2008), 753-757.

[323] Propositio 38.
[324] Missatge final, IV,12.

[325] Pau VI, Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi (8 desembre 1975), 22: AAS
68 (1976), 20.

[326] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humance , sobre la llibertat
religiosa, 2.7.

[327] Cf. Propositio 39.



[328] Cf. Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2009:
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (12 desembre
2008), 8-9.

[329] Exhort. ap. Evangelii nuntiandi
(8 desembre 1975), 19: AAS 68 (1976),
18.

[330] Cf. Propositio 39.

[331] Joan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 abril 1963), I: AAS 55 (1963),
259.

[332] Cf. Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus (1 maig 1991), 47:
AAS 83 (1991), 851-852; Id ., Discurs a
I’Assemblea general de les Nacions
Unides (2 octubre 1979), 13: AAS 71
(1979), 1152-1153.

[333] Cf. Compendi de la doctrina
social de Església , 152-159.



[334] Cf. Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2007 (8 desembre
2006), 10: L’Osservatore Romano , ed.
en llengua espanyola (15 desembre
2006), 5-6.

[335] Cf. Propositio 8.

[336] Homilia al final de la Setmana
de pregaria per la unitat dels
cristians (25 gener 2009):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (30 gener 2009), 6.

[337] Homilia en la clausura de la XII
Assemblea General Ordinaria del
Sinode dels Bisbes (26 octubre 2008):
AAS 100 (2008), 779.

[338] Propositio 11.

[339] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 28: AAS 98 (2006),
240.

[340] De doctrina christiana , 1,
35,39-36,40: PL 34, 34.



[341] Cf. Missatge per a la XXI
Jornada Mundial de la Joventut de
2006: AAS 98 (2006), 282-286.

[342] Cf. Propositio 34.
[343] Cf. ibid .

[344] Homilia en I’inici solemne del
ministeri petri (24 abril 2005): AAS 97
(2005), 712.

[345] Cf. Propositio 38.

[346] Homilia amb motiu de la XVII
Jornada Mundial del Malalt (11
febrer 2009): L’Osservatore Romano ,
ed. en llengua espanyola (120 febrer
2009), 7.

[347] Cf. Propositio 35.
[348] Propositio 11.

[349] Cf. Carta enc. Deus caritas est
(25 desembre 2005), 25: AAS 98
(2006), 236-237.



[350] Propositio 11.

[351] Homilia en la XLII Jornada
Mundial de la Pau 2009 (1 gener
2009): L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (9 gener 2009), 6.

[352] Propositio 54.

[353] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 92: AAS 99 (2007), 176-177.

[354] Joan Pau II, Discurs a la
UNESCO (2 juny 1980), 6: AAS 72
(1980), 738.

[355] Cf. Propositio 41.
[356] Cf. ibid .

[357] Cf. Joan Pau II, Carta enc. Fides
et ratio (14 setembre 1998), 80: AAS
91 (1999), 67-68.

[358] Cf. Lineamenta 23.

[359] Cf. Propositio 40.



[360] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Inter mirifica , sobre els mitjans de
comunicacio social; Consell Pontifici
per a les Comunicacions Socials,
Instr. past. Communio et progressio ,
sobre els mitjans de comunicacid
social, preparada per manament
especial del concili ecumenic Vatica
IT (23 maig 1971): AAS 63 (1971),
593-656; Joan Pau II, Carta ap. El
rapid desenvolupament (24 gener
2005): AAS 97 (2005), 265-274; Consell
Pontifici per a les Comunicacions
Socials, Instr. past. Z£tatis nove,
sobre les comunicacions socials en el
vinte aniversari de la Communio et
progressio (22 febrer 1992): AAS 84
(1992), 447-468; Id ., L’Església i
Internet (22 setembre 2002).

[361] Cf. Missatge final, IV,11; Benet
XVI, Missatge per a la XLIII Jornada
mundial de les comunicacions socials
2009 (24 gener 2009): L’Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(30 gener 2009), 3.



[362] Cf. Propositio 44.

[363] Joan Pau II, Missatge per a la
XXXVI Jornada mundial de les
comunicacions socials 2002 (24 gener
2002), 6: L’Osservatore Romano , ed.
en llengua espanyola (25 gener 2002),

p. 5.

[364] Cf. Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi (8 desembre 1975), 20: AAS
68 (1976), 18-19.

[365] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 78: AAS 99 (2007), 165.

[366] Cf. Propositio 48.

[367] Comissio Biblica Pontificia, «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), IV, B.

[368] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Ad
gentes , sobre I’activitat missionera
de ’Església, 22; Comissio Biblica
Pontificia, La interpretacio de la



Biblia en ’Església (15 abril 1993), IV,
B.

[369] Joan Pau II, Discurs als bisbes
de Keénia (7 maig 1980), 6: AAS 72
(1980), 497.

[370] Cf. Instrumentum laboris , 56.

[371] Comissio Biblica Pontificia, «La
interpretacio de la Biblia en
I’Església» (15 abril 1993), IV, B.

[372] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelacié divina, 22.

[373] Cf. Propositio 42.
[374] Cf. Propositio 43.

[375] Benet XVI, Homilia durant
I’'Hora Tércia de la primera
Congregacio general del Sinode dels
Bisbes (6 octubre 2008): AAS (2008),
760.



[376] Entre les nombroses
intervencions de tipus divers,
recordeu: Joan Pau II, Carta enc.
Dominum et vivificantem (18 maig
1986): AAS 78 (1986), 809-900; Id .,
Carta enc. Redemptoris missio (7
desembre 1990): AAS 83 (1991),
249-340; Id ., Discursos i homilies a
Assis amb motiu de la Jornada de
pregaria per la pau, el 27 d’octubre
de 1986: L’Osservatore Romano , ed.
en llengua espanyola (2 novembre
1986), 1-2. 11-12; Jornada de pregaria
per la pau al mon (24 gener 2002):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (1 febrer 2002),
5-8; Congregacio per a la Doctrina de
la Fe, Decl. Dominus Iesus , sobre la
unicitat i la universalitat salvadora
de Jesucrist i de I’Església (6 agost
2000): AAS 92 (2000), 742-765.

[377] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Nostra eetate , sobre les relacions de
I’Església amb les religions no
cristianes, 3.



[378] Cf. Discurs als ambaixadors
dels paisos de majoria musulmana
acreditats davant la Santa Seu (25
setembre 2006): AAS 98 (2006),
704-706.

[379] Cf. Propositio 53.
[380] Cf. Propositio 50.
[381] Ibid .

[382] Joan Pau II, Discurs en el
trobament amb els joves musulmans
a Casablanca (El Marroc) (19 agost
1985), 5: AAS 78 (1986), 99.

Traduccio Conferéencia
Episcopal Tarraconense

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/verbum-
domini-exhortacio-apostolica-
postsinodal/ (19/12/2025)


https://opusdei.org/ca-es/article/verbum-domini-exhortacio-apostolica-postsinodal/
https://opusdei.org/ca-es/article/verbum-domini-exhortacio-apostolica-postsinodal/
https://opusdei.org/ca-es/article/verbum-domini-exhortacio-apostolica-postsinodal/
https://opusdei.org/ca-es/article/verbum-domini-exhortacio-apostolica-postsinodal/

	Verbum Domini. Exhortació apostòlica postsinodal

