
opusdei.org

“Val la pena!” (V): En
la seva puresa
original, en la seva
novetat radiant

El Senyor va prometre que
l’Esperit Sant acompanyaria la
seva Església perquè fos fidel,
és a dir, atenta a transmetre el
que havia rebut en un diàleg
permanent amb cada època.
Aquesta és també la manera en
què l’Opus Dei camina al llarg
de la història.

24/02/2023



«Us he dit tot això perquè, quan
arribi aquell temps, recordeu que ja
us ho havia predit» (Jn 16, 4).
Aquestes paraules que Jesús
pronuncia durant l’Última Cena es
projecten decididament cap al futur:
fan que avui llegim la seva oració
sacerdotal com si estiguessin
dirigides a nosaltres, com una mena
de testament sempre viu. Gran part
del que el Senyor confia als seus
deixebles en aquells últims moments
fa referència a l’enviament de
l’Esperit Sant: «Quan vingui l’Esperit
de la veritat, us conduirà cap a la
veritat sencera. Ell no parlarà pel seu
compte: comunicarà tot el que senti
dir i us anunciarà l’esdevenidor» (Jn
16, 13). Aquesta tensió cap al futur
ens ha de portar a preguntar-nos, en
tot moment: «Què espera avui el
Senyor de nosaltres, els cristians?».
És la pregunta que es feia el prelat de
l’Opus Dei pocs mesos després de
rebre aquest encàrrec del Senyor. I
responia: «Que sortim a la trobada



de les inquietuds i necessitats de les
persones, per portar a tothom
l’Evangeli en la seva puresa original
i, alhora, al mateix temps, novetat
radiant».[1]

Déu es continua lliurant als homes

La passió, la mort i la resurrecció de
Jesús, nucli de la Revelació de Déu als
homes, es va produir en un lloc
concret i en un moment històric
precís. Tanmateix, no es tracta d’un
esdeveniment que hagi passat a la
història, com succeeix amb totes les
altres coses: el misteri pasqual
continua donant fruit avui. De fet,
l’Eucaristia, que és la forma
sacramental d’aquests
esdeveniments, no és només un
record, sinó que és memòria, en el
sentit bíblic de l’expressió: fa present
aquest misteri en tots els temps; és
lliurament —traditio— de l’amor
misericordiós del Pare al món. Tot i
que torna a presentar un



esdeveniment històric concret,
l’Eucaristia ens mostra que el valor
de la Pasqua trenca les barreres del
temps per inserir-se en els nostres
dies. I això no passa només amb
aquest nucli de la manifestació de
Déu, sinó, en certa manera, amb tots
els ensenyaments de Jesús: ell ens
confia la tasca de lliurar —tradere—
aquesta Bona Notícia en cada
moment de la història (cf. Mt 28,
19-20).

Aquesta missió, per la qual
«l’Església, amb la seva doctrina,
amb la seva vida i el seu culte,
perpetua i transmet a cada generació
tot allò que és i tot allò que creu»,[2]

implica necessàriament un progrés.
Tot i que sovint es considera aquesta
noció com a oposada a la de tradició,
es tracta d’un malentès. En realitat,
totes dues expressen un moviment
harmònic: tant transmetre com
progressar indiquen una obertura a
la història. I això és el que fa



l’Església quan camina lliurant la
seva vida als homes i les dones de
cada època. El protagonista d’aquesta
tradició, d’aquest lliurament, és
l’Esperit Sant, que fa eternes en la
història les paraules de Jesús; i també
ell és el protagonista del progrés,
especialment a través de la vida de
cadascun dels sants, que «posa de
manifest i dona a conèixer aspectes
sempre nous del missatge evangèlic».
[3]

La frescor dels orígens

Aquesta manera de ser de l’Església
es replica en cadascuna de les
realitats vives que formen l’únic Cos
de Crist. És també, per tant, la
manera de ser de l’Opus Dei, «vell
com l’Evangeli i, com l’Evangeli,
també nou».[4] A l’Obra, com a
l’Església, tradició i progrés formen
un tot harmònic, com el formen
també santedat i apostolat. La
santedat, en efecte, s’expressa en la



fidelitat a un esperit rebut de Déu, i
l’apostolat es desenvolupa al mig
d’un món necessàriament canviant.
Aquesta harmonia és un fruit de
l’Esperit Sant, que ens impulsa tant a
valorar els ensenyaments rebuts com
a renovar la nostra il·lusió per obrir
nous camins per portar l’Evangeli al
cor dels homes i les dones del nostre
temps.

Quan el que es transmet és una vida,
un esperit, una manera de ser, la
fidelitat té lloc necessàriament des de
l’obertura a la història. El que
l’Església entrega a cada època no
són objectes, coses inanimades, sinó
una forma viva, la forma Christi que
està cridada a transformar cada
cultura des de dins. Qui, en anunciar
l’Evangeli, renunciés a comprendre
la situació històrica del seu
interlocutor i la situació històrica de
la societat en què es mou, i es
preocupés només d’ensenyar una
doctrina abstracta, com fixada una



vegada per sempre, no estaria
transmetent fidelment el missatge de
Jesucrist.

En la traditio evangelii, la transmissió
de l’Evangeli, la fidelitat s’assembla a
la continuïtat d’un riu viu, cabalós,
que ens posa en contacte amb la
frescor dels orígens. Benet XVI
explicava com l’Esperit Sant assegura
«el vincle entre l’experiència de la fe
apostòlica, viscuda en la comunitat
original de deixebles, i l’experiència
actual de Crist a la seva Església (...).
La tradició —continuava— no és una
transmissió de coses o de paraules,
una col·lecció de coses mortes. La
tradició és el riu viu que ens
connecta amb els orígens, el riu viu
en què els orígens estan sempre
presents».[5]

L’Opus Dei transmet al món un
esperit, un estil cristià de vida, una
comprensió de la profunda relació
filial amb Déu que s’origina en el



Baptisme. Aquest esperit, com la
Tradició de l’Església de la qual
forma part, no es pot codificar i
especificar en tots els seus aspectes,
ni ho ha de fer. A més, alguna
concreció d’avui no necessàriament
continuarà vigent demà, perquè el
que es transmet al llarg del temps no
és tant això com un esperit filial pel
qual vivim en Crist, capaç de donar
vida en cada nova situació que la
història presenta. «Cada cop que
intentem tornar a la font i recuperar
la frescor original de l’Evangeli —ha
escrit el Papa Francesc—, brollen
nous camins, mètodes creatius, altres
formes d’expressió, signes més
eloqüents, paraules carregades de
renovat significat per al món actual».
[6]

Un aggiornamento en la vida
personal

Jesús va encomanar als seus
deixebles la tasca d’arribar a tots els



homes i a tots els pobles, i conèixer-
ne la cultura i el context. Per
expressar aquest repte s’utilitza
sovint la paraula italiana 
aggiornamento, que literalment
significa “renovar-se”, “posar-se al
dia”. La van utilitzar, per exemple,
sant Joan XXIII i els seus successors
per referir-se a la missió del Concili
Vaticà II. En si mateix, el terme
expressa la sol·licitud per no perdre
rellevància, per estar en sintonia
amb el que la gent entén o
experimenta. Tanmateix, hi va haver
qui en va empobrir el significat
advocant perquè l’Església es «posés
al dia», en el sentit de plegar-se
simplement a les circumstàncies dels
temps, com qui «ajusta» el seu
missatge a les exigències de les
diferents novetats, i al cap i a la fi
perd el missatge.

Sant Josepmaria no va tardar a
rebatre aquesta segona comprensió
del terme. En diverses ocasions, va



advertir que no és l’Església la que
s’ha d’adaptar als temps, sinó que és
cada època la que necessita descobrir
el missatge salvador de Jesucrist:
«L’aggiornamento —deia—, s’ha de
fer, abans que res, en la vida
personal, per posar-la d’acord amb
aquesta vella novetat de l’Evangeli».
[7] Afegia, a més, que una persona que
viu l’esperit de l’Opus Dei, en la
mesura que treballa al mig del món i
està plenament incorporada en els
processos de la societat, hauria
d’estar naturalment al dia, 
aggiornato, i actualitzar també
d’aquesta manera la seva missió.

Aquest dinamisme de la fidelitat, ha
explicat el Prelat de l’Opus Dei, es
produeix sobretot com un
«aggiornamento natural»: el d’una
persona que encarna l’esperit que va
transmetre sant Josepmaria. «És,
sobretot, en l’àmbit de l’apostolat
personal —que és el principal a
l’Obra—, i en el d’orientar amb sentit



cristià les professions, les institucions
i les estructures humanes, on
intentem posar iniciativa i creativitat
per arribar al tracte d’amistat sincera
amb nombroses persones i portar la
llum de l’Evangeli a la societat».[8]

Les persones que intenten encarnar
l’esperit de l’Opus Dei estan
habitualment predisposades, per la
seva mateixa vocació, a aquesta
«continuïtat creativa». Tanmateix,
aquesta disposició no és automàtica:
per ser creatius, cal «conèixer en
profunditat el temps en què vivim,
les dinàmiques que el travessen, les
potencialitats que el caracteritzen, i
els seus límits i les injustícies, de
vegades greus, que l’afligeixen».[9] Si
la idea d’«adaptació» fa pensar en
una sèrie de forces que empenyen
des de fora, i que demanen que es
modelin a les noves exigències dels
temps, expressions com «fidelitat
dinàmica» o «continuïtat creativa»
miren més aviat cap a una activitat



des de dins, des d’una vida interior
vibrant, per la qual cadascú pensa i
actua amb creativitat, en un diàleg
constant amb la realitat que
l’envolta.

La creativitat està, doncs,
estretament lligada a la
«professionalitat» en el sentit més
genuí del terme; estimula la
intel·ligència —intus legere, llegir
dins— amb la qual es penetra en les
coses, sense quedar-se a la superfície.
La creativitat és fruit de l’amor al
món i a les persones, perquè implica
l’esforç de buscar nous camins, sense
cedir a la facilitat d’una repetició
literal del que s’ha adquirit, que
sempre és menys exigent per a un
mateix i menys eficaç per als altres.
La creativitat és, en fi, fruit de
l’oració sincera: només mirant Jesús,
centre de la història, es poden trobar
noves claus per entrar al cor dels
nostres contemporanis.



El deixeble farà obres més grans

En estudiar com la doctrina cristiana
s'ha anat desplegant al llarg del
temps, sant John Henry Newman es
va adonar que tota la predicació de
Jesús contenia, com una llavor, tot el
que el cristianisme arribaria a ser al
llarg de la història.[10] S’entén així
com, igual com una llavor germina i
floreix en funció de la qualitat del
sòl, de les condicions climàtiques i de
les circumstàncies ambientals, el
cristianisme ha donat lloc, al llarg de
la història, a fenòmens aparentment
inèdits que en realitat no són 
absolutament nous, perquè estaven
continguts en la llavor. Tanmateix,
està clar que aquells fruits, amb els
seus colors i les seves fragàncies,
necessitaven un temps oportú i les
condicions favorables per arribar a
ser possibles.

La fe dels primers deixebles en la
presència real del cos de Crist en



l’Eucaristia, per exemple, va ser la
llavor que fructificaria molt temps
després en forma de culte eucarístic
fora de la Santa Missa, en la
construcció d’Esglésies, o en la nostra
adoració davant dels sagraris.
Tanmateix, tot això no va poder
començar a madurar fins que, al
segle IV, els cristians van començar a
tenir les condicions per
desenvolupar el culte eucarístic. Tota
novetat genuïna remet a la llavor de
l'origen, quan el fruit encara era
invisible.

Una cosa similar passa amb l’esperit
de l’Obra. Certament, sant
Josepmaria va rebre l’essència del
carisma, el nucli del que es
transmetria amb el temps, però no
podia preveure tot el que s’originaria
a partir d’aquest missatge. Ja durant
la seva vida, de fet, va fer
experiència moltes vegades
d’aquesta realitat, i és lògic que això
continuï passant al llarg dels segles.



Resant en veu alta durant la seva
estada a la Legació d’Hondures el
1937, ho expressava així: «Per la
misericòrdia de Déu, soc la primera
baula, i vosaltres sou també primeres
baules d’una cadena que es
continuarà pels segles sense fi. Jo no
estic sol; ara hi ha ànimes —i
n’arribaran moltes més en el futur—
disposades a patir amb mi, a pensar
amb mi, a participar amb mi de la
vida que Déu ha dipositat en aquest
cos de l’Obra, que amb prou feines
ha nascut».[11]

Mons. Fernando Ocáriz, en un dels
seus primers viatges com a Pare
d’aquesta família, assenyalava a
Madrid que tota nova etapa a l’Opus
Dei «és una bona ocasió perquè
cadascú es plantegi començar una
altra vegada, per sentir l’Obra a les
nostres mans amb més agraïment i
més responsabilitat».[12] Aquest
dinamisme de la vida ja el va
anunciar Jesús als seus deixebles en



la seva oració sacerdotal durant
l’Última Cena: «Qui creu en mi,
també farà les obres que jo faig, i
encara en farà de més grans» (Jn 14,
12). La novetat en la continuïtat, per
la qual l’arbre creix i s’enrobusteix,
és en definitiva el resultat de la
identificació amb Jesucrist i de la
docilitat al seu Esperit. En el pla de
Déu per als homes, són el Fill i
l’Esperit Sant que ens mostren per
què la veritat i la història no
s’oposen: el Fill, la Veritat en
persona, és Aquell cap al qual apunta
la història i del qual tota la història
rep el seu sentit; i l’Esperit, que guia
l’Església en el seu caminar terrenal,
és Aquell que ens conduirà a la
veritat completa.

Giuseppe Tanzella-Nitti



[1] Mons. F. Ocáriz, Missatge, 7.VII.
2017.

[2] Concili Vaticà II, Dei Verbum, núm.
8.

[3] Benet XVI, Discurs, 19.XII.2019.

[4] Sant Josepmaria, Converses, núm.
24.

[5] Benet XVI, Audiència, 26.IV.2016.

[6] Francesc, Evangelii gaudium, núm.
11.

[7] Sant Josepmaria, Converses, núm.
72.

[8] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
19.III.2022, núm. 10.

[9] Mons. F. Ocáriz, Missatge, 7.VII.
2017.

[10] Cf. J. R. Newman, Ensayo sobre el
desarrollo de la doctrina cristiana,



Universidad Pontificia de Salamanca,
2009.

[11] Sant Josepmaria, Crecer para
adentro, p. 85 (AGP, biblioteca, P12).

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Viatge
pastoral a Madrid, VI/VII.2017, a:
www.opusdei.org

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-v-
en-la-seva-puresa-original-en-la-seva-

novetat-radiant/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/ca-es/article/fernando-ocariz-prelat-opus-dei-visita-madrid/
https://opusdei.org/ca-es/article/fernando-ocariz-prelat-opus-dei-visita-madrid/
https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-v-en-la-seva-puresa-original-en-la-seva-novetat-radiant/
https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-v-en-la-seva-puresa-original-en-la-seva-novetat-radiant/
https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-v-en-la-seva-puresa-original-en-la-seva-novetat-radiant/
https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-v-en-la-seva-puresa-original-en-la-seva-novetat-radiant/

	“Val la pena!” (V): En la seva puresa original, en la seva novetat radiant

