
opusdei.org

“Val la pena!” (IV):
De generació en
generació

Amb l’avenç dels anys i de les
generacions, la família de
l’Opus Dei està cridada a ser
fidel al regal que Déu va fer al
món el 2 d’octubre del 1928, un
carisma «vell com l’Evangeli i,
com l’Evangeli, també nou».

08/02/2023

«El Senyor desfà els plans de les
nacions, tira a terra els propòsits dels
pobles» (Sl 33, 10). Aquest vers del



salmista ens podria semblar una
mica sever si pensem en els nostres
projectes personals. Tanmateix, si hi
fem atenció, el salm fa referència
concretament a la fragilitat del que
es construeix prescindint de Déu,
posant els fonaments «damunt de
sorra» (cf. Mt 7, 26). Per això,
continua el salmista: «Però els plans
del Senyor persisteixen, manté per
sempre els propòsits del seu cor» (Sl
33, 11). La Sagrada Escriptura ens
recorda de moltes maneres la
flaquesa del que és purament humà,
encara que sembli fort, davant
l’enorme solidesa de tot el que Déu
inicia en la història, malgrat la seva
fragilitat aparent. I l’Opus Dei és
precisament un d’aquests projectes
del cor de Déu que, amb el temps, es
desplega de generació en generació.

Amb la frescor del 2 d’octubre del
1928



Si haguéssim de resumir en una sola
frase el gran «projecte» del cor de
Déu que és l’Opus Dei, ho podríem
fer probablement amb aquelles
paraules de Jesús que van ressonar al
cor de sant Josepmaria el 7 d’agost
del 1931: «I jo, quan seré enlairat
damunt la terra, atrauré tothom cap
a mi» (Jn 12, 32). En realitat, aquest
projecte del Senyor és molt més antic
que l’Obra: és un pla en curs des de
fa més de dos mil anys que explica la
raó de ser de la vida de tota
l’Església; un projecte al qual són
convocats homes i dones de totes les
races, llengües, èpoques i condicions
per formar un sol poble. Tanmateix,
el 2 d’octubre del 1928 Déu va voler
donar un nou impuls a aquest
projecte i va crear una nova família
en el si de la seva Església. Així
sintetitzava sant Josepmaria la
intuïció d’aquell moment: «Que, en
tots els llocs del món, hi hagi
cristians amb una dedicació personal



i libèrrima, que siguin altres Crists».
[1]

L’Obra és molt jove en comparació
amb l’Església i amb tantes
institucions que han sorgit al llarg de
la seva història. Tot i així, a mesura
que ens apropem al seu primer
centenari, i en percebre com han
canviat les circumstàncies
històriques respecte al moment
fundacional, és lògic que ens
preguntem per la manera de
continuar sent fidels a aquest
carisma diví. «El centenari serà un
temps de reflexió sobre la nostra
identitat, la nostra història i la nostra
missió»,[2] ha escrit el prelat de l’Opus
Dei. Ens omple de pau la idea de
desplegar, a l’empara de l’Església,
aquesta inquietud per ser cada
vegada més fidels. L’Esperit Sant ha
sabut fer de la seva Església un poble
fidel enmig de tantes vicissituds de la
història, i encoratjart-la perquè no
perdés la seva frescor i la seva



fecunditat. Per això, és precisament
des de molt endins de l’Església com
podrem transmetre a les generacions
futures l’Opus Dei, «amb la mateixa
puixança i frescor d’esperit que tenia
el nostre Pare el 2 d’octubre del
1928».[3] Contribuir a aquesta
continuïtat fidel també forma part
del nostre camí.

Per ser milícia, cuidar de la família

Sant Josepmaria utilitzava sovint el
binomi «família i milícia» per
descriure la naturalesa de la nova
realitat que Déu li havia demanat
que fundés. Per això, una continuïtat
fidel té molt a veure amb custodiar
l’actualitat d’aquesta descripció, amb
mantenir ben oxigenats aquests dos
pulmons. Recordar que l’Obra ha
estat volguda per Déu com una
família ens ajudarà, en primer lloc, a
tenir present que els llaços que ens
uneixen no són primàriament fruit
de la nostra lliure elecció, sinó de



l’acceptació d’un do rebut, de la
mateixa manera que no triem els
nostres pares ni els nostres germans.
El pes que puguin tenir afinitats de
caràcter, d’edat o d’una altra mena és
secundari: no és decisiu a l’hora
d’oferir el nostre afecte. Per això,
monsenyor Xavier, segon successor
de sant Josepmaria, repetia sovint:
«Que us estimeu». És una invitació a
redescobrir la vida dels nostres
germans, a no excloure ningú de la
nostra amistat.

Aquest caràcter de família de l’Opus
Dei també té, des del principi, dos
trets fonamentals que podríem
resumir així: som una llar i tenim un 
aire de família. La llar és l’espai que
permet la intimitat i el creixement en
un clima agradable, d’estima mútua.
Salta a la vista, llavors, la
importància que té per a la
continuïtat fidel la feina de
l’Administració dels centres de l’Opus
Dei —«apostolat dels apostolats»,



com l’anomenava sant Josepmaria—,
i la necessitat de l’afany de cadascú
per fer llar.

Al seu torn, com passa a totes les
cases, també tenim un aire de família
propi, únic, recognoscible a
qualsevol lloc, però que presenta
també tota la varietat de l’extensió
territorial de l’Obra. Aquest aire està
marcat per la secularitat —som
cristians al mig del món, iguals que
els altres—, per l’elegància dels qui
valoren la bona educació en la
convivència i per la nostra pròpia
història. Els costums i les tradicions
de la vida de família, que ens
vinculen amb el nostre origen, ens
ajuden a sentir-nos part d’una cosa
que ens transcendeix; ens donen una
clau per situar-nos al món
adequadament: no com a individus
aïllats, sinó precisament com a
membres d’una família. A més, els
centres de l’Opus Dei han estat
sempre llars obertes a tots els que



volen participar en les seves
activitats; «han de ser llocs en què
moltes persones trobin un amor
sincer i aprenguin a ser amigues de
veritat».[4]

D’altra banda, cal recordar que el fet
que l’Opus Dei és milícia significa
comprendre la nostra vida en els
mateixos termes que la de Jesús. Com
que «no és possible de separar en
Crist el seu ésser de Déu-Home i la
seva funció de Redemptor»,[5] els
cristians tampoc podem entendre
l’apostolat com una mera activitat
externa, sinó com una cosa
constitutiva: «No fem apostolat, som
apòstols».[6] En aquest sentit, el Papa
Francesc ha subratllat que «la nova
evangelització ha d’implicar un nou
protagonisme de cadascun dels
batejats. Aquesta convicció es
converteix en una crida dirigida a
cada cristià, perquè ningú no
postergui el seu compromís amb
l’evangelització, perquè si un de debò



ha fet una experiència de l’amor de
Déu que el salva, no necessita gaire
temps de preparació per sortir a
anunciar-lo».[7] L’Obra ha estat i és
milícia, perquè existeix per portar la
felicitat de la vida amb Déu a tots els
homes.

De l’enlluernament a l’amor

El primer capítol de Forja recull
moltes reflexions de sant Josepmaria
entorn de la vocació. El capítol té
com a títol «Enlluernament», perquè
una crida de Déu, quan és autèntica,
suposa una ampliació sorprenent
d’horitzons, una revelació de l’amor
personalíssim de Déu per cadascú. El
centre lluminós d’aquest
enlluernament no pot ser cap altre
que Jesús, que és qui crida i aquell a
qui responem. Tanmateix, tots hem
experimentat com Crist se serveix de
l’atracció que susciten els cristians
per donar-se a conèixer: l’Església
participa de la seva bellesa (cf. Ef 5,



27). Per això, la crida de Crist a
seguir-lo en l’Opus Dei està guiada
per un enlluernament davant de la
vida d’aquesta família: d’una manera
o una altra, tots hem intuït que
aquest era el nostre lloc per viure al
costat de Déu.

Si pensem en la nostra vocació a
l’Opus Dei des de l’analogia amb
l’experiència de l’amor humà, podem
trobar algunes llums per al nostre
camí. En l’amor entre esposos, el pas
del temps permet progressar de
l’enamorament cap a l’amor. Es tracta
d’un progrés —no d’un retrocés— en
què pot decaure cert entusiasme, en
el qual apareixen davant dels nostres
ulls les debilitats de la persona
estimada. Però és precisament
aquest tocar de peus a terra, aquest
contacte amb la realitat, el que
permet que sorgeixi l’amor veritable:
un amor pel qual un és capaç de
lliurar-se a algú que no és perfecte,
amb la convicció que és qui dona



sentit a la nostra vida. En aquest
progrés, tots dos trobaran cada
vegada més motius per estimar-se, i
la seva vida junts adquirirà una
solidesa que no tenia en els primers
moments. Si, en canvi, es deixen
envair per la tebiesa i el desencant,
l’amor retrocedirà; no es produirà
aquest pas necessari de
l’enamorament a l’amor. La tebiesa,
en efecte, és una malaltia de la
voluntat, que sembla incapaç de
moure’s una vegada ha passat
l’entusiasme; el desencant, per la
seva part, és un defecte de la
intel·ligència, incapaç d’assumir
adequadament la imperfecció pròpia
i aliena. Es tracta, doncs, de dos
enemics que convé desemmascarar
per poder viure d’amor al llarg de
tota la vida.

En primer lloc, comprendrem que un
enlluernament per l’Obra, com a camí
d’unió amb Jesús, constitueix un
signe de vocació del qual no es pot



prescindir en la labor de
discerniment. Després, sabrem
valorar la part positiva de passar
d’aquest enlluernament inicial a una
consideració més serena de la
realitat, a un enlluernament més
profund, més madur, superant
situacions ideals que ens
incapacitarien per estimar.
Finalment, arribarem a poder llegir
la nostra vida en la d’aquells
germans i germanes nostres «que ens
han precedit en el camí i ens han
deixat un testimoni preciós d’aquest 
val la pena».[8]

Augmentar l’herència

És característic d’una família deixar
una herència, moltes vegades
material, a la generació següent. De
fet, al llarg de la història, l’acte de
desheretar un fill ha estat considerat
un dels càstigs més terribles que pot
infligir un pare. Alhora, també és
característic de la família el desig



d’augmentar l’herència rebuda, per
passar-la, millorada, a les
generacions successives. Amb el pas
dels anys, els homes i les dones que
es van incorporant a l’Opus Dei
reben una herència augmentada pels
qui els han precedit. Així, a l’esperit
que Déu va lliurar a sant Josepmaria,
herència fonamental de la qual
l’Obra no es pot descapitalitzar, s’hi
sumen tant algunes maneres de
viure el nostre esperit, pròpies de
cada moment, com algunes obres
d’apostolat corporatiu, fruit de la
magnanimitat dels qui ens han
precedit. Serà la tasca de cada
generació transmetre viu i fresc
l’esperit de l’Obra, adaptar les
concrecions accidentals, fruit de cada
temps, i renovar l’impuls que
requereixin les diferents obres
apostòliques corporatives.

Aquesta empresa d’augmentar
l’herència de l’Opus Dei exigeix, en
primer lloc, un afany personal



important per formar-nos en l’esperit
de l’Obra i per endinsar-nos sempre
més en la vida de sant Josepmaria,
conscients que va ser el transmissor
d’un carisma diví. Són les obres de
Déu les que fecunden la història, i no
les ocurrències humanes, per molt
brillants que puguin semblar a
primera vista. Per això, cada vegada
serà més important aprofundir en la
comprensió del que Déu va voler el 2
d’octubre del 1928.

En segon lloc, convé que sintonitzem
vitalment amb una convicció de sant
Josepmaria que ens ajudarà a «ser
Opus Dei» en les nostres coordenades
espaciotemporals: la modernitat
radical de l’Evangeli respecte a les
diferents cultures, en què el primer
és el que vivifica les segones.
D’aquesta manera, el que és
veritablement nou —l’Evangeli, llegit
també tenint en compte el carisma
de l’Opus Dei— il·luminarà les
ombres d’algunes manifestacions



culturals, aparentment modernes,
que neixen de la confusió i de la
mentida del pecat. Això requereix
distingir amb saviesa i delicadesa el
que forma l’esperit del que és una
concreció que pot canviar, i que
efectivament ha canviat en el temps.
En aquest àmbit, el Papa anima tots
els cristians a no refugiar-se en el
«sempre s’ha fet així», perquè
aquesta actitud «mata la llibertat,
mata l’alegria, mata la fidelitat a
l’Esperit Sant que sempre actua cap
endavant, i porta endavant
l’Esperit».[9]

Sant Josepmaria resumia en frase
rodona la novetat perenne de
l’esperit de l’Obra: és, deia, «vell com
l’Evangeli i, com l’Evangeli, també
nou».[10] La consciència serena
d’aquesta modernitat ens encamina
cap a un apostolat lliure i
responsable, que s’adapta a cadascú
«com el guant a la mà», per poder
transmetre l’Evangeli al nostre món.



«Jesucrist estima especialment
aquells que busquen tenir la vida
que Ell ha volgut i predicat», va
escriure en una ocasió. «I l’Opus Dei,
sense normes accidentals rígides, per
no entorpir amb disposicions
antiquades l’adaptabilitat de l’Obra
al temps, amb realitats d’unió, de pau
i de caritat, crea una organització de
catòlics cultes i conseqüents per a
l’actuació social i pública».[11]

Finalment, augmentar l’herència de
l’Opus Dei requereix també —Déu i
l’Obra hi compten— creativitat per
revitalitzar, quan sigui convenient,
les obres d’apostolat ja existents i per
donar lloc a tantes altres de noves, de
tipus molt divers. La fidelitat
institucional ens portarà de vegades
a esforçar-nos per mantenir obres
que d’altres van posar en marxa, i a
donar-los el vigor que cada època
requereixi. Millorar el que altres van
iniciar és un signe de maduresa en



els qui formen part d’una institució
que avança en el temps.

Una paternitat que continua

Tot i que algunes veus en el debat
cultural hagin postulat la «mort del
pare» com a requisit per a
l’emancipació de l’ésser humà, les
conseqüències d’aquesta proposta
estan a la vista de tothom i es jutgen
per si mateixes: les persones estan
més soles i, per això, són més
vulnerables. Allò que buscava
conduir a la llibertat ha portat a una
esclavitud més gran. En una família,
el pare no és, al cap i a la fi, un
obstacle per a la llibertat, sinó una
condició necessària perquè la
mateixa família existeixi i compleixi
la seva missió: capacitar-nos per
estimar, oferir-nos un lloc segur per
créixer de manera saludable.

A l’Opus Dei, la paternitat
encomanada al nostre Pare continua
en la figura dels seus successors.



Aquesta paternitat ens recorda que
som fills estimats del Pare del cel,
anima el nostre amor a Déu i als
altres, ens sosté en la fidelitat a les
crides de Déu i a l’herència familiar
—l’esperit de l’Obra— que a tots ens
correspon cuidar. El fet que
correspongui al prelat de l’Opus Dei,
juntament amb els Consells que
l’ajuden en la seva tasca de govern, el
discerniment del que pertany a
l’esperit de l’Obra i del que és
mudable[12] no respon a uns criteris
d’organització institucional, sinó a la
naturalesa familiar de l’Opus Dei
dins de l’Església. La paternitat en
l’Obra és, per tant, una prova més de
la misericòrdia de Déu amb
nosaltres; és una manifestació que
«el cel s’entossudeix que es faci».[13]

«Penso en l’Obra i em quedo 
abobao».[14] Aquestes paraules de sant
Josepmaria no reflecteixen l’emoció
passatgera d’un amor adolescent,
incapaç de percebre les dificultats, i



que anul·laria la capacitat de millora.
Reflecteixen, més aviat, l’amor viu de
qui deixa que la gràcia de Déu
treballi al seu cor, any rere any. Per
ser baules d’aquesta cadena, en la
història que va començar el 1928,
necessitem un cor així.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] Cf. A. Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, 1, p. 380.

[2] Mons. F. Ocáriz, Missatge, 10.VI.
2021.

[3] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral
19.III.2022, núm. 12.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1.XI.2019, núm. 6.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 122.



[6] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
14.II.2017, núm. 9.

[7] Francesc, Ex. ap. Evangelii
Gaudium, núm. 120.

[8] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
19.III.2022, núm. 5.

[9] Francesc, Homilia, 8.V.2017.

[10] Sant Josepmaria, Converses, núm.
24.

[11] Sant Josepmaria, Instrucción para
la obra de San Gabriel, núm. 14

[12] Cf. Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
19.III.2022, núm. 11.

[13] Sant Josepmaria, Instrucció, 19.III.
1934, núm. 47.

[14] Cf. Mons. X. Echevarría, Carta
pastoral, agost 2014.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-iv-
de-generacio-en-generacio/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-iv-de-generacio-en-generacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-iv-de-generacio-en-generacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-iv-de-generacio-en-generacio/

	“Val la pena!” (IV): De generació en generació

