
opusdei.org

“Val la pena!” (III):
Per fer del temps un
aliat

Quan experimentem el pas del
temps, ens adonem de la
possibilitat de ser fidels i, per
tant, cada vegada més feliços.
Però part important d’aquest
repte, avui dia, és buscar
constantment Déu i formar la
nostra afectivitat.

23/11/2022

De vegades n’hi ha prou amb llegir
algunes pàgines de la vida de Jesús



per sentir amb ell l’alegria i el
cansament d’evangelitzar. Com
aquell dia que va multiplicar els pans
i els peixos per alimentar milers de
persones. Després, aquella mateixa
nit, s’aproparia a la barca dels
deixebles caminant sobre l’aigua; i,
quan finalment arribarien a
Genesaret, curaria tots els malalts (cf.
Mt 14, 13-36). Per als qui seguien
Crist aquelles devien ser jornades
inoblidables. El seu amor i el seu
poder omplien els cors de la gent
senzilla, dels qui es deixaven
interpel·lar per la novetat que tenien
al davant. Però també llegim que
aquest no era el cas de tothom.
Precisament aquells mateixos dies,
alguns líders religiosos, aparentment
preocupats per la fidelitat a Déu a
través del compliment de mil
preceptes externs, pregunten a Jesús:
«Com és que els teus deixebles violen
la tradició dels antics i no es renten
les mans ritualment a l’hora de
menjar?» (Mt 15, 2). És gran el



contrast entre el que és senzill i el
que és enrevessat. Els escribes
acusen Jesús i els seus deixebles de
ser infidels i descuidats en el seu
tracte amb Déu. Però el Senyor
aprofita l’ocasió per mostrar on és el
nucli d’una vida autènticament fidel.

Una fidelitat a base de conversions
successives

Una vida veritablement fecunda, per
la qual Déu anomena algú «servent
bo i fidel», no rau ni en les paraules
soles ni en el mer compliment de
preceptes externs, perquè totes dues
coses es poden donar sense que hi
hagi fidelitat veritable al cor. Jesús
pren frases fortes del profeta Isaïes
per expressar-ho: «Així, en nom de la
vostra tradició, invalideu la paraula
de Déu. Hipòcrites! Amb tota la raó
Isaïes va profetitzar de vosaltres
quan digué: “Aquest poble m’honora
amb els llavis, però el seu cor es
manté lluny de mi. El culte que em



donen és buit”» (Mt 15, 6-9). Quan es
viu d’aquesta manera, explica Benet
XVI, «la religió perd el seu significat
autèntic, que és viure en escolta de
Déu per fer la seva voluntat (...) i així
viure bé, en la llibertat veritable; i es
redueix a la pràctica de costums
secundaris, que més aviat satisfan la
necessitat humana de sentir-se bé
amb Déu».[1]

Segurament, alguns d’aquells
mestres de la llei, que ara vivien amb
aquesta pietat externa i aquesta
tendència a detectar les ensopegades
dels altres, havien assaborit en la
seva joventut l’experiència del Déu
veritable. Segurament, en aquell
moment llunyà, havien respost amb
generositat, amb il·lusió veritable, a
la insinuació fresca de compartir la
vida amb Déu. Ho haurem considerat
en més d’una ocasió, davant de
passatges d’aquesta mena. Però, què
va passar amb aquest primer amor?
Certament, no es pot dir que aquells



escribes fossin fidels només perquè
no van deixar mai la seva professió
de líders religiosos. Però llavors, què
és la fidelitat?

Quan sant Josepmaria reflexiona
sobre el tipus de relació que uneix un
cristià amb l’Església, deixa clar que
no es tracta d’un simple «quedar-se».
No es tracta només de constar en els
registres de les partides de baptisme,
d’assistir a certes cerimònies i de
figurar-hi simplement com a
membre: «El cristianisme no és un
camí còmode: no n’hi ha prou d’estar
a l’Església i deixar que passin els
anys. En la vida nostra, en la vida
dels cristians, la conversió primera
—aquest moment únic, que cadascú
recorda i en el qual hom veu
clarament allò que el Senyor ens
demana— és important; però encara
són més importants, i més difícils, les
successives conversions».[2] La
fidelitat veritable no té res de
passiva: no és un simple «no ser



fora», sinó que suposa una actitud
viva, oberta a la novetat del temps,
feta de «successives conversions».
Per construir una vida fidel hem de
tenir en compte que som éssers
temporals, biogràfics: ens fem en el
temps.

La falsa seguretat del que és
immediat

El desig de comprendre en
profunditat la realitat del temps ha
captat l’atenció de pensadors i
artistes, des de l’antiguitat fins als
nostres dies. En el cinema, per
exemple, són moltes les històries que
experimenten amb el temps: juguen
amb una possibilitat hipotètica
d’interrompre’l, de fer-lo avançar o
de retrocedir-lo o, fins i tot,
d’eliminar-lo. La durada és part del
misteri de la vida humana. «El meu
esperit s’ha enardit en desitjos de
conèixer aquest enigma
intricadíssim»,[3] confessa sant



Agustí. Aquesta relació amb el temps
adquireix caires especials avui dia,
en una cultura cada vegada més
acostumada a la immediatesa.
Davant de la possibilitat de viure
«aquí i ara» tants aspectes de la
nostra existència, des de la
comunicació fins a l’obtenció de béns
o emocions, es torna estrany, com
inaccessible, tot el que requereix el
pas del temps per fructificar, per
desplegar la seva bellesa, per créixer.
I la fidelitat es compta entre aquesta
mena d’experiències.

Temps pot voler dir “oportunitat”,
“desenvolupament”, “vida”..., però
també “tardança”, “fugacitat”, “tedi”.
Com es pot veure en el temps un
aliat, més que un enemic? Com es pot
veure en el temps el curs que Déu vol
perquè creixi en nosaltres una vida
feliç, plena de fecunditat, de
companyia i de pau? La fidelitat, com
que no és una emoció immediata ni
un premi instantani, sempre està



acompanyada de certa incertesa,
d’indeterminació; sempre s’està fent.
I això és bo, perquè sol·licita de
nosaltres una actitud d’atenció
constant; ens porta a ser sempre
creatius en l’amor.

Com que es tracta d’un bé que
sorgeix entre dues persones, la
fidelitat sempre està exposada a la
temptació de voler reemplaçar
aquesta «incertesa positiva», que
necessita temps, amb seguretats
construïdes per nosaltres mateixos.
Tot i això, en aquestes «seguretats»
l'altre se sol quedar fora. Sí, ens
podem veure temptats d’eliminar
mentalment l’altra persona, per
reemplaçar-la per una certesa
immediata, aixecada a la nostra
mida. És el que li passa de vegades al
poble d’Israel en la seva relació amb
Déu: la Bíblia mostra la fina línia que
separa la fidelitat al Déu veritable de
la idolatria, la fe en el que podem



construir i controlar amb les nostres
mans.

Impressiona l’escena del poble
estimat per Déu que construeix una
figura de metall per adorar-la.
«Aleshores tot el poble es va treure
les arracades d’or de les orelles i les
van portar a Aaron. Ell va recollir
l’or que li presentaven i en va fer un
vedell de fosa, que modelà amb el
cisell. Ells exclamaren: “Aquests són
els teus déus, Israel”» (Ex 32, 3-4).
Què els va poder portar a una
confusió així? Què els va fer pensar
que havien estat abandonats per qui
en realitat els havia rescatat i
acompanyat al camí? La resposta ens
la donen les mateixes pàgines de la
Sagrada Escriptura: ho van fer
perquè «Moisès trigava a baixar de la
muntanya» (Ex 32, 1). Els va trair la
seva urgència per accelerar els temps
de Déu; es van deixar portar per la
necessitat de tenir una assegurança a
la mà, mesurable, quantificable, en



lloc d’abandonar-se a la seguretat de
la fe.

Què diferencia, llavors, la idolatria
de la fidelitat? Adorem falsos déus
quan ens deixem temptar per la
cerca de seguretat; però no una
seguretat basada en l’amor d’una
altra persona, en el do que és l’altre,
sinó una seguretat basada en
l’autoafirmació: en la garantia que
som capaços de tenir el control.
Aquestes idolatries han trobat tantes
variacions al llarg dels segles que ens
separen d’aquell episodi del vedell
d’or. Avui també adopten formes
diverses: persones en les quals
posem expectatives que només Déu
pot curullar; la nostra carrera
professional com a lloc en el qual
podem aconseguir aplaudiments;
una afició que s’emporta el temps
que devem als nostres éssers
estimats; o, fins i tot, aspectes de la
nostra pietat que en algun moment
ens van portar al Déu veritable.



En els moments de dificultat, quan el
nostre interior s’agita i volem fugir
del vertigen del temps, quan ens
volem dir que importem, que no som
insignificants, podem caure en la
temptació de construir déus de
metall. Llavors, fidelitat vol dir
desemmascarar aquestes seguretats
de cartró-pedra i posar la nostra
confiança en Déu. «La fe és base de la
fidelitat. No confiança vana en la
nostra capacitat humana, sinó fe en
Déu, que és fonament de
l’esperança».[4]

Els afectes ens ajuden a conèixer la
veritat

«La fidelitat inclou totes les
dimensions de la nostra vida, ja que
implica la persona en la seva
integritat: intel·ligència, voluntat,
sentiments, relacions i memòria».[5]

Per això, Jesús reclami per a Déu no
només paraules, ni l’únic
compliment de certs preceptes



externs, sinó el cor: «El que jo vull és
amor, i no sacrificis», diu en una
altra ocasió, citant el profeta Osees
(cf. Mt 9, 13). A la pregunta d’un
fariseu sobre el manament més
important, respon, també amb
paraules de l’Escriptura: «Estima el
Senyor, el teu Déu, amb tot el cor,
amb tota l’ànima i amb tot el
pensament. Aquest manament és el
més gran i el primer» (Mt 22, 37-38).

En les seves catequesis sobre
l’Esperit Sant, sant Joan Pau II
explicava com la tercera persona de
la Trinitat «penetra i mobilitza tot el
nostre ésser: intel·ligència, voluntat,
afectivitat, corporeïtat, perquè el
nostre “home nou” impregni l’espai i
el temps de la novetat evangèlica».[6]

El Senyor, precisament perquè
anhela la nostra felicitat, no ens
estima interiorment fracturats:
s’entossudeix que visquem una
relació transparent amb ell,
integrant-hi cada vegada més la



nostra intel·ligència, els nostres
desitjos, les nostres emocions i les
nostres decisions petites o grans... tot
en maduració constant al mig del
temps. Per construir relacions plenes
de fidelitat, és fonamental aquest
desenvolupament harmònic de les
nostres facultats.

«També vull que tingueu afectes —
deia, en aquest sentit, sant
Josepmaria—, perquè si una persona
no posa el cor en el que fa, és poc
agradable i espiritualment deforme».
[7] Sovint, al final de les trobades amb
tota mena de persones, el fundador
de l'Opus Dei beneïa «els afectes», els
sentiments dels qui havien anat a
escoltar-lo, precisament per aquesta
necessitat de posar el cor en el que
fem. «Jesús, com a veritable home,
vivia les coses amb una càrrega
d’emotivitat. Per això l’entristia el
rebuig de Jerusalem (cf. Mt 23, 37),
aquesta situació li arrencava
llàgrimes (cf. Lc 19, 41). També es



compadia davant el sofriment de la
gent (cf. Mc 6, 34). Veient plorar els
altres, es commovia i es torbava (cf. 
Jn 11, 33), i ell mateix plorava la mort
d’un amic (cf. Jn 11, 35). Aquestes
manifestacions de la seva sensibilitat
mostraven fins a quin punt el seu cor
humà estava obert als altres».[8]

’afectivitat és un espai de formació,
de creixement, d’aprenentatge; ens
diu coses veritables sobre nosaltres
mateixos i sobre les nostres
relacions. Integrar aquest aspecte en
la nostra resposta a Déu és
imprescindible per poder prendre
decisions que involucrin la nostra
vida en el temps. En aquest camp, cal
estar atent per evitar dos extrems: el
de qui nega el valor dels afectes i
opta per silenciar-los i fer com si no
existissin; o el de qui converteix
l’impuls afectiu en l’única instància
de decisió. En tots dos casos, el
resultat és una fragilitat que
acostuma a desembocar bé en la



rigidesa de qui s’amarra a algun ídol,
bé en la desorientació de qui canvia
contínuament de rumb i es deixa
portar per la percepció més
immediata. Cap de les dues opcions
genera el terreny on pot créixer una
fidelitat alegre. Si no aprenem a
connectar les nostres emocions amb
la realitat que ens envolta, i amb la
nostra pròpia, sorgeix la por del
futur, el temor de les grans decisions,
la fragilitat del «sí, vull» que en el seu
dia vam dir. En canvi, una formació
afectiva que involucri també la
intel·ligència possibilita una vida
estable, en la qual es gaudeix de les
coses bones i es porten amb serenitat
les menys bones.

Despertar la nostra vocació a
l’amor

En una altra d’aquelles jornades
esgotadores, Jesús descansa al costat
del pou. Una dona que no pertany al
poble jueu el troba allà. El Senyor



coneix el cor de la samaritana: sap
que ha tingut una vida borrascosa,
que ha patit molt, que el seu cor està
ple de ferides. I justament perquè
coneix el seu interior, els desitjos
profunds de felicitat que la mouen,
aquests anhels d’una pau veritable,
es fica ràpidament fins al fons de la
seva vida. «—No en tinc, de marit. Li
diu Jesús: —Fas bé de dir que no en
tens. N’has tingut cinc, i l’home que
ara tens no és el teu marit» (Jn 4,
17-18). La samaritana potser s’havia
resignat a la conclusió que la fidelitat
no és possible; potser fins i tot
pensava que no estem fets per a
coses tan grans.

Potser hem tingut experiències
similars, en la nostra vida o en la de
persones que estimem. Però tot això
no és cap obstacle per recomençar
una vida de fidelitat, que és sinònim
de felicitat. Com a aquesta dona, que
tot i que no ho sap, està a punt de
convertir-se en deixebla, Jesús ens



parla de reescriure la nostra vida: «El
qui begui de l’aigua que jo li donaré,
mai més no tindrà set: l’aigua que jo
li donaré es convertirà dintre d’ell en
una font d’on brollarà vida
eterna» (Jn 4, 14). Jesús, sap com
entrar al cor ferit d'aquesta dona:
«va dirigir una paraula al seu desig
d’amor veritable, per alliberar-la de
tot el que enfosquia la seva vida i
conduir-la a l’alegria plena de
l’Evangeli».[9] Crist sintonitza amb la
vocació profunda a l’amor de la
samaritana, es fa càrrec de la seva
història i la convida a una nova
conversió: és la «crida de l’amor de
Déu al nostre amor, en una relació
en la qual precedeix sempre la
fidelitat divina».[10]

Andrés Cárdenas Matute

[1] Benet XVI, Àngelus, 2.IX.2012.



[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 57. El que està destacat
en cursiva és de sant Josepmaria.

[3] Sant Agustí, Confesiones, XI, 22.

[4] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
19.III.2022, núm. 7.

[5] Ibídem, núm. 1.

[6] Sant Joan Pau II, Audiència, 21.X.
1998.

[7] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 2.X.1972.

[8] Francesc, Amoris Laetitia, núm.
144.

[9] Francesc, Amoris Laetitia, núm.
294.

[10] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
19.III.2022, núm. 2.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-iii-
per-fer-del-temps-un-aliat/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-iii-per-fer-del-temps-un-aliat/
https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-iii-per-fer-del-temps-un-aliat/
https://opusdei.org/ca-es/article/val-la-pena-iii-per-fer-del-temps-un-aliat/

	“Val la pena!” (III): Per fer del temps un aliat

