
opusdei.org

Us he anomenat
amics (V): Mireu
quins bons amics

L’amistat que ofereix un cristià
als qui l’envolten sempre ha
estat un motiu d’admiració.
Amb el pas del temps, sempre
sorgeixen nous escenaris i nous
reptes.

27/08/2020

Corren els últims anys del segle II. Els
cristians que viuen en l’Imperi Romà
són perseguits amb violència. Un
jurista anomenat Tertul·lià, que



havia abraçat el cristianisme feia poc
temps, surt en defensa dels seus
germans en la fe, als quals ara coneix
més de prop. I ho fa a través d’un
tractat en el qual busca informar els
governadors de les províncies
romanes sobre la veritable vida dels
qui eren acusats injustament. Ell
mateix havia admirat els cristians
malgrat que no ho era, especialment
els màrtirs; però ara, recollint
l’opinió de molts, Tertul·lià resumeix
en un comentari el que es diu sobre
aquelles petites comunitats: “Mireu
com s’estimen entre ells!”.[1]

Són molts els testimonis d’aquesta
amistat que vivien els primers
cristians. Poc abans, acabat de
començar el mateix segle, el bisbe
sant Ignasi d’Antioquia, mentre es
dirigia a Roma per al seu martiri, va
escriure una carta al jove bisbe
Policarp. A la carta, entre altres
consells, l’exhorta a apropar-se «amb
mansuetud» als que són lluny de



l’Església, ja que no tindria mèrit
estimar només «els bons deixebles».
[2] Efectivament, sabem que Crist es
fa present en la història a través de la
seva Església, dels seus sagraments,
de la Sagrada Escriptura, però també
a través de la caritat amb què els
cristians tractem els qui ens
envolten. L’amistat és un d’aquests
«camins divins de la terra»[3] que
Déu ha obert quan s’ha fet home,
amic dels seus amics. És un terreny
en què es palpa, de manera especial,
aquesta cooperació misteriosa entre
la iniciativa de Déu i la nostra
correspondència.

Per això, perquè Crist arribi als altres
a través de les nostres relacions, és
important créixer en la virtut i en
l’art de l’amistat; desplegar la
capacitat d’estimar els altres i
d’estimar amb els altres; deixar que
la nostra vida s’adapti a aquesta
il·lusió de compartir-la amb els
altres. Procurem, per tant, que el



nostre caràcter es formi —o es
reformi— per fer-nos amables i
bastir ponts. Volem que fins i tot els
nostres gestos, la nostra manera de
parlar, de treballar o de moure’ns
afavoreixin la trobada amb els altres.
Tot això, comptant sempre amb la
nostra manera de ser i amb les
nostres limitacions personals, ja que
existeixen infinites de maneres de
ser un bon amic.

Un al costat de l’altre

Deia C. S. Lewis que ens imaginem
«els enamorats mirant-se cara a cara,
i en canvi els amics, l’un al costat de
l’altre mirant endavant»,[4] cap a
quelcom per fer, que assolir junts. Un
amic no només estima l’amic, sinó
que estima amb ell; s’apassiona amb
les activitats, els projectes i els ideals
valuosos de l’altra persona. Aquella
amistat moltes vegades brolla
simplement compartint tasques que
són veritables béns comuns i, així, els



amics creixen junts en les virtuts
necessàries per assolir-los.

En aquest sentit, és de molta ajuda
entusiasmar-se amb coses bones,
tenir ambicions nobles. Es pot tractar
d’una empresa professional o
acadèmica; d’una iniciativa cultural,
educativa o artística, des de llegir o
escoltar música en grup fins a
promoure activitats per al gran
públic; de formes de servei social o
cívic; també es pot tractar d’una
iniciativa formativa, com un club
juvenil o familiar, o una activitat
destinada a la difusió del missatge
cristià. L’amistat es consolida també
compartint tasques domèstiques,
com ara decorar, cuinar, fer
bricolatge, jardineria i, per
descomptat, amb la pràctica d’algun
esport, excursions, jocs i altres
aficions. Totes aquestes activitats són
una ocasió per gaudir en companyia,
en què a poc a poc creixen la
confiança i l’obertura mútua cap a



altres dimensions de la mateixa vida.
Al final, és difícil —i, fins i tot, potser
innecessari— saber si fem totes
aquestes coses per estar amb els
nostres amics o si tenim amics per
fer coses bones amb ells.

En canvi, qui afronta la vida d’una
manera merament funcional,
pensant-ho tot des del punt de vista
pràctic, veurà molt disminuïda la
seva capacitat per fer amics. Podrà
tenir, a tot estirar, col·laboradors en
certes tasques útils o còmplices per
passar l’estona. És llavors quan
s’instrumentalitza l’amistat, ja que se
la posa només al servei d’un projecte
centrat en un mateix.

«Així hauria de ser»

Però l’amistat no és només fer coses
junts. Ha de ser «amistat “personal”,
sacrificada, sincera: de tu a tu, de cor
a cor».[5] Encara que entre els amics
no fan falta les paraules en tot
moment, és propi dels amics



conversar. I és tot un art aprendre a
suscitar bones converses, amb una
persona o amb diverses. Per això, qui
vol créixer en amistat evita
l’activisme frenètic i busca temps
propicis per estar junts, sense mirar
rellotges ni telèfons mòbils. Si
busquem facilitar aquest intercanvi
personal, tampoc no és indiferent el
lloc, l’ambient. Per això ajuda
disposar d’espais comuns, amb
racons que acompanyin les trobades
entre persones. Sant Josepmaria
donava una gran importància a la
instal·lació material dels centres de
l’Obra, perquè havien de facilitar
materialment l’ambient d’amistat,
amb el seu bon gust i aire familiar.

Convidar algú a unir-se a un grup
d’amics, perquè comparteixi una
experiència inspiradora o les seves
reflexions sobre un tema interessant,
habitualment contribueix a fer que el
nivell de la conversa millori amb
naturalitat. També ajuda emprendre



lectures en comú, ja que suposa
participar d’aquest gran debat amb
els autors del present i del passat, en
què es congreguen tants possibles
nous companys de viatge. No menys
important —i reflecteix una
profunda veritat sobre l’home— és el
fet que l’amistat ens reuneix sovint al
voltant d’una taula per gaudir junts
de bons aliments i d’alguna beguda
que alleugereixi l’esperit. Tantes
vegades, en aquelles llargues
converses, anticipem el cel: «De sobte
percebem quelcom: sí, això seria
precisament la veritable vida, així
hauria de ser».[6]

Però la veritable amistat no se satisfà
només amb la xerrada entre els que
formen un grup d’amics. També
demana moments de solitud, de certa
intimitat, en què es pugui parlar «de
cor a cor». Els bons amics i familiars
comprenen aquesta necessitat i
obren aquest espai sense enveges ni
recels. Així es crea el context propici



per a les «discretes indiscrecions»,[7]
per al consell mutu, per a la
confidència. D’aquests moments
també se serveix Déu per
acompanyar espiritualment les
ànimes i fins i tot per obrir
«insospitats horitzons de zel»[8] als
amics, com pot ser compartir una
missió divina al món.

L’amistat en un món agitat

És bo considerar també, amb
realisme, alguns trets de la nostra
cultura contemporània que suposen
un repte per a la manera en què
vivim l’amistat. Cal dir, en primer
lloc, que no es tracta d’obstacles
insalvables. D’una banda, perquè
tenim tota la gràcia de Déu. Però
també perquè és fàcil veure que allà
on l’amistat és menys freqüent i
profunda, és més necessària i és
desitjada de manera més intensa pels
cors dels homes i de les dones.
Parafrasejant sant Joan de la Creu,



podríem dir: «On no hi ha amistat,
posa-hi amistat i en trauràs amistat».

Pensem, per exemple, en el to
excessivament competitiu d’algunes
professions o ambients. Això de
vegades es tradueix en una
mentalitat pragmàtica o desconfiada,
encara que estigui envoltada d’una
bona educació merament externa.
Sembla que si es treballa amb una
altra actitud, el resultat serà que els
altres s’aprofitaran de nosaltres.
Certament, no podem ser ingenus,
però un ambient així necessita ser
purificat des de dins, amb persones
que mostrin una manera diferent de
viure. No fa falta pressionar, cridar,
enganyar o aprofitar-se dels altres
per aconseguir metes laborals. Un
cristià sempre té present que el
treball és servei. Per això, aspira a
ser un cap, un col·lega, un client o un
professor del qual es pot arribar a
ser un bon amic, sense que es deixin



de respectar les normes pròpies de
cada professió.

També podrem aconseguir ambients
propicis per a l’amistat evitant que
s’encomanin d’un estrès, un
activisme o una dispersió excessius.
És veritat que, en el nostre món
agitat, de vegades és difícil
aconseguir la serenitat necessària
per tenir noves amistats; també
perquè, fins i tot quan es descansa,
l’atrafegament acostuma a anar unit
a modes de desconnexió. Precisament
aquesta és una oportunitat per oferir
als altres —amb humilitat i coneixent
la nostra fragilitat— un exemple
atractiu, propi de qui «llegeix la vida
de Jesucrist»:[9] caminar tranquils,
somriure, gaudir del moment,
contemplar, descansar amb coses
senzilles, tenir creativitat per fer
plans alternatius, etc.[10]

Esperar en el que ens uneix



Mantenir una «actitud positiva i
oberta, davant la transformació
actual de les estructures socials i de
les formes de vida»,[11] com
recomanava sant Josepmaria, facilita
l’amistat amb moltes persones,
també quan hi ha distàncies
generacionals. A més, és necessari un
amor profund a la llibertat aliena,
sense caure en rigideses quan alguna
cosa admet ser vista de moltes
maneres. «Certes maneres
d’expressar-se —recorda el prelat de
l’Opus Dei— poden enterbolir o
dificultar la creació d’un ambient
d’amistat. Per exemple, ser massa
categòric quan s’expressen les
opinions pròpies, donar l’aparença
que pensem que els propis
plantejaments són els definitius, o no
interessar-se activament pel que
diuen els altres, són maneres
d’actuar que tanquen en un mateix».
[12]



És veritat que, en diversos llocs, s’ha
estès una visió de la vida en què és
difícil acceptar alguns principis
bàsics de la llei moral. Això suposa
que, de vegades, fins i tot es negui la
possibilitat mateixa de l’amor de
benevolència: desitjar el bé de l’altre
per si mateix. Potser aquest
plantejament troba en les relacions
humanes només un càlcul d’utilitat o
sentiments de simpatia sense massa
fonament. Això, com és lògic, es pot
convertir en font d’incomprensió i
fins i tot de conflicte.

És important, davant d’aquesta
situació, no confondre el diàleg propi
de l’amistat amb l’argumentació
filosòfica, jurídica o política; el diàleg
amistós no suposa intentar
convèncer l’altre de les nostres idees,
fins i tot quan aquestes idees siguin
formulacions clàssiques o
magisterials d’algun tipus de veritat.
I això no significa «no anomenar les
coses pel seu nom» o perdre la



capacitat de discernir el bé del mal.
El que passa és que els nostres
raonaments tenen valor dins d’un
diàleg només quan es parteix d’algun
principi o autoritat comú.[13] Tot i
que en l’amistat també hi ha temps
per a la conversió personal,
d’ordinari és millor buscar els punts
d’acord en lloc de subratllar el que
ens separa; és el lloc per oferir la
nostra pròpia experiència, sense
grans elaboracions intel·lectuals,
amb tota la força de qui comparteix
les seves preocupacions, tristeses i
alegries. I sempre és important
escoltar, perquè l’amistat —com deia
sant Josepmaria— més que en donar
està en comprendre.[14]

Ens pot ajudar notar que, la major
part del temps, la majoria de les
persones viuen mogudes pels desitjos
profunds de tot cor humà: estimar i
ser estimades. Aquest desig
insaciable de sentit, d’unitat, de
plenitud, encara que pugui ser



anestesiat durant molt de temps per
múltiples raons, sempre es torna a
manifestar. El bon amic —tot i que
no sempre sigui plenament
correspost— sap esperar; sap ser-hi
quan els mateixos esquemes entren
en crisi i el cor s’obre a la llum que
ha intuït precisament en l’afecte de
l’altre.

Una imatge de la paciència de Déu

Sant Pau, en el famós himne de la
caritat que escriu en la seva Epístola
als corintis, assenyala que «El qui
estima és pacient (1 Co 13, 4). Per
això, el prelat de l’Opus Dei ens
recorda que «una amistat té molt de
do inesperat, i per això també cal
paciència. De vegades, certes males
experiències o prejudicis poden fer
que la relació personal amb algú que
tenim a prop tardi un temps a
arribar a convertir-se en amistat.
També ho poden fer difícil el temor,
els respectes humans o una actitud



de prevenció. És bo intentar posar-se
al lloc dels altres i tenir paciència».
[15]

Sant Josepmaria animava sempre a
anar «al pas de Déu». En la seva vida
és innegable l’audàcia apostòlica
amb què vivia, la gosadia —també
humana— amb què sortia a la
trobada de les persones, encara que
estiguessin molt lluny, fins i tot
posant en perill la seva vida. N’hi ha
prou amb pensar en aquella
conversa amb Pascual Galbe, un
jutge amic que havia conegut durant
la seva etapa universitària; eren
temps de persecució religiosa i el
sacerdot va esquivar diversos perills
quan va anar al seu domicili a
Barcelona amb l’única intenció de
retrobar-se amb el seu amic. En una
conversa prèvia, pels carrers de
Madrid, Galbe li havia preguntat:
«Què vols de mi, Josepmaria?». I el
fundador de l’Opus Dei va respondre:
«Jo et vull a tu. No necessito res.



Només vull que siguis un home bo i
just.» I el mateix li va tornar a
demostrar en la següent ocasió, quan
hi va anar per escoltar les seves
confidències en aquells moments
difícils, sense deixar-lo d’ajudar a
trobar la veritat.[16]

El fundador de l’Opus Dei no deixava
de recomanar aquella paciència «que
ens empeny a ésser comprensius
amb els altres, persuadits que les
ànimes, com el bon vi, milloren amb
el temps»;[17] hem de procurar tenir
amb els altres la mateixa paciència
que Déu té amb nosaltres. I és que,
com va recordar Benet XVI, «el món
és redimit per la paciència de Déu i
destruït per la impaciència dels
homes».[18] Tenir paciència no vol
dir que no patim, de vegades, per la
falta de correspondència d’altres
persones al nostre afecte, o perquè
veiem algun amic emprendre camins
que probablement no sadollaran els
seus desitjos de felicitat. Es tracta, en



realitat, de patir amb el cor de Jesús,
d’identificar-nos cada vegada més
amb els seus sentiments, sense
deixar-nos portar per la tristesa o la
desesperança.

L’experiència del perdó dels amics és
motiu d’esperança en els moments
més foscos de la vida. La certesa que
un amic ens espera, malgrat les
nostres insolències, és per a nosaltres
la viva imatge de Déu: aquest primer
amic que espera que tornem als seus
braços de Pare i que sempre ens
perdona.

Ricardo Calleja

[1] Tertul·lià, Apologètic, XXXIX.

[2] Cf. Sant Ignasi d’Antioquia, Carta
a Policarp, II.



[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 314.

[4] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid, 2017, p. 78.

[5] Sant Josepmaria, Solc, núm. 191.

[6] Benet XVI, carta encíclica Spe
Salvi, núm. 11.

[7] Cf. sant Josepmaria, Camí, núm.
973.

[8] Ibídem.

[9] Sant Josepmaria, Camí, núm. 2.

[10] Cf. Francesc, carta encíclica 
Laudato si’ núm. 222-223.

[11] Sant Josepmaria, Solc, núm. 428.

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
1.XI.2019, núm. 9.

[13] Sant Tomàs d’Aquino, Quodlibet
IV, q. 9, a. 3.



[14] Cf. Sant Josepmaria, Solc, núm.
463.

[15] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
1.XI.2019, núm. 20.

[16] Cf. Jordi Miralbell, Días de espera
en guerra, Palabra, Madrid, 2017, p.
75; 97 i següents.

[17] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 78.

[18] Benet XVI, Homilia 24.IV.2005,
missa de l’inici del seu pontificat

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/us-he-

anomenat-amics-v-mireu-quins-bons-
amics/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/us-he-anomenat-amics-v-mireu-quins-bons-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/us-he-anomenat-amics-v-mireu-quins-bons-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/us-he-anomenat-amics-v-mireu-quins-bons-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/us-he-anomenat-amics-v-mireu-quins-bons-amics/

	Us he anomenat amics (V): Mireu quins bons amics

