
opusdei.org

Us he anomenat
amics (I): Déu té
amics?

Déu sempre ha buscat
activament l’amistat amb els
homes, ens ha ofert viure en
comunió amb Ell. Ni la debilitat
humana ni la pols del camí no
l’han fet canviar d’opinió.
Deixar-nos abraçar per aquest
Amor incondicional ens omple
de llum i de força per oferir-lo
als altres. Encetem una nova
sèrie sobre l'amistat, la relació
dels homes amb Déu.



12/06/2020

Una pregunta freqüent que
segurament es troba entre els nostres
missatges al telèfon mòbil és: «On
ets?». També l’haurem enviat als
nostres amics i familiars buscant la
seva companyia, encara que sigui a
distància, o simplement per portar
l’altra persona a la nostra imaginació
d’una manera més concreta. On ets?
Què fas? Va tot bé? Aquesta pregunta
és també una de les primeres frases
que Déu, mentre «passejava pel jardí
a l’aire fresc de la tarda» (Gn 3, 8),
dirigeix a l’home. El Creador, des de
l’inici dels temps, volia caminar al
costat d’Adam i Eva; podríem pensar,
amb cert atreviment, que Déu
buscava la seva amistat —i ara la
nostra— per contemplar plenament
realitzada la seva creació.

Una novetat que va in crescendo



Aquesta idea, que potser no és
totalment nova per a nosaltres, ha
causat força estranyesa en la història
del pensament humà. De fet, en un
dels seus moments de més esplendor,
l’ésser humà havia acceptat amb
resignació la impossibilitat de ser
amic de Déu. La raó era que entre
tots dos hi ha una desproporció
absoluta, són massa diferents.[1] Es
pensava que hi podria haver, a tot
estirar, una relació de submissió a la
qual, en el millor dels casos, podríem
accedir llunyanament a través de
certs ritus o de certs coneixements.
Però una relació d’amistat era
inimaginable.

Tanmateix, l’Escriptura presenta una
vegada i una altra la nostra relació
amb Déu en termes d’amistat. El
llibre de l’Èxode no deixa cap mena
de dubte: «El Senyor parlava a
Moisès cara a cara, com un home
parla amb un altre» (Ex 33, 11). Al
llibre del Càntic dels Càntics, que



recull de manera poètica la relació
entre Déu i l’ànima que el busca, a
aquesta última l’anomena
contínuament «amiga meva» (cf. Ct 1,
15 i altres). També el llibre de la
Saviesa assenyala que Déu «a cada
generació entra en les ànimes santes
i en fa profetes i amics de Déu» (Sb 7,
27). És important notar que en tots
els casos la iniciativa prové del
mateix Déu; l’aliança que ha segellat
amb la seva creació no és simètrica,
com podria ser un contracte entre
iguals, sinó més aviat asimètrica: ens
ha estat regalada la possibilitat
desconcertant de parlar de tu a tu
amb el nostre propi creador.

Aquesta manifestació de l’amistat
que ens ofereix Déu, la comunicació
d’aquesta novetat, va continuar in
crescendo al llarg de la història de la
salvació. Tot el que ens havia dit per
mitjà de l’aliança s’il·lumina
definitivament amb la vida del Fill de
Déu a la terra: Déu ens estima no



només com a criatures, sinó també
com a fills a qui, en Crist, ofereix una
veritable amistat».[2] Tota la vida de
Jesús és una invitació a l’amistat amb
el seu Pare. I un dels moments més
intensos en què ens transmet aquesta
bona notícia és durant l’Última Cena.
Allà, al Cenacle, amb cadascun dels
seus gestos, Jesús obre el seu cor per
portar els deixebles —i nosaltres
amb ells— a la veritable amistat amb
Déu.

De la pols a la vida

L’evangeli de sant Joan es divideix en
dues parts clares: la primera se
centra en la predicació i en els
miracles de Crist, la segona en la seva
passió, mort i resurrecció. El pont
que les uneix és el versicle següent,
que ens endinsa en el Cenacle: «Jesús
sabia que havia arribat la seva hora,
l’hora de passar d’aquest món al
Pare. Ell, que havia estimat els seus
que eren al món, els estimà fins a



l’extrem» (Jn 13, 1). Allà hi havia Pere
i Joan, Tomàs i Felip, tots els dotze
junts, recolzats cadascun cap a un
costat, com era costum en l’època.
Pels esdeveniments que es narren,
probablement era una taula de tres
costats —amb forma d’U— en la qual
Jesús estava gairebé a un extrem,
l’important, i Pere a l’oposat, el del
servent; és possible que estiguessin
cara a cara. Jesús, en un moment
determinat, malgrat que no era una
tasca que corresponia a qui estava
situat en aquest lloc preferencial, es
va aixecar per fer un gest que potser
la seva Mare hauria fet moltes
vegades amb ell: va agafar una
tovallola i se la va lligar a la cintura
per treure la pols dels peus dels seus
amics.

La imatge de la pols és present des de
l’inici a la Sagrada Escriptura. En la
història sobre la creació se’ns explica
que «el Senyor-Déu va modelar
l’home amb pols de la terra» (Gn 2,



7). Llavors, perquè deixés de ser una
cosa inanimada, morta i incapaç de
relacionar-se, Déu «li va infondre
l’alè de vida, i l’home es convertí en
un ésser viu» (Gn 2, 7). A partir
d’aquell moment, l’home
experimentarà una tensió que prové
de ser pols i esperit, una tensió entre
els seus límits radicals i els seus
desitjos infinits. Però Déu és més fort
que la nostra debilitat i que
qualsevol de les nostres traïcions.

Ara, al Cenacle, la pols de l’home
torna a aparèixer. Crist es dobla
sobre la pols dels peus dels seus
amics, per recrear-los, i els torna la
relació amb el Pare. Jesús ens renta
els peus i, divinitzant la pols de la
qual estem fets, ens regala l’amistat
íntima que té amb el seu Pare. Enmig
de l’emoció que l’embarga, amb els
ulls de tots els seus deixebles fixos en
ell, diu: «A vosaltres us he dit amics
perquè us he fet conèixer tot allò que
he sentit del meu Pare» (Jn 15, 15).



Déu ho vol compartir tot. Jesús ens
comparteix la seva vida, la seva
capacitat d’estimar, de perdonar, de
ser amics fins al final.

Tots hem tingut l’experiència de com
les bones relacions d’amistat ens han
canviat; potser no seríem els
mateixos si no haguéssim trobat
aquestes relacions en la nostra vida.
També ser amics de Déu transforma
la nostra manera de ser amics dels
qui ens envolten. Així, com Crist,
podrem rentar els peus de tothom,
seure a la taula de qui ens podria
trair, oferir el nostre afecte a qui no
ens comprèn o, fins i tot, no accepta
la nostra amistat. La missió d’un
cristià al mig del món és precisament
«obrir-se com un ventall»[3] a
tothom, perquè Déu continua
infonent el seu alè a la pols de la qual
estem fets i actua en aquestes
relacions enviant-nos la seva llum.

Deixar-nos portar cap a la comunió



Hem vist que l’amistat que ens
ofereix Jesucrist és un acte de
confiança incondicional de Déu en
nosaltres, que no acaba mai. A
distància de vint segles, en la nostra
existència diària, Crist ens explica tot
el que sap sobre el Pare per
continuar-nos atraient a la seva
amistat. Tanmateix, tot i que això no
ens faltarà, serà sempre una part, ja
que «corresponem a aquesta amistat
unint la nostra voluntat a la seva».[4]

Els veritables amics viuen en
comunió: en el fons de la seva ànima
volen les mateixes coses, es desitgen
la felicitat l’un a l’altre, de vegades ni
tan sols necessiten fer servir
paraules per comprendre’s
mútuament; s’ha dit fins i tot que
riure’s de les mateixes coses és una
de les manifestacions més grans de
compartir intimitat. Aquesta
comunió, en el cas de Déu, més que
un esforç esgotador en provar de
complir certs requisits —això no



passa entre amics— es tracta
igualment d’estar l’un amb l’altre,
d’acompanyar-se mútuament.

Un bon exemple pot ser precisament
el de sant Joan, el quart evangelista:
va deixar que Jesús s’apropés i li
rentés els peus, es va recolzar
tranquil·lament al seu pit durant la
Cena i, finalment —potser sense
comprendre completament què
passava—, no es va separar del seu
millor amic per acompanyar-lo en els
sofriments més grans. El deixeble
estimat es va deixar transformar per
Jesucrist i, d’aquesta manera, Déu va
anar traient a poc a poc la pols del
seu cor: «En aquesta comunió de
voluntats es realitza la nostra
redempció: ser amics de Jesús,
convertir-se en amics de Jesús. Com
més estimem Jesús, com més el
coneixem, més creix la nostra
veritable llibertat».[5]



Jesús, en aquesta Última Cena, ens
mostra que el secret de l’amistat rau
en quedar-nos amb Ell: «Així com les
sarments, si no estan en el cep, no
poden donar fruit, tampoc vosaltres
no en podeu donar si no esteu en
mi» (Jn 15, 4). És Jesús qui vol estimar
en nosaltres. Sense ell no podem ser
amics fins al final. «Per molt que
estimis, mai no estimaràs prou»,
assenyala sant Josepmaria. Però
immediatament afegeix: «Si estimes
el Senyor, no hi haurà criatura que
no trobi lloc en el teu cor».[6]

***

«On ets?» són les paraules que Déu,
mentre passejava per aquella
esplèndida creació que havia sortit
de les seves mans, va adreçar a
l’home. També ara vol entrar en
diàleg amb nosaltres. Ningú, ni tan
sols el més brillant dels pensadors,
no podia imaginar un Déu que
demanés la nostra companyia, que



pidolés la nostra amistat fins a
l’extrem de deixar-se clavar en una
creu per així no tancar-nos mai els
seus braços. Havent entrat en
aquesta bogeria d’amor, també
nosaltres ens veurem impulsats a
obrir-los sense condicions a totes les
persones que ens envolten. Ens
preguntarem mútuament: On ets? Va
tot bé? I a través d’aquesta amistat
podrem tornar la bellesa a la creació.

Giulio Maspero i Andrés Cárdenas

[1] Cf. Aristòtil, Ètica a Nicòmac,
1159a, 4-5.

[2] F. Ocáriz, Carta pastoral, 1.XI.
2019, núm. 2.

[3] Cf. Sant Josepmaria, Solc, núm.
193.



[4] F. Ocáriz, Carta pastoral, 1.XI.
2019, núm. 2.

[5] Joseph Ratzinger, Homilia en la
Missa pro eligendo pontifice, 18.IV.
2005.

[6] Sant Josepmaria, Via Crucis, VIII
estació núm. 5.

Photo by: Alex Bertha, on Unsplash

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/us-he-
anomenat-amics-i-deu-te-amics/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/us-he-anomenat-amics-i-deu-te-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/us-he-anomenat-amics-i-deu-te-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/us-he-anomenat-amics-i-deu-te-amics/

	Us he anomenat amics (I): Déu té amics?

