
opusdei.org

Formació de la
personalitat (VI):
Una vida en diàleg
amb els altres

Saber escoltar i estar obert a les
opinions dels altres són
condicions indispensables per
viure la caritat. Només així el
diàleg mutu serà ocasió
ordinària d’apropar-se a la
Veritat. Nou text de la col·lecció
sobre “Educació de la
personalitat”.

27/03/2017



«Com el forn posa a prova els atuells
del terrisser, la prova de l’home és
quan delibera. Com el fruit demostra
com han conreat un arbre, les
paraules revelen el que pensa una
persona». [1] Una nota essencial de la
maduresa personal és la capacitat de
diàleg, una actitud d’obertura cap als
altres que es manifesta en la
cordialitat del tracte i en un sincer
desig d’aprendre de cada persona.

«Conèixer altres persones, altres
cultures, ens fa sempre molt de bé,
ens fa créixer (…). El diàleg és molt
important per a la pròpia maduresa,
perquè en la confrontació amb una
altra persona, en la confrontació
amb la resta de cultures, fins i tot en
la confrontació amb la resta de
religions, un creix: creix, madura.
Cert, hi ha un perill: si en el diàleg un
es tanca i s’enfada, pot lluitar; és el
perill de lluitar, i això no està bé
perquè nosaltres dialoguem per
trobar-nos, no per lluitar. I, quina és



l’actitud més profunda que hem de
tenir per dialogar i no lluitar? La
mansuetud, la capacitat de trobar les
persones, de trobar les cultures, amb
pau; la capacitat de fer preguntes
intel·ligents: “Per què penses així?
Per què aquesta cultura actua així?”.
Escoltar els altres i després parlar.
Primer escoltar, després parlar.» [2]

Saber escoltar

La Sagrada Escriptura cobreix
d’elogis els qui saben escoltar, i
menysté, en canvi, l’actitud dels qui
no paren atenció als altres. «Qui
accepta un reny saludable farà
estada entre els savis» [3] diu el llibre
dels Proverbis; i l’apòstol Jaume
aconsella «heu de ser promptes a
escoltar i lents a parlar o a irritar-
vos». [4] De vegades, els hagiògrafs
recorren fins i tot a una fina ironia:
«Fer explicacions a un estúpid és fer-
les a un endormiscat.» [5]



Un problema freqüent per escoltar és
que, mentre un altre parla, recordem
una cosa que té a veure amb el que
ens explica, i estem pendents de dir-
hi “la nostra” quan hi hagi una
pausa. Llavors es produeixen
converses potser animades, en què es
prenen la paraula els uns als altres,
però s’hi escolta poc.

Altres vegades el problema és que la
conversa no sorgeix de manera
espontània, i cal esforçar-se a buscar-
la, amb intel·ligència. En aquests
casos, cal evitar la presumpció, és a
dir, la tendència a mostrar a cada
moment la nostra agudesa o els
nostres coneixements; al contrari,
convé mostrar-se oberts i receptius,
desitjosos d’aprendre dels altres, de
manera que ampliem cada dia el
nostre ventall d’interessos. D’aquesta
manera escoltarem amb atenció
coses que potser inicialment no ens
interessen massa, sense que això
impliqui hipocresia per part nostra:



moltes vegades es tracta d’un esforç
sincer per sobreposar-se al propi
criteri, i per agradar i aprendre.

Saber conversar requereix combinar
l’audàcia amb la prudència, l’interès
amb la discreció, el risc amb
l’oportunitat. Convé no caure en la
lleugeresa, estar disposat a rectificar
unes paraules precipitades o
inoportunes que potser se’ns han
escapat, o una afirmació una mica
rotunda que hauríem d’haver
ponderat millor. En tot cas, les bones
converses deixen sempre pòsit:
després tornen a la memòria les
idees, els arguments exposats per
uns i altres, sorgeixen noves
intuïcions i neix la il·lusió de
continuar aquest intercanvi.

Obertura als altres

És curiós comprovar com l’esperit
d’algunes persones envelleix
prematurament, i en canvi d’altres
continuen joves i animoses fins al



final dels seus dies. Hem de pensar
que tots tenim a dins molts recursos
encara sense fer servir: talents que
no hem aprofitat, forces que no hem
posat mai a prova. I, per molt
ocupats o cansats que estiguem, no
podem deixar d’avançar, d’aprendre
i de ser receptius a les idees dels
altres.

Convé que sortim de nosaltres
mateixos; que ens obrim a Déu i, per
Ell, als altres. Llavors superarem
aquest egocentrisme que de vegades
ens porta a acomodar la realitat a
l’estretor dels nostres interessos o a
la nostra particular visió de les coses,
i estarem més en guàrdia davant de
certes deficiències que creen
distàncies amb les persones i que,
per tant, comporten immaduresa:
expressar-nos amb una rotunditat
que moltes vegades no es correspon
amb el nostre coneixement de les
coses; manifestar les nostres
opinions amb un to de censura cap



als altres; servir-nos de solucions
prefabricades o de consells repetitius
i gastats; irritar-nos quan algú no
pensa com nosaltres, encara que
després ens diguem a favor de la
diversitat i de la tolerància; omplir-
nos de gelosia quan algú sobresurt al
nostre voltant; exigir als altres un
nivell de perfecció que els
sobrepassa i que potser nosaltres
mateixos no assolim; demanar
sinceritat i franquesa, quan en canvi
potser ens resistim a les correccions.

Maduresa i sentit crític

Quan mirem els altres amb afecte,
moltes vegades advertirem que
podem ajudar-los amb un consell
d’amic; els direm amb confiança allò
que d’altres potser també han vist
però no han tingut la lleialtat de
comentar-los. Només aquest
fonament, la caritat, fa que la
correcció o la crítica sigui
veritablement útil i constructiva:



«Quan hagis de corregir, fes-ho amb
caritat, en el moment oportú, sense
humiliar..., i amb ànim d’aprendre i
de millorar tu mateix en allò que
corregeixes». [6]

La clau de la nostra capacitat de fer
canviar els altres està en certa
manera lligada a la nostra capacitat
de canviar-nos a nosaltres mateixos.
Quan se sap el que costa millorar, la
dificultat que representa i, alhora,
com n’és d’important i alliberador,
llavors és més fàcil observar els
altres amb certa objectivitat i ajudar-
los realment. El que sap dir-se les
coses clares a si mateix, sap com i
quan dir-les als altres i és capaç
també d’escoltar-les amb bona
disposició.

Saber rebre i acceptar la crítica és
prova de grandesa espiritual i de
profunda saviesa: «Qui vol saber, vol
que el reprenguin, qui refusa la
correcció és un estúpid». [7]



Tanmateix, acceptar el que ens diuen
els altres no suposa viure sempre
pendents de la crítica en la nostra
vida professional o social, ballant al
so del que es digui o es deixi de dir
sobre el que fem o som, perquè
aquesta preocupació acabaria sent
patològica. De vegades, el que fa bé
les coses pot ser bastant criticat: el
censuren potser els que no fan res,
perquè veuen la seva vida i la seva
feina com una acusació» [8] o els que
obren de manera contrària, perquè
el consideren un enemic; o de
vegades també els que fan les
mateixes coses o semblants, perquè
es posen gelosos. No falten casos així,
en què cal fer-se “perdonar” pels que
amb prou feines fan res i pels que no
conceben que es pugui fer res de bo
sense comptar-hi. En aquests casos,
com ens aconsellava sant
Josepmaria, «hem de saber callar,
resar, treballar, somriure... y
esperar. No doneu importància a
aquestes insensateses: estimeu de



debò totes aquestes ànimes. Caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Iesu!» [9]

La responsabilitat de donar
exemple

La maduresa uneix l’obertura als
altres amb la fidelitat al propi camí i
als propis principis, fins i tot quan
amb prou feines es troba eco o
acceptació en el mateix entorn. És
cert que la indiferència que
percebem al nostre voltant pot
indicar-nos que també nosaltres
tenim potser alguna cosa per
canviar, o almenys per explicar o
presentar millor. Però hi ha algunes
coses que no han de canviar mai en
nosaltres, passi el que passi, ens
escoltin o no, ens lloïn o ens insultin,
ho agraeixin o ho rebutgin, ho
aprovin o ho reprovin: «aquest
contrast, que confirma amb les teves
obres la teva fe, és justament la
naturalitat que jo et demano». [10]



No és infreqüent que una persona se
senti sola i sense suport en alguns
dels seus millors afanys. La
temptació de desistir pot ser molt
forta. Li podrà semblar, llavors, que
el seu exemple o el seu testimoni no
serveixen de gaire, però no és així:
un llumí potser no il·lumina tota
l’habitació, però a l’habitació tothom
el veu. Potser hi ha moltes persones
que se senten incapaces d’imitar
aquest exemple, però saben que
volen seguir-lo en la mesura que
puguin, i aquest testimoni els anima
a continuar.

Tots recordem com ens ha ajudat a
millorar el bon exemple de tantes
persones i, tanmateix, és probable
que moltes d’aquestes no coneguin
l’efecte real que tenen sobre
nosaltres. És gran la responsabilitat
que tenim d’influir positivament en
els altres. «No pots destrossar, amb la
teva desídia o amb el teu mal
exemple, les ànimes dels teus



germans els homes». [11] Hem de
parlar, aconsellar, exhortar, animar,
però sobretot intentar que les nostres
paraules estiguin avalades per les
nostres obres, pel testimoni de la
nostra pròpia vida. És impossible
aconseguir-ho sempre, ni tan sols la
majoria de vegades, però hem de
voler ser una ajuda per a tothom, i
saber demanar perdó de cor si hem
donat mal exemple.

Una lluita de tota la vida

L’obertura als altres va molt lligada
al nostre avenç en una tasca que ens
ocuparà tota la vida: reconèixer el
rostre de la supèrbia i lluitar per ser
més humils. La supèrbia es cola per
les escletxes més sorprenents de la
nostra relació amb els altres. Si se’ns
mostrés de cara, el seu aspecte ens
resultaria repulsiu, i per això una de
les seves estratègies més habituals és
ocultar el rostre, disfressar-se. La
supèrbia acostuma a amagar-se dins



d’una altra actitud aparentment
positiva, a la qual contamina
subtilment. Després, quan es fa forta,
en creixen les manifestacions més
simples i primàries, pròpies de la
personalitat immadura: la
susceptibilitat malaltissa, el continu
parlar d’un mateix, la vanitat i
l’afectació en els gestos i la manera
de parlar, les actituds prepotents i
envanides juntament amb el
decaïment profund quan es percep la
pròpia debilitat.

La supèrbia de vegades es disfressa
de saviesa, del que podríem
anomenar una supèrbia intel·lectual
que pren aparença de rigor. D’altres,
s’amaga darrere d’un apassionat
afany de fer justícia o de defensar la
veritat, quan en el fons batega
sobretot un sentiment de revenja o
una ortodòxia altiva que domina: un
afany de necessitar-ho tot, de jutjar-
ho tot. Es tracta d’actituds que, en
lloc de servir a la veritat, se’n



serveixen — d’una ombra d’aquesta
— per alimentar el desig de quedar
per damunt dels altres.

De la mateixa manera que no
existeix la salut total i perfecta,
tampoc no podem posar fi per
complet a les argúcies de la supèrbia.
Però podem detectar-la millor, i no
deixar que ens guanyi terreny. Hi
haurà ocasions en què ens
enganyarà, perquè tendeix a
atrinxerar-nos: ens fa reticents al fet
que els altres ens facin veure els
nostres defectes. Però si nosaltres no
en veiem el rostre, ocult de diverses
maneres, potser els altres sí que
l’hauran pogut veure. Si som capaços
d’escoltar l’advertència fraterna, la
crítica constructiva, ens serà molt
més fàcil desemmascarar-la. Cal ser
humil per acceptar l’ajuda dels
altres. I fa falta també ser humil per
ajudar els altres sense humiliar.



La maduresa es xifra, finalment, en
«el “sa prejudici psicològic” de
pensar habitualment en els altres». 
[12] La personalitat que Déu vol per
a nosaltres —i a la qual tots aspirem,
encara que de vegades busquem en
una altra banda— és la de qui ha
arribat a tenir «un cor que estima, un
cor que pateix, un cor que s’alegra
amb els altres». [13]

Alfonso Aguiló

[1] Si 27, 5-6.

[2] Francesc, Discurs 21-VIII-2013.

[3] Pr 15, 31.

[4] St 1, 19

[5] Si 22, 10.

[6] Forja, núm. 455.



[7] Pr 12, 1.

[8] Cf. Sb 2, 10-20.

[9] Sant Josepmaria, Carta als seus
fills d'Holanda, 20-III-1964. Cf.
Vázquez de Prada, A. El Fundador del
Opus Dei (III), Madrid: Rialp, 2003, p.
530.

[10] Camí, núm. 380.

[11] Forja, núm. 955.

[12]Forja, núm. 861.

[13] Francesc, Discurs 17-VI-2013.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/una-vida-en-
dialeg-amb-els-altres/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/una-vida-en-dialeg-amb-els-altres/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-vida-en-dialeg-amb-els-altres/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-vida-en-dialeg-amb-els-altres/

	Formació de la personalitat (VI): Una vida en diàleg amb els altres

