opusdei.org

Formacio de la
personalitat (VI):
Una vida en dialeg
amb els altres

Saber escoltar i estar obert a les
opinions dels altres son
condicions indispensables per
viure la caritat. Només aixi el
dialeg mutu sera ocasio
ordinaria d’apropar-se a la
Veritat. Nou text de la col-leccio
sobre “Educacio de la
personalitat”.

27/03/2017



«Com el forn posa a prova els atuells
del terrisser, la prova de ’home és
quan delibera. Com el fruit demostra
com han conreat un arbre, les
paraules revelen el que pensa una
persona». [1] Una nota essencial de la
maduresa personal és la capacitat de
dialeg, una actitud d’obertura cap als
altres que es manifesta en la
cordialitat del tracte i en un sincer
desig d’aprendre de cada persona.

«Coneixer altres persones, altres
cultures, ens fa sempre molt de bé,
ens fa créixer (...). El dialeg és molt
important per a la propia maduresa,
perque en la confrontacié amb una
altra persona, en la confrontacio
amb la resta de cultures, fins i tot en
la confrontacié amb la resta de
religions, un creix: creix, madura.
Cert, hi ha un perill: si en el dialeg un
es tanca i s’enfada, pot lluitar; és el
perill de lluitar, i aix0 no esta bé
perque nosaltres dialoguem per
trobar-nos, no per lluitar. I, quina és



I’actitud més profunda que hem de
tenir per dialogar i no lluitar? La
mansuetud, la capacitat de trobar les
persones, de trobar les cultures, amb
pau; la capacitat de fer preguntes
intel-ligents: “Per qué penses aixi?
Per queé aquesta cultura actua aixi?”.
Escoltar els altres i després parlar.
Primer escoltar, després parlar.» [2]

Saber escoltar

La Sagrada Escriptura cobreix
d’elogis els qui saben escoltar, i
menysté, en canvi, 'actitud dels qui
no paren atencio als altres. «Qui
accepta un reny saludable fara
estada entre els savis» [3] diu el llibre
dels Proverbis; i ’apostol Jaume
aconsella «heu de ser promptes a
escoltar i lents a parlar o a irritar-
vos». [4] De vegades, els hagiografs
recorren fins i tot a una fina ironia:
«Fer explicacions a un estupid és fer-
les a un endormiscat.» [5]



Un problema freqiient per escoltar és
que, mentre un altre parla, recordem
una cosa que té a veure amb el que
ens explica, 1 estem pendents de dir-
hi “la nostra” quan hi hagi una
pausa. Llavors es produeixen
converses potser animades, en que es
prenen la paraula els uns als altres,
pero s’hi escolta poc.

Altres vegades el problema és que la
conversa no sorgeix de manera
espontania, i cal esforgar-se a buscar-
la, amb intel-ligéncia. En aquests
casos, cal evitar la presumpcio, és a
dir, la tendencia a mostrar a cada
moment la nostra agudesa o els
nostres coneixements; al contrari,
convé mostrar-se oberts i receptius,
desitjosos d’aprendre dels altres, de
manera que ampliem cada dia el
nostre ventall d’interessos. D’aquesta
manera escoltarem amb atencio
coses que potser inicialment no ens
interessen massa, sense que aixo
impliqui hipocresia per part nostra:



moltes vegades es tracta d’un esforg
sincer per sobreposar-se al propi
criteri, i per agradar i aprendre.

Saber conversar requereix combinar
l’audacia amb la prudéncia, I’interes
amb la discrecid, el risc amb
I’oportunitat. Convé no caure en la
lleugeresa, estar disposat a rectificar
unes paraules precipitades o
inoportunes que potser se’ns han
escapat, o una afirmacio una mica
rotunda que hauriem d’haver
ponderat millor. En tot cas, les bones
converses deixen sempre posit:
després tornen a la memoria les
idees, els arguments exposats per
uns i altres, sorgeixen noves
intuicions i neix la il-lusio de
continuar aquest intercanvi.

Obertura als altres

Es curiés comprovar com I’esperit
d’algunes persones envelleix
prematurament, i en canvi d’altres
continuen joves i animoses fins al



final dels seus dies. Hem de pensar
que tots tenim a dins molts recursos
encara sense fer servir: talents que
no hem aprofitat, forces que no hem
posat mai a prova. I, per molt
ocupats o cansats que estiguem, no
podem deixar d’avancar, d’aprendre
1 de ser receptius a les idees dels
altres.

Convé que sortim de nosaltres
mateixos; que ens obrim a Déu i, per
Ell, als altres. Llavors superarem
aquest egocentrisme que de vegades
ens porta a acomodar la realitat a
I’estretor dels nostres interessos o a
la nostra particular visio de les coses,
1 estarem més en guardia davant de
certes deficiencies que creen
distancies amb les persones i que,
per tant, comporten immaduresa:
expressar-nos amb una rotunditat
que moltes vegades no es correspon
amb el nostre coneixement de les
coses; manifestar les nostres
opinions amb un to de censura cap



als altres; servir-nos de solucions
prefabricades o de consells repetitius
1 gastats; irritar-nos quan algu no
pensa com nosaltres, encara que
després ens diguem a favor de la
diversitat i de la tolerancia; omplir-
nos de gelosia quan algu sobresurt al
nostre voltant; exigir als altres un
nivell de perfecci6 que els
sobrepassa i que potser nosaltres
mateixos no assolim; demanar
sinceritat i franquesa, quan en canvi
potser ens resistim a les correccions.

Maduresa i sentit critic

Quan mirem els altres amb afecte,
moltes vegades advertirem que
podem ajudar-los amb un consell
d’amic; els direm amb confianca allo
que d’altres potser també han vist
pero no han tingut la lleialtat de
comentar-los. Només aquest
fonament, la caritat, fa que la
correccio o la critica sigui
veritablement util i constructiva:



«Quan hagis de corregir, fes-ho amb
caritat, en el moment oportu, sense
humiliar..., 1 amb anim d’aprendre i
de millorar tu mateix en allo que
corregeixes». [6]

La clau de la nostra capacitat de fer
canviar els altres esta en certa
manera lligada a la nostra capacitat
de canviar-nos a nosaltres mateixos.
Quan se sap el que costa millorar, la
dificultat que representa i, alhora,
com n’és d’important i alliberador,
llavors és més facil observar els
altres amb certa objectivitat i ajudar-
los realment. El que sap dir-se les
coses clares a si mateix, sap com 1
quan dir-les als altres i és capac
també d’escoltar-les amb bona
disposicio.

Saber rebre i acceptar la critica és
prova de grandesa espiritual i de
profunda saviesa: «Qui vol saber, vol
que el reprenguin, qui refusa la
correccio és un estupid». [7]



Tanmateix, acceptar el que ens diuen
els altres no suposa viure sempre
pendents de la critica en la nostra
vida professional o social, ballant al
so del que es digui o es deixi de dir
sobre el que fem o som, perqué
aquesta preocupacio acabaria sent
patologica. De vegades, el que fa bé
les coses pot ser bastant criticat: el
censuren potser els que no fan res,
perque veuen la seva vida i la seva
feina com una acusacio» [8] o els que
obren de manera contraria, perque
el consideren un enemic; o de
vegades també els que fan les
mateixes coses o semblants, perque
es posen gelosos. No falten casos aixi,
en que cal fer-se “perdonar” pels que
amb prou feines fan res i pels que no
conceben que es pugui fer res de bo
sense comptar-hi. En aquests casos,
com ens aconsellava sant
Josepmaria, «<hem de saber callar,
resar, treballar, somriure... y
esperar. No doneu importancia a
aquestes insensateses: estimeu de



debo totes aquestes animes. Caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Iesu!» [9]

La responsabilitat de donar
exemple

La maduresa uneix ’obertura als
altres amb la fidelitat al propi cami i
als propis principis, fins i tot quan
amb prou feines es troba eco o
acceptacio en el mateix entorn. Es
cert que la indiferéncia que
percebem al nostre voltant pot
indicar-nos que també nosaltres
tenim potser alguna cosa per
canviar, o almenys per explicar o
presentar millor. Pero hi ha algunes
coses que no han de canviar mai en
nosaltres, passi el que passi, ens
escoltin o no, ens lloin o ens insultin,
ho agraeixin o ho rebutgin, ho
aprovin o ho reprovin: «aquest
contrast, que confirma amb les teves
obres la teva fe, és justament la
naturalitat que jo et demano». [10]



No és infreqiient que una persona se
senti sola 1 sense suport en alguns
dels seus millors afanys. La
temptacio de desistir pot ser molt
forta. Li podra semblar, llavors, que
el seu exemple o el seu testimoni no
serveixen de gaire, pero no és aixi:
un llumi potser no il-lumina tota
I’habitacio, pero a I’habitacié tothom
el veu. Potser hi ha moltes persones
que se senten incapaces d’imitar
aquest exemple, pero saben que
volen seguir-lo en la mesura que
puguin, i aquest testimoni els anima
a continuar.

Tots recordem com ens ha ajudat a
millorar el bon exemple de tantes
persones i, tanmateix, és probable
que moltes d’aquestes no coneguin
I’efecte real que tenen sobre
nosaltres. Es gran la responsabilitat
que tenim d’influir positivament en
els altres. «No pots destrossar, amb la
teva desidia o amb el teu mal
exemple, les animes dels teus



germans els homes». [11] Hem de
parlar, aconsellar, exhortar, animar,
pero sobretot intentar que les nostres
paraules estiguin avalades per les
nostres obres, pel testimoni de la
nostra propia vida. Es impossible
aconseguir-ho sempre, ni tan sols la
majoria de vegades, pero hem de
voler ser una ajuda per a tothom, i
saber demanar perdo de cor si hem
donat mal exemple.

Una lluita de tota la vida

L’obertura als altres va molt lligada
al nostre avenc en una tasca que ens
ocupara tota la vida: reconeéixer el
rostre de la supérbia i lluitar per ser
més humils. La supérbia es cola per
les escletxes més sorprenents de la
nostra relacio amb els altres. Si se’ns
mostrés de cara, el seu aspecte ens
resultaria repulsiu, i per aixo una de
les seves estrategies més habituals és
ocultar el rostre, disfressar-se. La
superbia acostuma a amagar-se dins



d’una altra actitud aparentment
positiva, a la qual contamina
subtilment. Després, quan es fa forta,
en creixen les manifestacions més
simples i primaries, propies de la
personalitat immadura: la
susceptibilitat malaltissa, el continu
parlar d’un mateix, la vanitat i
I’afectacio en els gestos i la manera
de parlar, les actituds prepotents i
envanides juntament amb el
decaiment profund quan es percep la
propia debilitat.

La supérbia de vegades es disfressa
de saviesa, del que podriem
anomenar una superbia intel-lectual
que pren aparenca de rigor. D’altres,
s’amaga darrere d’un apassionat
afany de fer justicia o de defensar la
veritat, quan en el fons batega
sobretot un sentiment de revenja o
una ortodoxia altiva que domina: un
afany de necessitar-ho tot, de jutjar-
ho tot. Es tracta d’actituds que, en
lloc de servir a la veritat, se’n



serveixen — d’una ombra d’aquesta
— per alimentar el desig de quedar
per damunt dels altres.

De la mateixa manera que no
existeix la salut total i perfecta,
tampoc no podem posar fi per
complet a les argucies de la supérbia.
Pero podem detectar-la millor, i no
deixar que ens guanyi terreny. Hi
haura ocasions en que ens
enganyara, perque tendeix a
atrinxerar-nos: ens fa reticents al fet
que els altres ens facin veure els
nostres defectes. Pero si nosaltres no
en veiem el rostre, ocult de diverses
maneres, potser els altres si que
I’hauran pogut veure. Si som capacos
d’escoltar I’advertéencia fraterna, la
critica constructiva, ens sera molt
més facil desemmascarar-la. Cal ser
humil per acceptar I’ajuda dels
altres. I fa falta també ser humil per
ajudar els altres sense humiliar.



La maduresa es xifra, finalment, en
«el “sa prejudici psicologic” de
pensar habitualment en els altres».
[12] La personalitat que Déu vol per
a nosaltres —i a la qual tots aspirem,
encara que de vegades busquem en
una altra banda— és la de qui ha
arribat a tenir «un cor que estima, un
COr (ue pateix, un cor que s’alegra
amb els altres». [13]

Alfonso Aguilo

[1] Si 27, 5-6.

[2] Francesc, Discurs 21-VIII-2013.
[3] Pr 15, 31.

[4] St 1,19

[5] Si 22, 10.

[6] Forja, num. 455.



[7] Pr 12, 1.
[8] Cf. Sb 2, 10-20.

[9] Sant Josepmaria, Carta als seus
fills d'Holanda, 20-111-1964. Cf.
Vazquez de Prada, A. El Fundador del
Opus Dei (I1I), Madrid: Rialp, 2003, p.
530.

[10] Cami, nim. 380.
[11] Forja, num. 955.
[12]Forja, num. 861.

[13] Francesc, Discurs 17-VI-2013.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/una-vida-en-
dialeg-amb-els-altres/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/una-vida-en-dialeg-amb-els-altres/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-vida-en-dialeg-amb-els-altres/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-vida-en-dialeg-amb-els-altres/

	Formació de la personalitat (VI): Una vida en diàleg amb els altres

