
opusdei.org

El símbol Atanasià

El símbol Atanasià —conegut
també per les seves primeres
paraules “Quicumque vult”— és
un resum de veritats de la fe
sobre la Santíssima Trinitat i
l’Encarnació. Sant Josepmaria
solia resar i meditar aquest text
el tercer diumenge de cada mes
com a devoció al Pare i al Fill i a
l’Esperit Sant.

10/05/2022

► Resa el Quicumque amb el 
devocionari mòbil en català i llatí.

https://opusdei.org/ca-es/article/un-devocionari-mobil-per-a-telefons-i-tablets/


► Descarrega el símbol Atanasià en
format PDF

Escolta el Símbol Atanasià en català
(00:05:30)

Disponible també a ivoox i Spotify

Jesús sap que s’apropa la seva hora
de passar d’aquest món al Pare. És al
cenacle, els seus deixebles més
íntims estan reunits al seu voltant, i
les seves paraules tenen el sabor
agredolç del comiat. No li queda
gaire temps d’estar amb ells i al seu
cor es debaten fortíssims sentiments:
d’una banda, un amor fins a
l’extrem, que el portarà a quedar-se
en la Sagrada Eucaristia i a vessar
fins a l’última gota de la seva sang a

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/S%C3%ADmbol%20d'Atanasi20220314173808164776.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/S%C3%ADmbol%20d'Atanasi20220314173808164776.pdf
https://go.ivoox.com/rf/83935056
https://open.spotify.com/episode/3ID5cPurVrUOcWeimRWYOV?si=701c210af8bf4ce0


la creu. D’altra banda, el dolor
immens per la traïció de Judes i el
pes de carregar amb tots els pecats
del món.

En un moment tan particular, la seva
mirada s’atura en cadascun dels seus
apòstols. Coneix els seus desitjos de
bé, però també la seva debilitat; en
unes hores veurà flaquejar la seva fe
i no se li oculta que encara els queda
molt per entendre del tresor de la
revelació. Tot i així, en aquesta
última cena els parla amb més
claredat del misteri de la seva vida
íntima, i els anuncia la vinguda del
Paràclit, que il·luminarà el seu
enteniment: «Qui m’estima, guardarà
la meva paraula; el meu Pare
l’estimarà i vindrem a fer estada en
ell (...). Us he dit tot això mentre he
estat amb vosaltres, però el Defensor,
l’Esperit Sant que el Pare enviarà en
nom meu, us farà recordar tot el que
jo us he dit, i us ho farà entendre» (Jn
14, 23.25-26).



És probable que sant Joan, igual com
els altres deu, no comprengués en
profunditat les paraules del seu
Mestre sobre el Pare i l’Esperit Sant,
però s’adonava que ningú abans no
havia parlat així, i anys més tard les
va recollir en el seu Evangeli, després
d’haver-les meditat i predicat en
nombroses ocasions. Percebia que
eren una porta oberta al misteri de
Déu u i tri.

Trobar la veritable Vida

«El misteri de la Santíssima Trinitat
és el misteri central de la fe i de la
vida cristiana».[1] Jesucrist —el Verb
encarnat— ens ho va voler revelar de
manera que, identificats amb la seva
persona, els cristians aprenguéssim a
anomenar Pare a Déu i a obrar atents
a les inspiracions de l’Esperit Sant.

Per mitjà de la vida sacramental, Déu
habita al centre de les nostres ànimes
en gràcia. Tot l’itinerari espiritual es
resumeix en el descobriment



progressiu d’aquesta presència, que
ens sosté i ens omple. Es tracta d’un
camí que cada cristià està cridat a
recórrer al llarg de la seva existència.
Així ho hem vist i après en
l’experiència de tantes dones i homes
sants. Recentment ens ho feia
considerar el Papa Francesc: «Hi ha
el Pare, al qual reso amb el
parenostre; hi ha el Fill, que m’ha
donat la redempció, la justificació; hi
ha l’Esperit Sant, que habita en
nosaltres i habita en l’Església. I
aquest ens parla al cor, perquè el
trobem tancat en aquesta frase de
sant Joan que resumeix tota la
revelació: “Déu és amor” (1 Jn 4,
8.16). (…) No és fàcil entendre-ho,
però es pot viure d’aquest misteri».[2]

Sant Josepmaria va anar conreant
una devoció gradual i profunda a les
tres persones divines i, a través de
l’exemple i la predicació, la va voler
transmetre als seus fills. En una
ocasió, el 1968, els aconsellava:



Estimeu la santíssima humanitat de
Jesucrist! I de la humanitat de Crist,
passarem al Pare, amb la seva
omnipotència i la seva providència, i
al fruit de la Creu, que és l’Esperit
Sant. I sentirem la necessitat de
perdre’ns en aquest amor per trobar
la veritable Vida.[3]

L’itinerari d’una devoció

El fundador de l’Opus Dei, que va
rebre la fe cristiana dels seus pares,
va créixer al llarg dels anys en
l’amistat amb cadascuna de les
persones divines. Quan era nen, va
aprendre a cridar Déu Pare en el
parenostre, i aquesta filiació es va
fent fonament de la seva vida
espiritual. A més, en moments
concrets, en els anys posteriors a la
fundació de l’Obra, Déu li va
concedir palpar amb intensitat
especial el sentit de la filiació divina
—com aquell 16 d’octubre del 1931,
al mig del carrer, en un tramvia.



També a partir de la tardor del 1932
va anar intensificant l’escolta a les
mocions del Paràclit, gràcies al
consell «tingueu amistat amb
l’Esperit Sant. No parleu, escolteu-
lo!» rebut del seu confessor. Des de
molt aviat va intentar llegir
l’Evangeli com un personatge més,
per endinsar-se en el coneixement de
la santíssima humanitat de Jesucrist,
i la seva vida va estar centrada en
l’Eucaristia.

Aquesta devoció, que es va anar
enfortint en el transcurs de la seva
existència, es deixava traslluir en les
situacions més corrents. El beat
Àlvar del Portillo recordava: Els qui
vivíem al seu costat sabem molt bé
l’arrelament d’aquesta devoció en la
seva vida. Així vaig poder descobrir
la manera de guanyar en les rifes
que organitzava: és un record
ingenu, de família, dels primers anys
de la meva vocació. De tant en tant
portava a les tertúlies quelcom que



ens fes passar una estona agradable,
per exemple, un paquet de caramels.
En aquestes ocasions, quan hi havia
algun detall que sortia de l’ordinari,
el Pare organitzava un sorteig, que
consistia a endevinar el número que
havia pensat. De seguida em vaig
adonar que era sempre el tres, o un
múltiple de tres, perquè fins i tot en
aquells moments de descans
apareixia el seu amor per la
Santíssima Trinitat.[4]

El llibre Camí té 999 punts. En una
audiència amb el Papa sant Pau VI, el
pontífex li va preguntar per la raó
d’aquest nombre. I sant Josepmaria
va respondre que era per amor a la
Santíssima Trinitat. Per a la primera
edició d’aquesta obra va fer
dissenyar una portada original que
consistia en una sèrie de siluetes del
número nou, que formaven una
columna.

https://cat.escrivaworks.org/book/cami.htm


Quan es va construir Villa Tevere, la
seu central de l’Obra, va voler que
l’oratori en què celebraria la Missa
habitualment estigués dedicat a la
Trinitat. El retaule és un alt relleu de
marbre blanc amb una representació
de la Trinitat Beatíssima, envoltada
d’àngels en adoració: Déu Pare
creador té a les mans el món amb
una creu; al seu costat l’Esperit Sant,
també amb figura humana, sosté una
flama; al centre, hi ha una talla
d’ivori amb Déu Fill a la Creu, entre
dos grups de querubins. L’escena
està coronada per una etiqueta amb
una inscripció: Deo Patri creatori,
Deo Filio redemptori, Deo Spiritui
sanctificatori.

Li agradava fer actes de fe, esperança
i amor dirigits al Pare, al Fill i a
l’Esperit Sant. El 1971, per exemple,
agraïa al Senyor que l’anés movent a
comprendre cada dia amb més
fondària la presència i l’acció de la
Trinitat en la santa Missa. I en els

https://opusdei.org/es-es/article/villa-tevere-origen-historia-sede-central-opus-dei/


seus últims anys, en la seva
predicació —com reflecteix en
l’homilia «Vers la santedat»— o en les
trobades que va sostenir amb
nombroses persones, suggeria seguir
l’itinerari espiritual pel qual Déu
l’havia volgut portar, un camí de
contemplació en la vida ordinària: El
cor sent necessitat, aleshores, de
distingir i adorar cada una de les
Persones divines. En certa manera és
una descoberta, la que fa l’ànima en
la vida sobrenatural, com les d’un
marrec que va obrint els ulls a
l’existència. I s’entreté amorosament
amb el Pare i amb el Fill i amb
l’Esperit Sant.[5]

El seu amor era també fruit de
l’estudi i l’aprofundiment en la
doctrina catòlica. Acostumava a
repassar sovint el tractat teològic De
Trinitate. En una tertúlia amb les
seves filles a Roma, el 27 de març del
1972 —el dia anterior a un nou
aniversari de la seva ordenació

https://opusdei.org/ca-es/article/vers-la-santedat/


sacerdotal—, els comentava: Estic
llegint constantment llibres de
teologia, perquè m’enamora la
Trinitat, m’enamora considerar la
unitat de la trinitat de Déu; de
vegades tinc una miqueta de llum,
però la majoria de les vegades són
ombres; i em poso molt content de
les ombres, perquè Déu seria molt
poca cosa si jo el pogués
comprendre.[6] Afirmava —com ens
recorda sovint el Pare— que Déu és
tan gran que no cap al cap, però ens
cap al cor: I quan (...) et diguin que
no entenen la trinitat i la unitat, els
respons que tampoc jo no les entenc,
però que les estimo i les venero. Si
comprengués les grandeses de Déu, si
Déu cabés en aquest pobre cap, el
meu Déu seria molt petit... i,
tanmateix, cap —vol cabre— al meu
cor, cap en la fondària immensa de la
meva ànima, que és immortal.[7]

Una tradició secular



Mogut pel desig de fomentar en els
membres de l’Obra aquest amor, sant
Josepmaria va disposar una sèrie de
costums perquè els facilitessin
l’aprofundiment en els misteris
centrals de la fe. Totes responen a
una tradició secular en la litúrgia i en
el patrimoni espiritual de l’Església.

Entre d’altres, va proposar que les 
Pregàries que resen diàriament
comencessin amb un acte de lloança,
adoració i acció de gràcies a la
Trinitat Beatíssima (Gràcies a tu,
Senyor Déu; gràcies a tu / Trinitat
única i veritable, / Déu únic i
suprem, / Unitat única i santa). Anys
després, el 1959, va pensar que
podria ajudar que en els tres dies que
precedeixen la festa de la Santíssima
Trinitat, es resés o cantés el Trisagi
angèlic a tots els centres de l’Obra. I
que el tercer diumenge de cada mes
es recités el símbol Atanasià, abans o
després de l’oració del matí, com una
expressió de fe i lloança a Déu u i tri,

https://opusdei.org/ca-es/article/les-preces-de-lopus-dei/


i recomanava que cadascú medités
especialment aquell dia en les
paraules que conté. Amb gran
convenciment, deia a un grup de
fidels de l’Opus Dei el 1971, referint-
se a aquest símbol: Apreneu-lo, és tan
bonic! [8]

El símbol Atanasià

«Durant els primers segles, l’Església
va mirar de formular més
explícitament la seva fe trinitària,
tant per aprofundir en la seva pròpia
intel·ligència de la fe com per
defensar-la contra els errors que la
deformaven. Aquesta va ser l’obra
dels Concilis antics, ajudats pel
treball teològic deIs Pares de
l’Església i sostinguts pel sentit de la
fe del poble cristià».[9]

El símbol Atanasià —conegut també
per les seves primeres paraules: 
Quicumque vult— és un símbol o una
recopilació de veritats de la fe, que
ha estat tingut al llarg de la història



de l’Església com una de les
principals exposicions dogmàtiques
de la fe cristiana i la més important
pel que fa als dos misteris centrals de
la veritat revelada: la Trinitat i
l’Encarnació.

Es coneix amb aquest nom perquè es
va atribuir erròniament durant
diversos segles a sant Atanasi
(295-373), bisbe d’Alexandria
d’Egipte i defensor de la fe davant
l’heretgia d’Arri. D’altres pensaven
que la seva autoria es devia al Papa
Anastasi I (399-402).

Aquest resum didàctic de la doctrina
cristiana va tenir gran autoritat en
l’Església llatina i el seu ús es va
estendre ràpidament a tots els ritus
d’Occident. Durant l’edat mitjana, va
estar equiparat al mateix credo del
Concili de Nicea. En la litúrgia de
l’Església occidental es recitava en
l’ofici diví dominical. En el ritu
ambrosià, en canvi, s’utilitzava com a



himne de l’ofici de lectures, en lloc
del Te Deum, diumenge de la
Santíssima Trinitat. El seu ús litúrgic
ha arribat fins al segle xx: en l’ofici
canònic, el Quicumque, fins a la
reforma de Pius XII (1956), es resava
els diumenges. En la litúrgia de les
hores actual no està prevista la seva
pregària.

Exclosa la paternitat de sant Atanasi,
i també la del Papa Anastasi, se n’ha
atribuït la redacció a una sèrie de
Pares de l’Església —sant Hilari, sant
Ambrosi, sant Nicetes, Honorat
d’Arle, sant Vicenç de Lerins, Sant
Fulgenci, sant Cesari d’Arle i sant
Venanci Fortunat— situats entre els
anys 350 i 601. Actualment és gairebé
unànime l’opinió que el data entre
l’any 430 i el 500.

La majoria dels estudiosos afirmen
que primer va ser escrit en llatí i
després va ser traduït al grec —és a
dir, va néixer dins de l’àmbit llatí



occidental de l’Església, i no en
l’oriental, com es pensava abans. El
seu origen sembla que es troba a les
Gàl·lies, al sud de França, a la zona
d’Arles.

Més enllà de la introducció i de la
conclusió, dedicades ambdues a
insistir en la necessitat de professar
la fe expressada en el símbol per a la
salvació, el Quicumque consta de
dues parts clarament diferenciades:
la primera exposa la fe catòlica
entorn del misteri de Déu u i tri; en la
segona part es presenta la doble
naturalesa en l’única persona divina
de Jesucrist. Aquests dos eixos de la
nostra fe estan àmpliament
desenvolupats en aquest credo.

Les paraules que apel·len a la
necessitat de la fe per a la salvació
són un eco de les que conté el capítol
3 de l’Evangeli de sant Joan: «Déu no
ha enviat el seu Fill al món perquè el
món fos condemnat, sinó per salvar-



lo per mitjà d’ell. Els qui creuen en
ell no són condemnats, però els qui
no creuen ja han estat condemnats,
perquè no han cregut en el nom del
Fill únic de Déu» (Jn 3, 17-18). Són,
per tant, una crida a adherir-se a les
veritats explicitades en els diversos
símbols de la fe elaborats pel
magisteri eclesiàstic, alhora que
reconeixen la terrible possibilitat que
l’home té de rebutjar i tancar-se a la
felicitat eterna que Déu li ofereix.

Tan grandíssim profit

Aprèn a lloar el Pare i el Fill i
l’Esperit Sant. Aprèn a tenir una
especial devoció a la Santíssima
Trinitat.[10] El costum de resar el
símbol Atanasià té com a finalitat
ajudar els fidels a anar madurant, a
poc a poc, personalment en aquesta
devoció. Tot i que mai no arribarem
a comprendre del tot una veritat que
supera amb escreix el nostre
enteniment, és una oportunitat per



conèixer Déu sempre més i millor.
D’aquesta manera, també ens renova
i enforteix en la virtut teologal de la
fe, i ens porta a aprofundir en el
dogma. Santa Teresa d’Àvila explica
en la seva autobiografia com,
meditant aquest símbol, va rebre
gràcies especials per penetrar en
aquest misteri: «Estant una vegada
resant el Quicumque vult, se’m va
donar a entendre tan clarament la
manera de com era un sol Déu i tres
persones, que jo em vaig espantar i
em vaig consolar molt. Em va ser de
tan grandíssim profit per conèixer
més la grandesa de Déu i les seves
meravelles».[11] És un exemple de
com viure certs costums de pietat pot
donar pas a comprendre’ls, encara
que de vegades sembli que se’n treu
poc profit.

Renovant la nostra professió de fe en
la Trinitat, reconeixem, agraïm i
responem a l’amor diví, i ens tornem
a sorprendre davant de la meravella



d’un Déu que ha volgut que siguem
els seus fills. No només afirmem la
veritat sobre la Trinitat, sobre
Jesucrist —perfectus Deus, perfectus
homo,[12] Déu perfecte i home
perfecte— i sobre l’Església, sinó
també la nostra veritable identitat.

A més, reconèixer la nostra fe
comuna ens porta a sentir-nos més
units a tot el poble de Déu, a la seva
missió de conservar íntegre el dipòsit
rebut. No resem sols, sinó units als
cristians d’ara, que ens han precedit,
i als que vindran al llarg dels segles.
Finalment, en recitar aquest símbol
actualitzem la nostra missió
d’apòstols, cridats a comunicar a tots
els homes —com aquells primers
dotze— la salvació que Crist ens ha
convidat a acollir amb la seva
encarnació: «Aneu, doncs, a tots els
pobles i feu-los deixebles meus,
batejant-los en el nom del Pare i del
Fill i de l’Esperit Sant» (Mt 28, 19).



[1] Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 261.

[2] Francesc, Ángelus, 30.V.2021.

[3] Sant Josepmaria, recollit a: 
Artículos del postulador, p. 175.

[4] Entrevista sobre el fundador de
l’Opus Dei, Àlvar del Portillo, Rialp,
1992, p. 153-154.

[5] Amics de Déu, núm. 306.

[6] Sant Josepmaria, paraules
pronunciades durant una tertúlia.

[7] Sant Josepmaria, notes en una
reunió familiar, 9.II.1975.

[8] Sant Josepmaria, notes preses
durant una tertúlia.

[9] Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 250.



[10] Forja, núm. 296.

[11] Santa Teresa de Jesús, Vida, c. 39,
25.

[12] Símbol Atanasià, núm. 30 (DH 76).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/una-porta-
oberta-al-misteri-el-simbol-datanasi/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/una-porta-oberta-al-misteri-el-simbol-datanasi/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-porta-oberta-al-misteri-el-simbol-datanasi/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-porta-oberta-al-misteri-el-simbol-datanasi/

	El símbol Atanasià

