
opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor (XII):
la vocació
matrimonial

Déu beneeix la normalitat de la
vida familiar i vol habitar en
ella. Una passejada pel llibre de
Tobies pot ajudar a redescobrir-
ho.

15/10/2019

Quan sant Josepmaria va començar a
parlar de vocació pel matrimoni, ja
fa gairebé un segle, la unió d’aquests
dos conceptes solia generar



desconcert, quan no generava
hilaritat: com si parlés d’un ocell
sense ales o d’una roda quadrada.
«Rius perquè et dic que tens “vocació
matrimonial”? —Doncs la tens: així,
vocació»[1]. En la mentalitat de
llavors, i de vegades encara en la
d’avui, «tenir vocació» volia dir
deixar la normalitat de la vida per
poder servir Déu i l’Església, deixar
d’una manera o altra la vida
habitual, que per a la major part de
les persones passa per tenir família,
fills, casa, feina, compres, factures,
rentadores, imprevistos, rialles,
baralles entre germans, tardes a
urgències, sobres a la nevera.

Tota aquesta infinitat de coses,
variades i imprevisibles com la vida
mateixa, no només hi cap en aquesta
«roda quadrada» de la vocació
matrimonial, sinó que hi troba la
seva millor versió possible. El «sentit
vocacional del matrimoni»[2]
precisament parteix de la convicció



que Déu beneeix la normalitat de la
vida familiar i vol habitar en ella. «I
això que tu ets el Sant, que té per
tron les lloances d’Israel!», diu el
salm que Jesús pronuncia des de la
Creu (Sal 22, 4). Déu, el Sant, vol
viure enmig de les vides 
normalíssimes de les famílies. Vides
cridades a convertir-se, per l’afecte,
en lloances cap a Ell: en cel, inclús
amb tots els «defectes de fabricació»
d’aquesta seu provisional que és la
vida. Per això, «no dejes ir un día /
sin cojerle un secreto, grande o
breve. / Sea tu vida alerta /
descubrimiento cotidiano. / Por cada
miga de pan duro / que te dé Dios, tú
dale / el diamante más fresco de tu
alma»[3].

Que tinguis un bon viatge

Aquell noi reia en sentir parlar de
vocació matrimonial, però no va
poder evitar quedar-se pensatiu. La
«provocació» anava acompanyada, a



més, d’un consell: «Encomana’t a
Sant Rafael, perquè et condueixi
castament fins al final del camí, com
a Tobies»[4]. Així, sant Josepmaria
al·ludia a l’únic relat de la Bíblia que
parla d’aquest arcàngel, per al qual
tenia un afecte especial; tant, que des
de molt aviat li va confiar el seu
apostolat amb els joves[5]. «És
encantador el llibre de Tobies»[6], va
dir una vegada. Malgrat que tot el
relat del llibre gira entorn d’un
viatge, de fet ens permet entrar de
ple en la vida de dues llars, i assistir
al naixement d’una tercera. I fins i
tot el viatge mateix participa
d’aquest ambient casolà, amb un
detall que no ha passat desapercebut
als artistes al llarg dels segles: aquest
llibre també és l’únic lloc de
l’Escriptura en el qual apareix un gos
domèstic, que acompanya Tobies i a
sant Rafael de principi a fi del seu
periple (cf. Tb 6, 1; 11, 4).



Quan Tobies marxa, el seu pare el
beneeix amb aquestes paraules: «Que
el Déu del cel vetlli allà per vosaltres
i us faci tornar a mi sans i estalvis.
Que el seu àngel us acompanyi i us
guardi, fill meu.» (Tb 5, 17). Sant
Josepmaria les parafrasejava en
donar la seva benedicció als qui
emprenien un viatge: «Que el Senyor
estigui en el teu camí, i el seu àngel
t’acompanyi.»[7] I viatge —el
veritable viatge, el més decisiu— és
el camí de la vida, pel qual caminen
junts els qui es lliuren mútuament en
el matrimoni, responent a un somni
de Déu que es remunta a l’origen del
món[8]. Que necessari és, doncs,
descobrir als joves, i redescobrir
també, després de molts anys de
viatge, «la bellesa de la vocació per
formar una família cristiana»[9]: la
crida a una santedat que no és de
segona, sinó de primera.

Quan veritablement comença la
vida



La vocació personal es desperta amb
un descobriment senzill però
carregat de conseqüències: la
convicció que el sentit, la veritat de
la nostra vida, no consisteix a viure
per a nosaltres mateixos, per a les
nostres coses, sinó per als altres. Un
descobreix que en la seva vida ha
rebut molt amor i que està cridat a
això mateix: a donar amor. I que
només així aconseguirà trobar-se a si
mateix. Donar amor, però no només
en les estones lliures, com per
tranquil·litzar la consciència:
convertir l’amor en el nostre projecte
vital, en el centre de gravetat de tots
els altres projectes (els que
aconsegueixin quedar-se en òrbita).

Abans i després del seu matrimoni
amb Sara, el jove Tobies rep diversos
consells en aquesta direcció: són
crides a la noblesa que hi ha en ell. El
seu pare, Tobit, que l’envia de viatge
per procurar-li uns diners de cara al
futur (cf. Tb 4, 2), es preocupa per



transmetre-li en primer lloc la seva
herència més important; el que ell ha
valorat més en la seva vida: «Honra
la teva mare. No l’abandonis mai
mentre visqui. Que es pugui
complaure en tot el que facis, no li
donis cap disgust en res (...). Guarda’t
de pecar, no violis els seus
manaments (...). Fill meu, als qui
obren rectament, fes-los almoina
amb els béns que tinguis; quan facis
caritat, no siguis gasiu. (...) Beneeix el
Senyor, el teu Déu, en tot moment.
Demana-li que adreci els teus camins
perquè tot el que decideixis i
emprenguis arribi a bon terme, ja
que el bon encert no és patrimoni de
cap nació.» (Tb 4, 3-19) Setmanes més
tard, Tobies, acabat de casar, emprèn
el camí de tornada cap a casa dels
seus pares, i la seva nova sogra,
Edna, s’acomiada així d’ell: «A la
presència del Senyor confio la meva
filla a la teva custòdia. No li donis ni
un sol dia de mal viure. Fill meu, vés-
te’n en pau! Des d’ara jo sóc la teva



mare, i Sara, la teva muller.» (Tb 10,
13).

«No entristeixis el seu cor (...). No li
facis mai mal». Déu crida els esposos
a protegir-se, a cuidar-se, a
desviure’s: aquest és el secret de la
seva realització personal, que
precisament per això no només pot
ser autorealització. Viure, en tota la
profunditat del terme, vol dir donar
vida. Així va viure Jesús: «Jo he
vingut perquè les ovelles tinguin
vida, i en tinguin a desdir.» (Jn 10, 10)
Així van viure també sant Josep i
santa Maria, amb l’amor més senzill,
tendre i delicat que hi ha hagut mai
sobre la terra, cuidant l’un de l’altre,
i cuidant-se sobretot de la Vida feta
carn. I així és com Déu vol que
visquem els seus deixebles, perquè
allà on siguem irradiem la seva
alegria, les seves ganes de viure.
Aquest és el nucli del sentit de missió
cristià.



«Les nostres ciutats —diu el Papa
Francesc— s’han desertificat per
falta d’amor, per falta de somriures.
Moltes diversions, moltes, moltes
coses per perdre el temps, per fer
riure, però hi falta l’amor. I és
especialment la família, i és
especialment la família! Aquell pare,
aquella mare que treballen, i amb els
nens... El somriure d’una família és
capaç de vèncer aquesta
desertificació de les nostres ciutats, i
aquesta és la victòria de l’amor de la
família. Cap enginyeria econòmica i
política no és capaç de reemplaçar
aquesta aportació de les famílies. El
projecte de Babel construeix
gratacels sense vida. L’Esperit de
Déu, en canvi, fa florir els
deserts.»[10]

Viure vol dir donar vida. Aquest
descobriment, que es pot donar ja en
l’adolescència, però que de vegades
no arriba fins molt tard, marca el
veritable pas de la infantesa a la



maduresa humana. Es podria dir que
només llavors un comença a ser
veritablement persona, que només
llavors comença veritablement la
vida. Perquè «viure és desitjar més,
sempre més; desitjar, no per fam,
sinó per il·lusió. La il·lusió, aquest és
el senyal de vida; estimar, això és la
vida. Estimar fins al punt d’entregar-
nos pel que estimem. Poder oblidar-
se d’un mateix, això és ser un mateix;
poder morir per alguna cosa, això és
viure. Qui només pensa en si mateix
no és ningú, està buit; qui no és capaç
de sentir el gust de morir, és que ja
està mort. Només qui ho pot sentir,
qui es pot oblidar de si mateix, qui es
pot entregar, qui estima, en una
paraula, és viu. I, llavors, no ha de
fer res més que posar-se a
caminar»[11].

L’abast d’un sí

Des d’aquesta llum, la vocació
matrimonial apareix com una cosa



ben diferent a «un impuls cap a la
satisfacció pròpia o un mer recurs
per completar egoistament la pròpia
personalitat»[12]. Sens dubte, la
personalitat només es desplega
veritablement quan un és capaç de
lliurar-se a una altra persona. La
vida matrimonial, a més, és una font
de moltes satisfaccions i alegries;
però a ningú no se li escapa que
també implica problemes, exigències,
decepcions. Això no se li escapa a
ningú i, tanmateix, que fàcil que és
«escapar-se d’aquesta cara menys
bonica de l’amor»: que fàcil que és
desdenyar les molles del pa dur.

Un contrast pot ajudar a considerar-
ho. D’una banda, la perfecció
irreprotxable de certes celebracions
de casaments, estudiades fins a
l’últim mil·límetre per donar tota la
solemnitat possible a un
esdeveniment únic en la vida, i
potser també per consolidar el
prestigi social de la família. De l’altra,



el desencant i la distracció que es
poden filtrar fàcilment en el
transcurs dels mesos o dels anys,
davant la imperfecció de la vida
familiar en el seu desplegament
quotidià: quan sorgeixen problemes,
quan es descobreixen els defectes de
l’altra persona, i un i altre semblen
incapaços de parlar, d’escoltar-se, de
curar ferides, de mostrar afecte.
Llavors es pot torbar el «sentit
vocacional del matrimoni», pel qual
creien que havien estat cridats a
donar el que són... a ser pare, mare,
marit, muller... de vocació. I quina
llàstima, llavors: una família que Déu
voldria feliç, fins i tot enmig de les
dificultats, es queda a mig camí,
«aguantant». La novetat que estava
naixent en el món amb el seu amor
mutu, amb la seva llar... la novetat i
la veritable vida sembla que són en
una altra banda. I, tanmateix, són a
prop, encara que la cantonada estigui
una mica escantellada, com ho acaba
estant qualsevol cantonada, que



simplement està demanant una mica
d’afecte i atenció.

El dia que un home i una dona es
casen, responen «sí» a la pregunta
sobre el seu amor recíproc.
Tanmateix, la resposta veritable
només arriba amb la vida: la
resposta s’ha d’encarnar, s’ha de
cuinar a foc lent en el «per sempre»
d’aquest sí mutu. «Un sempre respon
amb la seva vida a les preguntes més
importants. No importa què digui, no
importa amb quines paraules i amb
quins arguments intenti defensar-se.
Al final, al final de tot, un respon a
totes les preguntes amb els fets de la
seva vida (...): Qui ets? Què has
volgut de veritat? (…) Un al final
respon amb la seva vida
sencera.»[13] I aquest sí de la vida
sencera, conquerit una vegada i una
altra, es va tornant cada vegada més
profund i autèntic: va transformant
la inevitable ingenuïtat dels inicis en
una innocència lúcida, però sense



cinisme; en un «sí, amor» que sap
coses, però que estima.

La profunditat d’aquest sí,
irrenunciable per trobar-se de veritat
amb l’amor, també és el motiu pel
qual l’Església persisteix a
contracorrent en el seu ensenyament
sobre el festeig i sobre l’obertura dels
esposos a la vida. Malgrat que això li
valgui les crítiques de passada de
moda i severa, insisteix amb
paciència perquè sap que Déu la
crida a custodiar l’amor personal,
especialment al seu «lloc de
naixement»[14]. Però l’Església no
defensa això com una veritat
abstracta, com de manual: més aviat
protegeix la veritat concreta de les
vides, de les famílies; protegeix les
relacions entre les persones de la
veritable malaltia mortal... un verí
que es filtra subtilment, al principi
vestit d’amor i de triomf, fins que es
desemmascara de cop, potser a
mesura que van passant els anys,



com una gàbia insuportable, sobretot
si s’ha apoderat dels dos: l’egoisme.

És veritat que hi ha una aparent
magnanimitat i alegria de viure en
qui es diu sense més ni més:
«Gaudiré tot el que pugui del meu
cos i de qui vulgui gaudir amb mi».
És una manera de veure la vida en el
que podria ser un eco del Gènesi: la
joventut és una fruita saborosa... per
què no me l’hauria de menjar? Per
què voldria Déu treure’m aquesta
dolçor de la boca? (cf. Gn 3, 26. Els
joves cristians no són de cartró:
senten aquest mateix atractiu, però
endevinen que té alguna cosa de
miratge; volen veure-hi amb més
profunditat. Amb l’esforç per
guardar pur el seu amor, o per
reconquerir la innocència que potser
van perdre, es preparen per estimar
sense posseir l’altre, per estimar
sense consumir. D’una manera o una
altra, es pregunten: «Amb qui
compartiré aquestes ganes de viure



que noto bullir dins meu? És
realment aquesta la persona? Ens
estimarem realment o només ens
desitgem?». Saben que amb el seu
cos també donaran el seu cor, la seva
persona, la seva llibertat. Saben que
tot això només hi cap dins d’un «sí
per sempre»; saben que ni ells ni
ningú no valen menys que un sí
sense «termes ni condicions»; i que a
falta d’una decisió així no estan
preparats per fer aquest regal, ni ho
estan els altres per rebre’l; seria un
regal que els deixaria buits per dins,
encara que només ho acabessin
descobrint amb el pas del temps.

La mateixa «lògica» de fons batega
en la vocació del cèlibe, que també
estima Déu amb el seu cos, perquè
l’hi lliura dia a dia. Sí, matrimoni i
celibat s’il·luminen i es necessiten
mútuament, perquè tots dos irradien
la lògica d’una gratuïtat que només
s’entén des de Déu, des de la imatge
que Déu ha posat en nosaltres, per la



qual sabem que tenim un do, i que
també el tenen els altres, i ens sabem
cridats a donar vida: als pares, als
fills, als avis, a tothom.

Quan Jesús revela aquesta
profunditat de l’amor, els seus
deixebles es queden perplexos, fins
al punt que els ha de dir: «No tothom
comprèn aquest ensenyament, sinó
tan sols aquells a qui Déu ho
concedeix.» (Mt 19, 11) Els joves i els
pares cristians, encara que de
vegades puguin percebre
incomprensió al seu voltant, han de
saber que en el fons molta gent els
admiren, tot i que de vegades no
sàpiguen del tot per què. Els admiren
perquè amb el seu amor sincer
irradien l’alegria i la llibertat de
l’amor de Déu, que bateguen «amb
gemecs que no es poden
expressar» (Rm 8, 26) als cors de cada
home i de cada dona.

Cor que no vulgui patir dolors



El nom de Rafael significa «Déu
cura», és a dir, «Déu cuida». La
intervenció de l’arcàngel en la
història compartida de Tobit, Anna,
Tobies i Sara presenta de manera
visible una realitat habitualment
imperceptible: la protecció de Déu
sobre les famílies, la importància que
Ell dona al fet que tirin endavant
feliços (cf. Tb 12, 11-15). Déu vol ser a
prop nostre, tot i que de vegades no
el deixem, perquè realment no volem
tenir-lo a prop. En la història del fill
pròdig, que se’n va anar a «un país
llunyà» (Lc 15,13), hi podem
reconèixer no només històries
individuals, sinó també històries
socials i culturals: un món que
s’allunya de Déu i que es converteix,
així, en un entorn hostil, en el qual
moltes famílies pateixen, i de
vegades naufraguen. Amb tot, com el
pare de la paràbola, Déu no es cansa
d’esperar, i sempre acaba trobant la
manera d’habitar aquestes realitats,
de vegades tràgiques, anat a trobar



cada persona, encara que siguin
moltes les ferides per curar.

També el llibre de Tobies ens mostra
com la proximitat i la sol·licitud de
Déu per les famílies no significa una
empara de tota dificultat, interna i
externa. Tobit, per exemple, és un
home íntegre, fins i tot heroic, i
tanmateix, Déu permet que es quedi
cec (cf. Tb 2, 10). Llavors la seva dona
ha d’aconseguir ingressos per a la
família i en una ocasió li regalen,
amb la paga, un cabrit. Tobit, potser
des d’un humor una mica avinagrat
per la seva minusvalidesa, creu que
la seva dona l’ha robat, i
desencadena, així, sense voler, una
tempesta domèstica. Ens ho explica
ell en primera persona: «Jo no me la
creia i insistia, indignat, que tornés
als amos aquell cabrit. Fins que ella
em va replicar: “De què et serveixen
les teves caritats? On són les teves
obres de misericòrdia? Les saps tu i
prou!”» (Tb 2, 14). Davant la duresa



d’aquesta resposta, Tobit es queda
«profundament entristit»; llavors es
posa a resar entre sanglots, i demana
a Déu que se l’emporti amb ell (cf. Tb
3, 1-6).

Amb tot, Tobit es continua esforçant
per acontentar la seva dona, encara
que no sempre ho aconsegueixi. Així,
per exemple, quan Tobies ja està
tornant, feliçment casat i amb els
diners que el seu pare li havia
encarregat que recuperés, la seva
mare Anna, que des de l’inici era
contrària a la idea del viatge, es tem
el pitjor: «El meu fill ha mort. El meu
fill és mort! Ja no el veurem mai més
amb vida! (...) Pobra de mi, fill meu!
Per què vaig deixar que te n’anessis,
tu, la llum dels meus ulls?». Tobit,
que també està preocupat, intenta
calmar-la: «Calla, germana meva. No
t’hi capfiquis. El noi està bé. Segur
que els ha sortit un entrebanc. A
més, l’home que l’acompanya és prou
fiat, és un dels nostres germans. No



passis ànsia per ell, dona, que aviat
arribarà.» Tanmateix, les seves raons
no fan efecte. «No em diguis res, no
em vulguis enganyar. Segur que el
meu fill és mort!», respon Anna. Amb
tot, en una incoherència molt
maternal, secretament continua
esperant veure’l arribar: «I cada dia
sortia aviat de casa a vigilar el camí
per on havia marxat el seu fill. No
feia cas de ningú. I quan el sol es
ponia, se’n tornava a casa i es
passava tota la nit plorant i planyent-
se, sense dormir.» (Tb 10, 1-7).

Commou veure que, a una distància
de mil·lennis, els problemes
quotidians de les famílies no han
canviat gaire. Incomprensions, faltes
de comunicació, angoixes pels fills...
«Tindria un concepte pobre del
matrimoni i de l’afecte humà qui
pensés que, en ensopegar amb
aquestes dificultats, l’amor i la
satisfacció s’acaben.»[15]
L’enamorament inicial —aquesta



força que porta a il·lusionar-se amb
el projecte de formar una família—
tendeix a deixar gairebé tots els
defectes de l’altre en un angle mort.
Però n’hi ha prou amb unes quantes
setmanes de convivència constant
per adonar-se que ningú no va
arribar perfecte al dia del casament, i
per això la vida matrimonial és un
camí de conversió en tàndem, en
equip. Per tal que marit i muller es
continuïn donant cada dia una nova
oportunitat, els cors d’un i altre
s’aniran fent cada vegada més
bonics, encara que es mantinguin, i
fins i tot cristal·litzin, alguns dels
seus límits.

Diu una antiga cançó: «Corazón que
no quiera sufrir dolores, pase la vida
entera libre de amores.»[16] En
efecte, «estimar, de qualsevol
manera, és ser vulnerable. N’hi ha
prou que estimem alguna cosa
perquè el nostre cor, amb seguretat,
es cargoli i, possiblement, es trenqui.



Si un vol estar segur de mantenir-lo
intacte, no ha de donar el seu cor a
ningú, ni tan sols a un animal. Cal
envoltar-lo acuradament de capricis i
de petits luxes; evitar tot compromís;
guardar-lo a bon recapte amb pany i
clau al cofre o al taüt del nostre
egoisme»[17]. Certament, això no
passa en els matrimonis com el de
Tobies i Sara, que han d’enfrontar un
perill de mort en la seva primera nit
de noces, per l’acció d’un mal esperit
(cf. Tb 6, 14-15; 7, 11). Tanmateix, el
dimoni de l’egoisme —malaltia
mortal— amenaça constantment
totes les famílies, amb la temptació
de «convertir en muntanyes» el que
no són més que «petites friccions
sense importància»[18].

Per això, que important és que marit
i muller parlin amb claredat, malgrat
que es tracti de coses fortes, per
evitar que cadascú es vagi
atrinxerant a poc a poc darrere d’un
mur, per reconstruir una vegada i



una altra els sentiments que fan
possible l’amor. Sant Josepmaria diu
que «renyar, sempre que no sigui
gaire freqüent, també és una
manifestació d’amor, gairebé una
necessitat» dels esposos[19]. L’aigua
ha de córrer, perquè quan s’estanca
es podreix. Que important és per
això que els pares «trobin temps per
estar amb els seus fills i parlar amb
ells (...) [per] reconèixer la part de
veritat —o la veritat sencera— que hi
pugui haver en algunes de les seves
rebel·lies»[20]. Parlar, doncs, i
conviure: entre marit i muller, entre
pares i fills.

I parlar, sobretot, amb Déu, perquè
ens pugui donar la seva llum: «La
teva paraula fa llum als meus
passos» (Sal 119, 105). Tot i que el
relat bíblic no arriba a mostrar-nos
els desacords de Tobies i Sara, podem
imaginar que els tindrien, com Tobit
i Anna, i com totes les famílies. Però
també els podem imaginar molt units



fins al final de les seves vides, perquè
veiem néixer i créixer el seu
matrimoni en la intimitat amb Déu.
«Sigues beneït, Déu dels nostres
pares, que el teu nom sigui beneït —
resen en la seva nit de noces. Vulgues
apiadar-te de nosaltres dos, fes que
arribem plegats a la vellesa.» ( Tb 8,
5; 8, 7).

***

Sant Joan Pau II, «el Papa de la
família»[21], comparava una vegada
l’amor esponsal del Càntic dels
Càntics amb l’amor de Tobies i Sara.
Els esposos del Càntic, deia,
«declaren mútuament, amb paraules
fogoses, el seu amor humà. Els nous
esposos del llibre de Tobies demanen
a Déu saber respondre l’amor»[22].
En apropar aquests dos retrats de
l’amor matrimonial, volia suscitar la
pregunta: quin dels dos el reflecteix
millor? La resposta és senzilla: tots
dos. El dia en què dos cors es troben,



la seva vocació adquireix un rostre
fresc i jove, com el dels esposos del
Càntic. Però aquest rostre recupera
la seva joventut cada vegada que, al
llarg de la vida, un i altre acullen de
nou la seva crida a respondre a
l’amor. I llavors, sí, aquest amor és
fort com la mort[23].

Carles Ayxelà

[1] Sant Josepmaria,Camí, núm. 27.

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 30. Cf. núm. 22-30, que
comprenen l’homilia “El matrimoni,
vocació cristiana”.

[3] Juan Ramón Jiménez, Eternidades,
Madrid, 1918, p. 126 (pel que fa a la j,
es conserva la peculiar ortografia de
l’original).



[4] Camí, núm. 27. Cf. Ibídem, núm.
360.

[5] Cf. Sant Josepmaria, «Apunts
íntims», núm. 1697 (10-X-1932), a
Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid, 1997, p. 477

[6] «San Josemaría, notas de una
meditación, 12-X-1947», a Mientras
nos hablaba en el camino, p. 41 (AGP,
Biblioteca, P18).

[7] Cf. Ibídem. «Yo, en el Ceremonial,
haciendo preceder a esta bendición
una deprecación a la Virgen, la he
puesto como bendición del viaje: 
Beata Maria intercedent, bene
ambules: et Dominus sit in itinere tuo,
et Angelus eius comitetur tecum [Que
per la intercessió de santa Maria,
tinguis un bon viatge: que el Senyor
sigui en el teu camí, i que el seu
Àngel t’acompanyi]».



[8] Per això, sant Joan Pau II es
referia al matrimoni com un
«sagrament primordial» (cf.
Audiència, 20-X-1982 i 23-V-1984).

[9] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14.II.2017.

[10] Francesc, Audiència, 2-IX-2015.

[11] Joan Maragall, «Elogi del viure»
a Vida escrita, Madrid, Aguilar, 1959,
p. 105.

[12] És Crist que passa, núm. 43.

[13] Sándor Márai, L’última trobada,
Salamandra, Barcelona, 2007, p. 107.

[14] F. Ocáriz, Carta pastoral, 4.VI.
2017.

[15] És Crist que passa, núm. 24.

[16] «A los árboles altos», cançó
popular a la qual sant Josepmaria
al·ludeix a Camí, núm. 145.



[17] C.S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid, 1991, p. 135.

[18] És Crist que passa, núm. 23.

[19] Ibídem, núm. 26.

[20]Ibídem, núm. 27.

[21] Francesc, «Homilia en la
canonització», 27-IV-2014.

[22] Sant Joan Pau II, Audiència, 27-
VI-1984.

[23] Cf. Ibídem, iCt 8, 6.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/una-cosa-gran-
i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-

matrimonial/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/una-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-matrimonial/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-matrimonial/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-matrimonial/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-matrimonial/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (XII): la vocació matrimonial

