opusdei.org

Una atencio serena:
les obres de
misericordia
espirituals

Les obres de misericordia
espirituals atenen la fam i la
set, a la nuesaiel
desemparament, la malaltia i la
captivitat que experimenta, en
tantes formes diverses, el cor
huma.

20/09/2016

L'Església té la saviesa d'una mare
bona, que sap que necessiten els fills



per créixer sans i forts, en el cosien
I'esperit. Amb les obres de
misericordia, ens convida a
descobrir sempre de nou que tant el
cos com l'anima dels nostres
germans els homes necessiten de
cures, i que Déu ens confia a
cadascun aquesta custodia atenta.
«L'objecte de la misericordia és la
mateixa vida humana en la seva
totalitat. La vida mateixa quant a
"carn" esta famolenca i assedegada,
necessitada de vestit, sostre 1 visites,
aixi com d'un enterrament digne,
cosa que ningu no pot donar-se a si
mateix (...). La nostra vida mateixa,
quant a "esperit", necessita ser
educada, corregida, animada,
consolada (...). Necessitem que altres
ens aconsellin, ens perdonin, ens
aguantin i preguin per nosaltres»[1].

Considerem les obres espirituals, que
atenen la fam i la set, la nuesaiel
desemparament, la malaltia i la
captivitat que experimenta, en tantes



formes diverses, el cor huma: formes
de mendicitat espiritual que ens
afecten a tots, i que descobrim
també, si no ens adormim, al nostre
voltant[2]. Fins i tot amb el pes que
portem a les esquenes, Déu espera
que el nostre cor es commogui com el
seu, que no s'insensibilitzi davant les
necessitats dels altres. «kEnmig de
tant egoisme, de tanta
indiferéncia —cadascu a la seva!
—, recordo aquells ruquets de
fusta, forts, robusts, trotant
damunt una taula... —Un d’'ells va
perdre una pota. Pero continuava
endavant, perque es repenjava en
els altres.»[3]

La misericordia de cada dia

Sant Josepmaria recordava en una
ocasio I’alegre experiéencia de la
generositat cristiana, confirmada al
llarg dels anys: «conec milers de
casos d’estudiants (...) que han
renunciat a construir-se llur petit



mon privat, donant-se als altres
mitjang¢ant un treball
professional, que procuren fer
amb perfeccio humana, en obres
d’ensenyanca, d’assisténcia,
socials, etc., amb un esperit
sempre jove i ple d’alegria»[4] . On
hi ha un cristia que es reconeix «com
marcat a foc per aquesta missio
d'il-luminar, beneir, vivificar,
aixecar, guarir, alliberar», trobem «la
infermera d'anima, el docent
d'anima, el politic d'anima, aquests
que han decidit a fons ser amb els
altres i per als altres. Pero si un
separa la tasca d'una banda ila
privacitat per una altra, tot esdevé
gris i estara permanentment buscant
reconeixements o defensant les seves
propies necessitats»[5]. «<Homes, tots
nosaltres, i tots fills de Déu, no
podem concebre la nostra vida
com la delerosa preparacio d’un
brillant curriculum, d’una lluida
carrera»[6]. Es 1ogic que ens
il-lusionem amb els horitzons que



s'obren davant nostre en la feina;
aquesta il-lusio, pero, si no vol ser
deliri - «vanitat de

vanitats» (Eclesiastes 1,2) -, ha d'estar
inspirada per la passio d'il-luminar
les intel-ligéncies, pacificar les
tensions, confortar els cors.

Tots incidim d'una manera o altra en
la cultura i en I'opinid publica: no
nomeés els escriptors, els professors o
els professionals de la comunicacio.
Cadascu a la seva manera pot fer
molt per «ensenyar a qui no sap»,
«donar bon consell a qui ho
necessita» i «corregir a qui
s'equivoca»: als qui son victimes, fins
i tot sense saber-ho, de la
superficialitat o de les ideologies; als
qui tenen set de saber, de beure de
les fonts de la saviesa humana i
divina; als qui no coneixen Crist, «ni
li han vist la bellesa del rostre, ni
en saben la meravella de la
doctrina»[7]. L'esfor¢ per pensar la
fe, de manera que es percebi la



resplendor de la veritat; la disposicio
a complicar-se la vida organitzant
mitjans de formacioé en els contextos
més diversos; la il-lusio per donar
forma cristiana a la propia professio,
purificant-la d'abusos i obrint-li
horitzons; l'interés dels professors
per fer créixer els alumnes; la
iniciativa per orientar amb
I’experiéncia els qui s'obren pas al
mon professional; la disposicio a
ajudar o aconsellar els col-legues en
les dificultats; el suport als joves que
no es decideixen a formar una
familia a causa de la precarietat de
les condicions de treball; la noblesa i
la valentia de «corregir qui
s'equivocar... Aquestes, 1 altres
actituds que van molt més enlla
d'etiques minimalistes, donen forma
a la misericordia ordinaria que Déu
demana als cristians del carrer.

Encara que sens dubte convé donar
vida a projectes alla on tinguem
possibilitat de donar un cop de ma, el



terreny habitual de la misericordia
son els dies de cada dia de la feina
regida per la passio d'ajudar: que
més puc fer? A qui més puc implicar?
Tot aix0 és misericordia en acte,
sense horaris, sense calculs: «<una
misericordia dinamica, no com un
substantiu cosificat i definit, ni com a
adjectiu que decora una mica la vida,
sin6é com a verb -misericordiar i
ésser misericordiats»[8].

Fer costat en la debilitat de 1'altre

Aquest binomi —-misericordiar i ésser
misericordiats- es fa resso de la
benauranca més especifica d'aquest
any jubilar: «Felicos els compassius:
Déu se'n compadira!» (Mt 5,7):
s'obrira pas en ells la misericordia,
perqué en donar-la rebran de dalt. El
geni de Shakespeare ho va sintetitzar
aixi: «La misericordia no és
obligatoria; cau com la dol¢a pluja
del cel a la terra que és sota ella. Es



una doble benediccio: beneeix qui la
concedeix i qui la rep»[9].

Als compassius, doncs, el Senyor no
els promet només clemencia i
comprensio al final dels dies, sind
també una mesura generosa de dons
-el cent per u (Mt 19, 29) - per aquesta
vida: el misericordids percep més
intensament com Déu el perdonaiel
compren; s'alegra alhora perdonant i
comprenent, encara que faci mal; i
experimenta també 1'alegria de veure
com la misericordia de Déu es
contagia, a traveés d'ell, als altres.
«Perqué allo que sembla absurd en
l'obra de Déu és més savi que la
saviesa dels homes, i allo que sembla
feble en l'obra de Déu és més fort que
no pas els homes» (1 Co 1,25). Quan
ofeguem el mal amb abundancia de
bé; quan evitem que la duresa dels
altres ens endureixi el cor, 1 no
responem a la fredor amb més
fredor; quan ens resistim a bolcar
sobre els qui ens envolten les nostres



dificultats; quan ens esmercem per
sobreposar-nos a la nostra
susceptibilitat i al nostre amor propi,
aleshores lluitem «les lluites de Déu
(...). No hi ha més remei que
prendre amb obstinacio aquesta
bellissima guerra d'amor, si de
veritat volem assolir la pau
interior, i la serenitat de Déu per a
l'Església i per a les animes»[10].

Una altra de les obres de
misericordia espirituals consisteix a
«patir amb paciéncia els defectes dels
altres». No es tracta només de no
posar en evidencia l'altre, de no
assenyalar-lo amb el dit: la
misericordia embolcalla la debilitat
de l'altre, com els fills de Noe[11],
encara que en donar-li suport noti
«l’olor» dels seus defectes. Una
misericordia distant no seria
misericordia. «L’olor de ovella»[12]-
perque tots en 1'Església som «ovella i
pastor»[13] - no sol ser agradable,
pero exposar-se a ell és un sacrifici



que, realitzat sense escarafalls, sense
que es noti, té un aroma molt
agradable a Déu: el bonus odor
Christi[14]. « Quan dejunis, perfuma't
el cap irenta't la cara, perqué els
altres no vegin que dejunes, sino tan
sols el teu Pare, present en els llocs
més amagats» (Mt 6,17-18).

La misericordia inverteix una facil
tendéncia a ser exigents amb els
altres i transigents amb nosaltres
mateixos. Descobrim llavors sovint
que allo que ens semblava un defecte
era simplement una etiqueta que
haviem posat a l'altre, potser per un
episodi aillat, o per una impressio a
la qual haviem donat massa
importancia; un «judici sumari» que
va cristal-litzar, 1 que ens impedeix
de veure’l com és, perquée percebem
només aquesta cara negativa, aquest
tret inflat pel nostre amor propi. La
misericordia de Déu ens ajuda a
evitar i, si s’escau, aixecar aquests
dictamens severs, dels quals a



vegades no som massa conscients.
També aqui regeix aquella senténcia
tan savia de Tertullia que «deixen
d'odiar els qui deixen d'ignorar,
desinunt odisse qui desinunt
ignorare»[15]. Un repte de la
misericordia quotidiana, doncs, és
coneixer millor els qui ens envolten, i
evitar etiquetar-los: pares, fills,
germans; veins, col-legues... A més,
quan comprenem una persona, quan
no desesperem d'ella, ’ajudem a
créixer; i en canvi, la fixacio en les
insuficiencies produeix una tensio,
un engarrotament amb el qual
dificilment brolla el millor de cada
un. Tota la nostra relacié amb els
altres, especialment en la familia, ha
de ser «un" pasturatge”
misericordids»: sense paternalismes,
«cada un, amb cura, pinta i escriu en
la vida de l'altre».[16]

Cal també misericordia per portar
sense ressentiment la duresa amb la
qual els altres a vegades puguin



tractar-nos. No és facil estimar quan
un rep guitzes o indiferencia, pero
«Si només saludeu els vostres
germans, que feu d'extraordinari? No
fan el mateix els pagans?»(Mt 5,47).
L'aire cristia no es caracteritza
nomeés per la mutua comprensio sino
també per la disposicié a reconciliar-
nos quan hem fallat o quan ens
tracten amb desdeny. L'actitud
sincera de «perdonar les ofenses» és
I'inica via per trencar les espirals
d'incomprensié que veiem alcar-se al
nostre voltant i que son, gairebé
sempre, espirals de desconeixement
mutu. No és aquesta una actitud
idealista per a ingenus que no estan
en contacte amb la mesquinesa o
amb el cinisme, sino «forc¢a de

Déu» (1 Co 1, 19): una brisa suau,
capag d'esfondrar les estructures més
imponents.

Enviats a consolar



«Beneit sigui el Déu i Pare de nostre
Senyor Jesucrist, Pare entranyable i
Déu de tot consol. Ell ens conforta en
totes les nostres adversitats, perqué
nosaltres mateixos, gracies al consol
que rebem de Déu, sapiguem
confortar els qui passen alguna
pena» (2Co 1,3-4). El cristia pateix
com els altres homes; pateix de
vegades més per les incomprensions
o per les dificultats que li crea la
fidelitat a Déu[17]; pero alhora els
patiments se li fan més lleugers,
perque té el consol del Pare.
«Aquesta és la teva seguretat, el
lloc on fondejar: hi pots llencar
l'ancora, passi el que passi en la
superficie d'aquest mar de la vida.
I trobaras alegria, fortitud,
optimisme, victoria!»[18]. El consol
que Déu ens dona ens fa capacos de
consolar; ens envia al moén a
consolar, perque «la nostra tristesa
infinita només es cura amb un amor
infinit »[19].



Per «consolar el qui esta trist» cal
aprendre a llegir les necessitats dels
altres. Hi ha persones que estan
tristes perqué experimenten
«l’amargor que prové de la soledat
o de la indiferéncia»[20]; altres
perqueé estan sotmeses a molta tensio
i necessiten descansar: es tractara
d'acompanyar-los i, de vegades,
d'ensenyar-los a descansar, perque
mai no van aprendre aquest art. Un
bon fill de Déu procura emular la
tasca discreta del veritable Defensor,
«descans a la feina, alleujament en la
calor, consol en el plor»[21]: atendre
els altres sense fer-los notar que els
dediquem temps, sense que tinguin
la impressioé que els concedim
audiencia, o que els gestionem.
«Estem parlant d'una actitud del cor,
que viu tot amb atencio serena, que
sap ser plenament present davant
d'algu sense estar pensant en allo
que ve després, que es viu cada
moment com a do divi que ha de ser
plenament viscut»[22]. Un fill de Déu



camina per l'existéncia amb la
conviccio profunda que «cada
persona és digna del nostre
lliurament»[23]: el somriure, la
disposicio a ajudar, l'interes veritable
pels altres, també per aquells a qui ni
tan sols coneixem , poden canviar-los
el dia, 1 de vegades la vida.

Amb tots, coneguts i desconeguts, la
nostra misericordia trobara un
«canal ample, tranquil i segur»[24]
en la pregaria: «Intercedir, demanar
en favor d'un altre, és, des
d'’Abraham, propi d'un cor d'acord
amb la misericordia de Déu»[25]. Per
aixo, 1'Església ens encoratja a
«pregar a Déu per vius i difunts».
Una de les nostres alegries al cel sera
descobrir el bé que va fer a tantes
persones una brevissima oracio
enmig de 'enrenou del transit o del
transport public, de vegades potser
com a resposta misericordiosa a un
gest poc amable; 1'esperanca que Déu
va inspirar, per la nostra intercessio,



als que patien per qualsevol motiu; el
consol que van rebre vius i difunts
pel nostre record -memento- a la
Santa Missa, ficats en la pregaria de
Jesus al Pare, en 1'Esperit Sant.

Acabem aixi aquest breu recorregut
per les obres de misericordia, que
sOn en realitat «infinites, cadascuna
amb el segell personal, amb la
historia de cada rostre. No son
només les set corporals i les set
espirituals en general. O més aviat,
aquestes, aixi numerades, son com
les materies primeres -les de la vida
mateixa-: quan les mans de la
misericordia les toquen i les
modelen, cadascuna esdevé una obra
artesanal. Una obra que es multiplica
com el pa en les cistelles, que creix
desmesuradament com la llavor de
mostassa»[26].

Carles Ayxela




[1] Francesc, 3a meditacio, Jubileu
dels sacerdots, 2-VI-2016.

[2] E1 Compendi del Catecisme de
I'Església Catolica les enumera aixi:
ensenyar a qui no sap; donar bon
consell a qui ho necessita; corregir a
que erra; perdonar les injuries;
consolar el trist; patir amb paciéncia
els defectes dels altres; pregar a Déu
per vius i difunts.

[3] Sant Josepmaria, Forja, 563.
[4] Sant Josepmaria, Converses, 75.

[5] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 273.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
76.

[7] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 179.

[8] Francesc, 1a meditacio al Jubileu
dels sacerdots, 2-VI-2016.


https://cat.escrivaworks.org/book/forja_ca/punt/563
https://cat.escrivaworks.org/book/amigos_de_dios/punt/76
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/179

[9] W. Shakespeare, El mercader de
Venecia, Acte IV, Escena I. Cfr.
Francesc, Missatge per a la 50
Jornada Mundial de les
comunicacions socials, 24-1-2016.

[10] Sant Josepmaria, Apunts presos
d'una meditacié, II-1972, citat a Es
Crist que passa, Edicio critica
historica preparada per Antonio
Aranda, Rialp 2013, 8d.

[11] Cfr. Gn 9,22-23.
[12] Francesc, Homilia, 28-111-2013.

[13] Cfr. Xavier Echevarria, Carta
Pastoral, 1-VIII-2007.

[14] Cfr. 2 Cor 2,15.

[15] Tertulia, Ad Nationes, 1, 1.
També Sant Agusti aborda aquesta
questid a In Evangelium Ioannis
Tractatus, 891 90.

[16] Francesc, Ex. Ap. Amoris Laetitia
(19-111-2016), 322.



[17] Els salms es fan resso amb
frequéncia d'aquesta dificultat del
creient. Cfr. Saber quin és??? Sal 42
(41), 10-12; 44 (43), 10-26; 73 (72).

[18] Sant Josepmaria, Via Crucis, VII
estacio, 2.

[19] Francesc, Evangelii Gaudium,
265.

[20] Sant Josepmaria, Discurs a la
inauguracio del Centre ELIS, 21-
XI-1965 (a Josepmaria Escriva de
Balaguer i la universitat, Pamplona,
Eunsa 1993, 84).

[21] Missal Roma, Pentecosta,
Sequencia Veni Sancte Spiritus.

[22] Francesc, enc. Laudato si '(24-
V-2015), 226

[23] Francesc, Evangelii Gaudium,
274.

[24] Sant Josepmarai, Amics de Déu,
306.


https://cat.escrivaworks.org/book/v_crucis-punt-7.htm
https://cat.escrivaworks.org/book/v_crucis-punt-7.htm

[25] Catecisme de 'Església Catolica,
2635.

[26] Francesc, 3a meditacio, Jubileu
dels sacerdots, 2-VI-2016. Cfr. Mt
13,31-32; 14,19-20.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/una-atencio-
serena-les-obres-de-misericordia-
espirituals/ (16/12/2025)


https://opusdei.org/ca-es/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/
https://opusdei.org/ca-es/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/

	Una atenció serena: les obres de misericòrdia espirituals

