
opusdei.org

Treball: la força del
ferment

Quan lluitem per fer bé la
nostra feina als ulls de Déu, per
fer-la santa, estem millorant el
món, perquè hi introduïm la
caritat. Aquest editorial explica
com el treball esdevé ferment.

29/11/2016

La societat és com un teixit de
relacions entre els homes. El treball,
la família i les altres circumstàncies
de la vida creen una trama de
vincles, en la qual l’existència es
troba com entreteixida, [1] de



manera que quan procurem
santificar la professió concreta, la
situació familiar particular o la resta
dels deures quotidians, no estem
santificant una fibra aïllada, sinó el
teixit social sencer.

Aquesta tasca santificadora
converteix els cristians en ferment
poderós d’ordenació del món, de
manera que reflecteixi millor l’amor
amb el qual ha estat creat. Quan la
caritat és present en qualsevol
activitat humana, es redueixen els
espais de l’egoisme, el factor
principal de desordre en l’home, en
les relacions amb els altres i amb les
coses. Així, portadors de l’Amor del
Pare enmig de la societat, els fidels
laics «són cridats per Déu a complir
la seva comesa, guiant-se per
l’esperit evangèlic, de manera que,
igual que el llevat, contribueixin des
de dins a la santificació del món». [2]



L’eficàcia transformadora d’aquest
llevat cristià en el treball depèn, en
gran mesura, de què cadascú procuri
assolir una preparació adequada per
a la seva feina. Aquesta no ha de
limitar-se a la instrucció específica —
tècnica o intel·lectual— que
requereix cada professió. Hi ha altres
aspectes que, per ser imprescindibles
per assolir una veritable
"competència" humana i cristiana,
influeixen directíssimament en les
relacions laborals i socials que
s’originen al voltant del treball i que
són fonamentals per ordenar a Déu
el teixit social.

Ser del món sense ser mundans

El cristià que és cridat a santificar-se
en la professió ha de ser del món,
però no ser mundà. Cerca el benestar
temporal, però no el considera el bé
suprem. Reconeix amb realisme la
presència del mal, però no es
desanima quan el troba, sinó que



tracta de reparar i de lluitar amb més
afany per purificar-se del pecat. No
ha de mancar mai la il·lusió, ni en
el vostre treball ni en el vostre
afany per construir la ciutat
temporal. Tot i que, al mateix
temps, com a deixebles de Crist
que han clavat a la creu totes les
passions i concupiscències (Ga 5,
24), procureu mantenir viu el
sentit del pecat i de la reparació
generosa, enfront dels falsos
optimismes dels qui, enemics de la
creu de Crist (Fl 3, 18), tot ho
xifren en el progrés i en les
energies humanes. [3]

"Ser del món", en sentit positiu, porta
a tenir esperit contemplatiu enmig
de totes les activitats humanes (...), 
fent realitat aquest programa: com
més dintre del món estiguem, més
hem de ser de Déu. [4] Aquest afany,
lluny de produir retraïment davant
les dificultats de l’ambient, impulsa
vers una audàcia major, fruit d’una



presència de Déu més intensa i
constant. Perquè som del món i som
de Déu, no podem tancar-nos: «no és
lícit als cristians abandonar la missió
en el món, com l’ànima no li està
permès separar-se voluntàriament
del cos». [5] Sant Josepmaria
concreta aquesta tasca de ciutadans
cristians a fer de manera que
l’amor i la llibertat de Crist
presideixin totes les
manifestacions de la vida
moderna: la cultura i l’economia,
el treball i el descans, la vida de
família i la convivència social. [6]

Manifestació capital de l’esperit
cristià és reconèixer que la felicitat
humana plena es troba en la unió
amb Déu, no en la possessió de béns
terrenals. És justament el contrari de
ser mundà. El mundà posa tot el cor
en els béns d’aquest món, sense
recordar-se que són fets per menar
cap al Creador. Potser alguna vegada,
davant l’experiència de persones



que, allunyades de Déu, semblen
trobar felicitat en disposar dels béns
que desitgen, vingui el pensament
que la unió amb Déu no és l’única
font d’alegria plena. Però no hem
d’enganyar-nos. Es tracta d’una
felicitat inconsistent, superficial i no
exempta d’inquietuds. Aquestes
mateixes persones serien
incomparablement més felices, ja en
aquesta terra i després plenament en
el Cel, si tractessin Déu i ordenessin a
la seva glòria l’ús d’aquests béns. La
seva deixaria de ser una felicitat
fràgil, exposada a moltes
eventualitats, i no haurien de témer
—amb aquest temor que els treu la
pau— que arribessin a faltar-los uns
o altres béns, ni els espantaria la
realitat del dolor i de la mort.

Les benaurances del Sermó de la
muntanya —benaurats els pobres
d’esperit, perquè d’ells és el Regne
del cel. Feliços els qui ploren, perquè
seran consolats. Benaurats els



mansos..., els que tenen fam i set de
justícia..., els perseguits per causa de
la justícia...— [7], mostren que la
plena felicitat (la benaurança), no es
troba en els béns d’aquest món. Sant
Josepmaria es dolia perquè, de
vegades, s’enganya les ànimes. Se’ls
parla d’un alliberament que no és el
del Crist. Els ensenyaments de Jesús,
el Sermó de la muntanya, aquestes
benaurances que són un poema de
l’amor diví, s’ignoren. Només es
busca una felicitat terrenal, que no és
possible assolir en aquest món. [8]

Les paraules del Senyor no
justifiquen, però, una visió negativa
dels béns terrenals, com si fossin
dolents o impediment per arribar al
Cel. No són obstacle, sinó matèria de
santificació, i el Senyor no convida a
rebutjar-los. Ensenya més aviat que
l’únic necessari [9] per a la santedat i
la felicitat és estimar Déu. Qui no
disposa d’aquests béns o qui pateix,
ha de saber no només que l’alegria



plena pertany al Cel, sinó que ja en
aquesta terra és "benaurat" —pot
tenir una anticipació de la felicitat
del Cel—, perquè el dolor i, en
general, la manca d’un bé, té valor
redemptor si s’acull per amor a la
Voluntat del nostre Pare Déu, que tot
ho ordena al nostre bé. [10] Buscar el
benestar material per aquells que
ens envolten és molt agradable a
Déu, és una forma meravellosa
d’amarar de caritat les realitats
temporals, i és perfectament
compatible amb l’actitud personal de
despreniment que el Senyor ens ha
ensenyat.

Mentalitat laïcal, amb ànima
sacerdotal

Un fill de Déu ha de tenir ànima
sacerdotal, perquè ha estat fet
partícip del sacerdoci de Crist per co-
redimir amb Ell. En els
ensenyaments de sant Josepmaria
per adreçar-se als qui són cridats a



santificar-se enmig del món, aquesta
característica es troba
intrínsecament unida a la mentalitat
laïcal, que porta a terme la feina i els
diversos quefers amb competència,
d’acord amb les lleis pròpies,
volgudes per Déu. [11]

En el marc bàsic de les normes de
moral professional, que interessa
tenir cura delicadament com
pressupost necessari per santificar el
treball, hi ha moltes maneres de dur
a terme les tasques humanes segons
el voler de Déu. Dins de les lleis
pròpies de cada activitat, i en
l’àmplia perspectiva que obre la
moral cristiana, hi caben multitud
d’opcions, totes elles santificables,
entre les quals cadascú pot triar amb
responsabilitat i llibertat personals,
respectant la llibertat dels altres.
Aquesta llibertat intransferible fa
que la participació de cada un en la
vida social —en la llar, a la feina, a la
convivència— sigui única, original i



irrepetible, com és irrepetible la
resposta a l’amor a Déu de cada
ànima. No hem de privar els altres
del bon exercici de la nostra llibertat,
font d’iniciatives de servei als altres
per a la glòria de Déu. Assumir
profundament aquest fet és
característica essencial de l'esperit
que transmet sant Josepmaria. 
Llibertat, fills meus, llibertat, que
és la clau d’aquesta mentalitat
laïcal que tots tenim. [12]

L’ànima sacerdotal i la mentalitat
laïcal són dos aspectes inseparables
en el camí de santedat que ensenya. 
En tot i sempre hem de tenir —tant
els sacerdots com els seglars—
ànima veritablement sacerdotal i
mentalitat plenament laïcal,
perquè puguem entendre i
exercitar en la nostra vida
personal aquella llibertat de què
gaudim en l’esfera de l’Església i en
les coses temporals, considerant-
nos a un temps ciutadans de la



ciutat de Déu (cfr. Ef 2, 19) i de la
ciutat dels homes. [13]

Per ser ferment d’esperit cristià en la
societat cal que en la nostra vida es
compleixi aquesta unió, de manera
que tot el nostre quefer professional,
realitzat amb mentalitat laïcal,
estigui amarat d’ànima sacerdotal.

Senyal clara d’aquesta unió és posar
en primer lloc el tracte amb Déu, la
pietat, concretada en un pla de vida
espiritual. Necessitem nodrir l’Amor
com a impuls vital de la nostra vida,
perquè no és possible treballar
realment per Déu sense una vida
interior cada vegada més profunda.
Com recordava sant Josepmaria: Si
no tinguéssiu vida interior, al
dedicar-vos a la vostra feina, en
lloc de divinitzar, us podria succeir
el que succeeix al ferro, quan està
vermell i es fica al aigua freda: es
destempla i s’apaga. Heu de tenir
un foc que vingui de dins, que no



s’apagui, que encengui tot el que
toqui. Per això he pogut dir que no
vull cap obra, cap tasca, si els meus
fills no milloren en ella. Mesuro
l’eficàcia i el valor de les obres, pel
grau de santedat que adquireixen
els instruments que les realitzen.

Amb la mateixa força amb què
abans us convidava a treballar, i a
treballar bé, sense por al
cansament; amb aquesta mateixa
insistència, us convido ara a tenir
vida interior. Mai no em cansaré
de repetir-ho: les nostres Normes
de pietat, la nostra pregària, són el
primer. Sense la lluita ascètica, la
nostra vida no valdria res, seríem
ineficaços, ovelles sense pastor,
cecs que guien cecs. (cfr. Mt 9, 36,
15, 4) [14]

Perquè el ferment no es desvirtuï, ha
de tenir la força de Déu. Ell és qui
transforma les persones i l'àmbient
que ens rodeja. Només quan estem



units a Ell som veritablement
ferment de santedat. Altrament
serem dins la massa com a simple
massa, sense aportar el que s’espera
del llevat. L’afany per tenir cura d’un
pla de vida espiritual acabarà
produint el miracle de l’acció
transformadora de Déu: primer a
nosaltres mateixos, per ser aquest
pla un camí d’unió amb Ell i, com a
conseqüència, en els altres, en la
societat sencera.

J. López Díaz - C. Ruíz

[1] Concili Vaticà II, Const.
dogmàtica. Lumen gentium, n. 31.
Cfr. Joan Pau II, Exhort. apostar. 
Christifideles laici, 30-XII-1988, n. 15.

[2] Ibid

[3] Carta 9-I-1959, n. 19. Cfr. És Crist
que passa, nn. 95-101.



[4] Sant Josepmaria, Forja, n. 740

[5] Epistola ad Diognetum, 6.

[6] Sant Josepmaria, Solc, n. 302

[7] Mt 5, 3 ss.

[8] Sant Josepmaria, Apunts d’una
meditació, 25-XII-1972.

[9] Lc 10, 42.

[10] Cfr. Rm 8, 28.

[11] Cfr. Conc. Vaticà II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 36.

[12] Sant Josepmaria, Carta 29-
IX-1957, citat per A. Cataneo, Tracce
per una spiritualità laicale offerte

https://cat.escrivaworks.org/book/forja_ca/punt/740%3E
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/302
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/302


dall’omelia Amari il mondo
appassionatamente, en revista
"Annales Theologici" 16 (2002) 128.

[13] Sant Josepmaria, Carta 2-II-1945,
n. 1, a A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, II, Rialp,
Madrid 2002, p. 670.

[14] Carta 15-X-1948, n. 20.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/treball-la-
forca-del-ferment/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/treball-la-forca-del-ferment/
https://opusdei.org/ca-es/article/treball-la-forca-del-ferment/
https://opusdei.org/ca-es/article/treball-la-forca-del-ferment/

	Treball: la força del ferment

