opusdei.org

Treball: 1a forca del
ferment

Quan lluitem per fer bé la
nostra feina als ulls de Déu, per
fer-la santa, estem millorant el
mon, perqueé hi introduim la
caritat. Aquest editorial explica
com el treball esdevé ferment.

29/11/2016

La societat és com un teixit de
relacions entre els homes. El treball,
la familia i les altres circumstancies
de la vida creen una trama de
vincles, en la qual I’existéncia es
troba com entreteixida, [1] de



manera que quan procurem
santificar la professio concreta, la
situaci6 familiar particular o la resta
dels deures quotidians, no estem
santificant una fibra aillada, sin6 el
teixit social sencer.

Aquesta tasca santificadora
converteix els cristians en ferment
poderds d’ordenacio del moén, de
manera que reflecteixi millor 'amor
amb el qual ha estat creat. Quan la
caritat és present en qualsevol
activitat humana, es redueixen els
espais de I’egoisme, el factor
principal de desordre en I’home, en
les relacions amb els altres i amb les
coses. Aixi, portadors de ’Amor del
Pare enmig de la societat, els fidels
laics «sOn cridats per Déu a complir
la seva comesa, guiant-se per
I’esperit evangelic, de manera que,
igual que el llevat, contribueixin des
de dins a la santificacié del mon». [2]



L’eficacia transformadora d’aquest
llevat cristia en el treball depén, en
gran mesura, de que cadascu procuri
assolir una preparacio adequada per
a la seva feina. Aquesta no ha de
limitar-se a la instruccio especifica —
técnica o intel-lectual— que
requereix cada professio. Hi ha altres
aspectes que, per ser imprescindibles
per assolir una veritable
"competencia” humana i cristiana,
influeixen directissimament en les
relacions laborals i socials que
s’originen al voltant del treball i que
son fonamentals per ordenar a Déu
el teixit social.

Ser del mon sense ser mundans

El cristia que és cridat a santificar-se
en la professio ha de ser del mon,
pero no ser munda. Cerca el benestar
temporal, pero no el considera el bé
suprem. Reconeix amb realisme la
preséncia del mal, pero no es
desanima quan el troba, sin6 que



tracta de reparar i de lluitar amb més
afany per purificar-se del pecat. No
ha de mancar mai la il-lusid, ni en
el vostre treball ni en el vostre
afany per construir la ciutat
temporal. Tot i que, al mateix
temps, com a deixebles de Crist
que han clavat a la creu totes les
passions i concupisceéncies (Ga 5,
24), procureu mantenir viu el
sentit del pecat i de la reparacio
generosa, enfront dels falsos
optimismes dels qui, enemics de la
creu de Crist (F1 3, 18), tot ho
xifren en el progrésien les
energies humanes. [3]

"Ser del mon", en sentit positiu, porta
a tenir esperit contemplatiu enmig
de totes les activitats humanes (...),
fent realitat aquest programa: com
més dintre del mon estiguem, més
hem de ser de Déu. [4] Aquest afany,
lluny de produir retraiment davant
les dificultats de ’'ambient, impulsa
vers una audacia major, fruit d’'una



presencia de Déu més intensa i
constant. Perqué som del mon i som
de Déu, no podem tancar-nos: «no €s
licit als cristians abandonar la missio
en el mon, com I’anima no li esta
permes separar-se voluntariament
del cos». [5] Sant Josepmaria
concreta aquesta tasca de ciutadans
cristians a fer de manera que
I’amor ila llibertat de Crist
presideixin totes les
manifestacions de la vida
moderna: la cultura i ’economia,
el treball i el descans, la vida de
familia i la conviveéncia social. [6]

Manifestaci6 capital de I’esperit
cristia és reconeixer que la felicitat
humana plena es troba en la unio
amb Déu, no en la possessio de béns
terrenals. Es justament el contrari de
ser munda. El munda posa tot el cor
en els béns d’aquest mon, sense
recordar-se que son fets per menar
cap al Creador. Potser alguna vegada,
davant I’experiéncia de persones



que, allunyades de Déu, semblen
trobar felicitat en disposar dels béns
que desitgen, vingui el pensament
que la unié amb Déu no és I'tinica
font d’alegria plena. Pero no hem
d’enganyar-nos. Es tracta d’'una
felicitat inconsistent, superficial i no
exempta d’inquietuds. Aquestes
mateixes persones serien
incomparablement més felices, ja en
aquesta terra i després plenament en
el Cel, si tractessin Déu i ordenessin a
la seva gloria I'is d’aquests béns. La
seva deixaria de ser una felicitat
fragil, exposada a moltes
eventualitats, i no haurien de témer
—amb aquest temor que els treu la
pau— que arribessin a faltar-los uns
o0 altres béns, ni els espantaria la
realitat del dolor i de la mort.

Les benaurances del Sermo de la
muntanya —benaurats els pobres
d’esperit, perque d’ells és el Regne
del cel. Felicos els qui ploren, perquée
seran consolats. Benaurats els



mansos..., els que tenen fam i set de
justicia..., els perseguits per causa de
la justicia...— [7], mostren que la
plena felicitat (la benauranca), no es
troba en els béns d’aquest mdn. Sant
Josepmaria es dolia perque, de
vegades, s’enganya les animes. Se’ls
parla d’un alliberament que no és el
del Crist. Els ensenyaments de Jesus,
el Sermd de la muntanya, aquestes
benaurances que s6n un poema de
I’amor divi, s’ignoren. Només es
busca una felicitat terrenal, que no és
possible assolir en aquest mon. [8]

Les paraules del Senyor no
justifiquen, pero, una visio negativa
dels béns terrenals, com si fossin
dolents o impediment per arribar al
Cel. No son obstacle, sin6 materia de
santificacio, i el Senyor no convida a
rebutjar-los. Ensenya més aviat que
I'inic necessari [9] per a la santedat i
la felicitat és estimar Déu. Qui no
disposa d’aquests béns o qui pateix,
ha de saber no només que ’alegria



plena pertany al Cel, sin6é que ja en
aquesta terra és "benaurat" —pot
tenir una anticipacio de la felicitat
del Cel—, perque el dolor i, en
general, la manca d’un bé, té valor
redemptor si s’acull per amor a la
Voluntat del nostre Pare Déu, que tot
ho ordena al nostre bé. [10] Buscar el
benestar material per aquells que
ens envolten és molt agradable a
Déu, és una forma meravellosa
d’amarar de caritat les realitats
temporals, 1 és perfectament
compatible amb l’actitud personal de
despreniment que el Senyor ens ha
ensenyat.

Mentalitat laical, amb anima
sacerdotal

Un fill de Déu ha de tenir anima
sacerdotal, perque ha estat fet
particip del sacerdoci de Crist per co-
redimir amb Ell. En els
ensenyaments de sant Josepmaria
per adrecar-se als qui son cridats a



santificar-se enmig del mon, aquesta
caracteristica es troba
intrinsecament unida a la mentalitat
laical, que porta a terme la feina i els
diversos quefers amb competencia,
d’acord amb les lleis propies,
volgudes per Déu. [11]

En el marc basic de les normes de
moral professional, que interessa
tenir cura delicadament com
pressupost necessari per santificar el
treball, hi ha moltes maneres de dur
a terme les tasques humanes segons
el voler de Déu. Dins de les lleis
propies de cada activitat, 1 en
I’amplia perspectiva que obre la
moral cristiana, hi caben multitud
d’opcions, totes elles santificables,
entre les quals cadascu pot triar amb
responsabilitat i llibertat personals,
respectant la llibertat dels altres.
Aquesta llibertat intransferible fa
que la participacio de cada un en la
vida social —en la llar, a la feina, a la
convivencia— sigui unica, original i



irrepetible, com és irrepetible la
resposta a ’amor a Déu de cada
anima. No hem de privar els altres
del bon exercici de la nostra llibertat,
font d’iniciatives de servei als altres
per a la gloria de Déu. Assumir
profundament aquest fet és
caracteristica essencial de 'esperit
que transmet sant Josepmaria.
Llibertat, fills meus, llibertat, que
és la clau d’aquesta mentalitat
laical que tots tenim. [12]

L’anima sacerdotal i la mentalitat
laical s6n dos aspectes inseparables
en el cami de santedat que ensenya.
En tot i sempre hem de tenir —tant
els sacerdots com els seglars—
anima veritablement sacerdotal i
mentalitat plenament laical,
perque puguem entendre i
exercitar en la nostra vida
personal aquella llibertat de qué
gaudim en I’esfera de I’Esglésiaien
les coses temporals, considerant-
nos a un temps ciutadans de la



ciutat de Déu (cfr. Ef2,19)ide la
ciutat dels homes. [13]

Per ser ferment d’esperit cristia en la
societat cal que en la nostra vida es
compleixi aquesta unio, de manera
que tot el nostre quefer professional,
realitzat amb mentalitat laical,
estigui amarat d’anima sacerdotal.

Senyal clara d’aquesta unio és posar
en primer lloc el tracte amb Déu, la
pietat, concretada en un pla de vida
espiritual. Necessitem nodrir I’Amor
com a impuls vital de la nostra vida,
perque no és possible treballar
realment per Déu sense una vida
interior cada vegada més profunda.
Com recordava sant Josepmaria: Si
no tinguéssiu vida interior, al
dedicar-vos a la vostra feina, en
lloc de divinitzar, us podria succeir
el que succeeix al ferro, quan esta
vermell i es fica al aigua freda: es
destempla i s’apaga. Heu de tenir
un foc que vingui de dins, que no



s’apagui, que encengui tot el que
toqui. Per aix0 he pogut dir que no
vull cap obra, cap tasca, si els meus
fills no milloren en ella. Mesuro
Peficacia i el valor de les obres, pel
grau de santedat que adquireixen
els instruments que les realitzen.

Amb la mateixa forca amb que
abans us convidava a treballar,1 a
treballar bé, sense por al
cansament; amb aquesta mateixa
insisténcia, us convido ara a tenir
vida interior. Mai no em cansaré
de repetir-ho: les nostres Normes
de pietat, l1a nostra pregaria, son el
primer. Sense la lluita ascética, la
nostra vida no valdria res, seriem
ineficacos, ovelles sense pastor,
cecs que guien cecs. (cfr. Mt 9, 36,
15, 4) [14]

Perqué el ferment no es desvirtui, ha
de tenir la forca de Déu. Ell és qui
transforma les persones i l'ambient
que ens rodeja. Només quan estem



units a Ell som veritablement
ferment de santedat. Altrament
serem dins la massa com a simple
massa, sense aportar el que s’espera
del llevat. L’afany per tenir cura d’un
pla de vida espiritual acabara
produint el miracle de I’acci6
transformadora de Déu: primer a
nosaltres mateixos, per ser aquest
pla un cami d’uni6 amb Ell i, com a
consequencia, en els altres, en la
societat sencera.

]J. Lopez Diaz - C. Ruiz

[1] Concili Vatica II, Const.
dogmatica. Lumen gentium, n. 31.
Cfr. Joan Pau II, Exhort. apostar.
Christifideles laici, 30-X11-1988, n. 15.

[2] Ibid

[3] Carta 9-1-1959, n. 19. Cfr. Es Crist
que passa, nn. 95-101.



[4] Sant Josepmaria, Forja, n. 740

[5] Epistola ad Diognetum, 6.

[6] Sant Josepmaria, Solc, n. 302

[7] Mt 5, 3 ss.

[8] Sant Josepmaria, Apunts d’'una
meditacio, 25-X11-1972.

[9] Lc 10, 42.

[10] Cfr. Rm 8, 28.

[11] Cfr. Conc. Vatica II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 36.

[12] Sant Josepmaria, Carta 29-
IX-1957, citat per A. Cataneo, Tracce
per una spiritualita laicale offerte


https://cat.escrivaworks.org/book/forja_ca/punt/740%3E
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/302
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/302

dall’omelia Amari il mondo
appassionatamente, en revista
"Annales Theologici" 16 (2002) 128.

[13] Sant Josepmaria, Carta 2-11-1945,
n. 1, a A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, 11, Rialp,
Madrid 2002, p. 670.

[14] Carta 15-X-1948, n. 20.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/treball-la-
forca-del-ferment/ (24/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/treball-la-forca-del-ferment/
https://opusdei.org/ca-es/article/treball-la-forca-del-ferment/
https://opusdei.org/ca-es/article/treball-la-forca-del-ferment/

	Treball: la força del ferment

