opusdei.org

Treball 1
contemplacio (2)

Us oferim la segona part del
text sobre com tractar Déu -fins
arribar a la "contemplacio”-
mentre hom treballa o realitza
una altra activitat.

27/02/2011

Mentre feien cami, Jesus va entrar en
un poble, i lacolli una dona que es
deia Marta. Una germana d'ella, que
es deia Maria, es va asseure als peus
del Senyor i escoltava la seva paraula.
Marta, que estava molt atrafegada
per poder-lo obsequiar, s’hi va



atansar i digué: Senyor, ¢no et fares
que la meva germana m’hagi deixat
tota sola a fer la feina? Digues-li que
em vingui a ajudar. El Senyor li va
respondre: Marta, Marta, estas
preocupada i neguitosa per moltes
coses, quan només n’hi ha una de
necessaria. Maria ha escollit la millor
part, i no li sera pas presa. [1]

Moltes vegades en la historia, les
figures de Maria i Marta han servit
per representar la vida
contemplativa i la vida activa i s’han
mostrat com dos generes de vida dels
quals el primer seria el més perfecte,
segons les paraules del Senyor: Maria
ha escollit la millor part.

En general s’han referit aquests
termes a la vocacio religiosa,
entenent per vida contemplativa, a
grans trets, la d’aquells que s’aparten
materialment del mén per dedicar-se
a la pregaria; i per vida activa la
d’aquells que realitzen tasques com



I’ensenyament de la doctrina
cristiana, I’atenci6 als malalts, i altres
obres de misericordia.

Prenent aixi els termes, s’ha afirmat
des de fa segles que és possible ser
contemplatius en I’accio. El sentit
classic d’aquesta expressio no és que
resulta possible la contemplacié en
les activitats professionals, familiars i
socials, propies de la vida dels fidels
corrents, sino que fa referéncia a les
accions apostoliques i de
misericordia dins el cami de la
vocacio religiosa.

Sant Josepmaria ha ensenyat a
aprofundir en les paraules del
Senyor a Marta, fent veure que no hi
ha cap oposicio entre la
contemplacio i la realitzacid, més
perfecte possible, del treball
professional i dels deures ordinaris
d’un cristia.

Ja s’ha considerat en un text
precedent que és la contemplacio



cristiana: aquesta pregaria senzilla
de tantes animes que, per estimar
molt i ser docils a I'Esperit Sant,
cercant en tot la identificacio amb
Crist, son portades pel Paraclit a
penetrar en les profunditats de la
vida intima de Déu, de les seves
obres i els seus designis, amb una
saviesa que dilata cada vegada més
el seu cor i el seu coneixement. Una
oracio en la qual sobren les
paraules, perquée la llengua no
aconsegueix d’expressar-se; ja
P’enteniment s’aquieta. Ja no es
raona, s’esguarda! I ’anima es
posa a cantar un altre cop amb un
cantic nou, perqueé se sap també
esguardada amorosament per Déu,
tothora. [2]

Ara convé aturar-se a considerar tres
maneres en que pot donar-se la
contemplacio: en les estones
dedicades exclusivament a I’oracio,
mentre es treballa o es realitza
qualsevol activitat que no requereixi



tota I’atencid de la ment, i, finalment,
a través del mateix treball, fins i tot
quan exigeix una concentracio
exclusiva. Aquestes tres vies
componen la vida contemplativa,
fent de la vida corrent un viure al Cel
i ala terra al mateix temps, com deia
sant Josepmaria.

A la pregaria i en totes les normes
de pietat

Abans que res, la contemplaci6 s’ha
de demanar a Déu i buscar-la en els
actes de pietat cristiana que poden
jalonar el nostre dia, especialment en
les estones dedicades de manera
exclusiva a I’oracié mental.

Et in meditatione mea exardescit
ignis. —I, en la meva meditacio,
s’encén el foc. —Fs justament per
aixo que vas a l’oracio: per fer-te
foguera, flama viva que doni
escalfor i llum. [3] Les estones de
pregaria ben fetes son la caldera que



estén la seva escalfor als diversos
moments del dia.

Del recolliment en les estones de
pregaria; del tracte amb el Senyor
buscat amb afany en aquests
moments, de vegades per mitja de la
meditacio d’algun text que ajudi a
centrar el cap i el cor en Déu;
l'interés en apartar les distraccions;
la humilitat per comencar i
recomencar, sense recolzar-se en les
propies forces sino en la gracia de
Déu; en una paraula, de la fidelitat
diaria a les estones d’oracié depén
que es faci realitat, més enlla
d’aquests moments, l'ideal de ser
contemplatius enmig del mon.

Sant Josepmaria ens ha ensenyat a
cercar la contemplacio en les estones
d’oracio mental: a contemplar la Vida
del Senyor, a mirar-lo en I'Eucaristia,
a tractar les Tres persones divines
pel cami de la Humanitat Santissima
de Jesucrist, anar a Jesus per Maria...



Cal no conformar-se amb repetir
oracions vocals en ’oracié mental,
encara que potser calgui repetir-les
durant molt de temps, pero veient-les
com la porta que obre a la
contemplacio.

També en el tracte huma, quan es
troba un amic, se solen adrecar
algunes frases de salutacio per
iniciar la conversa. Pero el tracte no
pot limitar-se a aix0. La conversa ha
de continuar amb paraules més
personals, fins que arriben a sobrar
perque hi ha una sintonia profunda i
una gran familiaritat. Molt més en el
tracte amb Déu. Comencem amb
oracions vocals(...). Primer una
jaculatoria, i després una altra, i
una altra... fins que aquest fervor
sembla insuficient, perqué les
paraules resulten pobres...: i es fa
pas a la intimitat divina, en un
esguard posat en Déu sense
descans i sense cansar-se. [4]



Mentre es treballa o es realitza una
altra activitat

La contemplacio no es limita a les
estones dedicades a I’oracio. Pot tenir
lloc al llarg de la jornada, enmig de
les ocupacions ordinaries, mentre es
realitzen tasques que no requereixen
tota l’atencio de la ment i que s’han
de fer, o en els moments de pausa de
qualsevol altre feina.

Hom pot contemplar Déu mentre es
va pel carrer, mentre es compleixen
alguns deures familiars i socials que
son habituals en la vida de qualsevol
persona, o es realitzen treballs que ja
es dominen amb desimboltura, o
amb ocasio d’un interval en la feina,
o simplement d’una espera.

De la mateixa manera que en les
estones d’oracio les jaculatories
poden obrir el pas a la contemplacio,
també enmig d’aquestes altres
ocupacions la recerca de la preséncia
de Déu desemboca en vida



contemplativa, fins i tot més intensa,
com el Senyor va fer experimentar a
sant Josepmaria. Es incomprensible
-anota en els seus Apunts intims-:
conec qui esta fred (malgrat la
seva fe, que no admet limits) al
costat del foc divinissim del
Sagrari, i després, al mig del
carrer, entre el soroll d’automobils
i tramvies i gent, llegint un diari!
vibra amb rampells de bogeria
d'Amor de Déu. [5]

Aquesta realitat és un do de Déu,
pero només el pot rebre qui el desitja
en el seu cor i no el rebutja amb les
obres. El rebutja qui té els sentits
dispersos, o es deixa dominar per la
curiositat, o es submergeix en un
tumult de pensaments i
d’imaginacions inutils que el
distreuen i dissipen. En una paraula,
qui no fa el que cal i esta pel que fa.
[6] La vida contemplativa requereix
mortificaciod interior, negar-se a un
mateix per amor a Déu, perqueé Ell



regni en el cor i sigui el centre on es
dirigeixen en ultim terme els
pensaments i els afectes de ’anima.

Contemplacio «en i a través de» les
activitats ordinaries

Aixi com en les estones d’oracio no
ens hem de conformar amb repetir
jaculatories ni quedar-nos en la
lectura i en la meditacid, sin6 cercar
el dialeg amb Déu fins arribar, amb
la seva gracia, a la contemplacio, aixi
també en el treball, que ha
d’esdevenir oracio, cal no
acontentar-se amb oferir-lo al
principi i donar gracies al final, o en
procurar renovar aquest oferiment
diverses vegades, units al Sacrifici de
I’altar. Tot aix0 ja és molt agradable
al Senyor, pero un fill de Déu ha de
ser audac i aspirar a més: a realitzar
el seu treball com Jesus a Natzaret,
unit a Ell. Un treball en el qual
gracies a ’amor sobrenatural amb



que es du a terme, es contempla Déu
que és Amor. [7]

Ensenyament constant i caracteristic
de sant Josepmaria és que la
contemplacio és possible no nomeés
mentre es realitza una activitat, sind
per mitja de les activitats que Ell vol
que realitzem, en aquestes mateixes
tasquesia través d’elles, fins i tot
quan es tracta de treballs que
exigeixen tota la concentracio de la
ment. Sant Josepmaria ensenyava
que arriba el moment en qué no s’és
capac de distingir la contemplacio i
I’accid, arribant a significar aquests
conceptes el mateix en la mentien la
consciéncia.

En aquest sentit, resulta
il-luminadora una explicacio de sant
Tomas: "quan de dues coses una és la
rad de l’altra, ’'ocupacio de ’'anima
en una no impedeix ni disminueix
I’ocupacio en l’altra ... I com Déu és
copsat pels sants com la ra6 de tot el



que fan o coneixen, la seva ocupacio
en percebre les coses sensibles, o en
contemplar o fer qualsevol altra
cosa, en res no els impedeix la divina
contemplacid, ni viceversa". [8]

Per aquest motiu, si es vol cercar el
do de la contemplacio, el cristia ha de
posar el Senyor com a fi de tots els
seus treballs, realitzant-los non quasi
hominibus placentes, sed Deo qui
probat corda nostra; no pas mirant de
complaure els homes, sino a Déu que
sondeja els nostres cors. [9]

Ja que la contemplaci6 és com una
bestreta de la visi6 beatifica, fi ultim
de la nostra vida, cal que qualsevol
activitat que Déu vulgui que
realitzem -com el treball i les tasques
familiars i socials, que s6n Voluntat
seva per a cada un-, pugui ser via per
a la vida contemplativa. En altres
termes, pel mateix que qualsevol
d’aquestes activitats es pot fer per
amor a Déu i amb amor a Déu, també



es poden convertir en mitja de
contemplacid, que no és altra cosa
que una manera especialment
familiar de coneixe’l i estimar-lo.

Podem contemplar Déu en les
activitats que realitzem per amor
seu, perqué aquest amor €s
participacio de I'Amor infinit que és
I'Esperit Sant, que tot ho penetra, fins
el més profund de Déu. [10] Qui
treballa per amor a Déu pot adonar-
Se -sense pensar en res meés, sense
distreure's- que I’estima quan
treballa, amb I'amor que infon
I’Esperit Sant en els cors dels fills de
Déu en Crist. [11] Reconeixem Déu
no solament en ’espectacle de la
natura, sino també en
P’experiéncia de la nostra propia
labor, del nostre esforcg. [12]

També podem contemplar Déu a
través del treball, perque si esta fet
per amor sera un treball realitzat
amb la major perfeccio que siguem



capacos en aquelles circumstancies,
una tasca que reflecteix les
perfeccions divines, un treball com el
de Crist. No necessariament perque
hagi sortit bé als ulls dels homes, sino
perque esta ben fet als ulls de Déu.
Pot passar que la feina hagi sortit
malament o que humanament hagi
estat un fracas, i, no obstant aixo,
que hagi estat ben feta davant Déu,
amb rectitud d’intencid, amb esperit
de servei, amb la practica de les
virtuts: en una paraula, amb
perfeccio humana i cristiana. Un
treball aixi és mitja de contemplacio;
aixi es compren que la contemplacio
sigui possible en i a traveés de treballs
que exigeixen posar totes les
energies de la ment, com son -per
exemple- I’estudi, o la docencia.

El cristia que treballa o compleix els
deures per amor a Déu, treballa en
unio vital amb Crist. Les seves obres
es converteixen llavors en obres de
Déu, operatio Dei, i per aix0 mateix



son mitja de contemplacié. Pero no
n’hi ha prou d’estar en gracia de Déu
i que les obres siguin moralment
bones. Han d’estar informades per
una caritat heroica, i realitzades amb
virtuts heroiques, i amb aquesta
manera divina d’obrar que
confereixen els Dons de 1'Esperit Sant
a qui és docil a la seva accio.

La contemplacio en la vida ordinaria
fa pregustar la unio definitiva amb
Déu al Cel. Al mateix temps que
porta a obrar cada vegada amb més
amor, encén el desig de veure’l no ja
per mitja de les activitats que
realitzem, sing cara a cara.
Aleshores vivim talment com
captius, com presoners. Mentre
duem a terme amb la major
perfeccio possible, dins de les
nostres equivocacions i
limitacions, les tasques propies de
la nostra condicio i del nostre ofici,
I’anima té ansia d’escapar-se. Se’n
va cap a Déu, com el ferro atret per



la forca de I'imant. Es comenca a
estimar Jesus, d’'una forma més
eficac, amb un dolc sobresalt. (...)
Una nova manera de trepitjar
terra, una manera divina,
sobrenatural, meravellosa. Tot
recordant tants d’escriptors
castellans del cinc-cents, potser
ens plaura d’assaborir pel nostre
compte: que visc perque no visc:
que és Crist qui viu en mi! (Cf. Gal
2,20).[13]

F.]. Lopez Diaz

[1] Lc 10, 38-42

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
307

[3] Sant Josepmaria, Cami, n. 92

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
296



[5] Sant Josepmaria, Apunts intims,
n. 673 (del 26-111-1932). Citat en A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. I, Rialp, Madrid, 1997,
p. 420.

[6] Sant Josepmaria, Cami, n. 815
[7]1Cf.1]n 4,8

[8] Sant Tomas d'Aquino, Summa
Theologiae, Suppl., Q. 82,a.3 ad 4

[O11Ts 2,4
[10] 1 Cor 2,10
[11] Cf. Rm 5, 5

[12] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, n. 48

[13] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 297




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/treball-i-
contemplacio-2/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/treball-i-contemplacio-2/
https://opusdei.org/ca-es/article/treball-i-contemplacio-2/
https://opusdei.org/ca-es/article/treball-i-contemplacio-2/

	Treball i contemplació (2)

