
opusdei.org

Treball de Déu

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Treball de Déu" publicada a
"Amics de Déu" i pronunciada el
6 de febrer de 1960.

05/02/2021

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

Començar, ho fan molts; acabar,
pocs, i entre aquests pocs hem d’estar

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-treball-de-deu?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27212165
https://youtu.be/Cmd6LV6Fu40


els qui procurem captenir-nos com a
fills de Déu. No ho oblideu: solament
la tasca acabada amb amor, ben
enllestida, mereix aquell
aplaudiment del Senyor, que podem
llegir a la Sagrada Escriptura: val més
l’acabament d’una obra que el seu
principi.[1]

Potser en d’altres converses ja m’heu
sentit contar aquesta anècdota; sigui
com sigui, m’interessa de recordar-
vos-la novament perquè és molt
gràfica, alliçonadora. En una ocasió
jo cercava en el Ritual Romà la
fórmula per a beneir l’última pedra
d’un edifici, que és la important, ja
que recull, com un símbol, el treball
dur, esforçat i perseverant de moltes
persones, durant molts anys. Em vaig
endur una sorpresa en veure que no
existia; calia conformar-se amb una 
benedictio ad omnia, amb una
benedicció genèrica. Us confesso que
em semblava impossible que es
donés aquesta llacuna, i vaig



repassar a poc a poc, bé que
inútilment, l’índex del Ritual.

Hi ha molts cristians que han perdut
el convenciment que la integritat de
Vida, reclamada pel Senyor als seus
fills, exigeix una autèntica cura en la
realització de les tasques que els són
pròpies, que ells han de santificar,
descendint fins als detalls més petits.

No podem oferir res al Senyor que,
dins les pobres limitacions humanes
no sigui perfecte, sense màcula, fet
atentament així mateix en els detalls
més mínims: Déu no accepta les
potineries. No oferiu res que tingui
defectes, ens amonesta l’Escriptura
Santa, puix que no seria digne d’Ell.[2]
Per això, el treball de cadascú,
aquesta feina que ocupa les nostres
jornades i energies, ha de ser una
ofrena digna per al Creador, operatio
Dei, treball de Déu i per a Déu: en un
mot, un quefer acomplert,
impecable.



Si us hi fixeu, entre les moltes
lloances que foren dites a Jesús pels
qui en contemplaren la vida, n’hi ha
una que en certa manera les abraça
totes. Vull dir aquella exclamació,
reblida d’accents d’esbalaïment i
d’entusiasme, que la multitud repetia
espontàniament en presenciar
atònita els seus miracles: bene omnia
fecit,[3] tot ho ha fet admirablement
bé: els grans prodigis i les coses
petites, quotidianes, que no van
enlluernar ningú, però que Crist va
realitzar amb la plenitud de qui és 
perfectus Deus, perfectus homo,[4]
perfecte Déu i home perfecte.

Tota la vida del Senyor m’enamora.
Tinc, a més a més, una debilitat
particular pels seus trenta anys
d’existència oculta a Betlem, a Egipte
i a Natzaret. Aquest temps ―llarg―
del qual, a l’Evangeli, amb prou
feines se’n parla, ens apareix
desproveït de significat propi als ulls
de qui el considera amb



superficialitat. I, això no obstant,
sempre he sostingut que aquest
silenci sobre la biografia del Mestre
és ben eloqüent i enclou lliçons de
meravella per als cristians. Van ésser
uns anys intensos de treball i
d’oració, durant els quals Jesucrist va
menar una vida corrent ―com la
nostra, si així ho volem―, divina i
humana alhora; en aquell taller
d’artesà, senzill i ignorat, com
després davant la multitud, tot ho
acomplí a la perfecció.

El treball, participació del poder
diví

Des del començament de la seva
creació, l’home ―no m’ho invento
jo― ha hagut de treballar. N’hi ha
prou amb obrir la Sagrada Bíblia a
les primeres planes, i hi podrem
llegir que ―abans que el pecat entrés
en la humanitat i, com a
conseqüència d’aquesta ofensa, la
mort i les penalitats i les misèries[5]



― Déu va formar Adam amb el fang
de la terra, i va crear per a ell i per a
la seva descendència aquest món tan
bell, ut operaretur et custodiret illum,
[6] a fi que el treballés i el custodiés.

Ens hem de convèncer, doncs, que el
treball és una estupenda realitat, que
ens és imposat com una llei
inexorable a la qual tots, d’una
manera o d’una altra estem
sotmesos, encara que n’hi hagi
alguns que pretenguin d’eximir-se’n.
Apreneu-ho bé: aquesta obligació no
ha sorgit pas com una seqüela del
pecat original, ni tampoc no es
redueix a una troballa dels temps
moderns. Es tracta d’un mitjà
necessari que Déu ens confia aquí a
la terra, dilatant-nos els dies i fent-
nos partícips del seu poder creador,
perquè ens guanyem el pa i collim
alhora fruits per a la vida eterna:[7]
l’home neix per a treballar, com els
ocells neixen per a volar.[8]



Em direu que han passat molts segles
i que són molt pocs els qui pensen
així; que la majoria, si de cas,
s’afanyen per motius ben diversos:
els uns, pels diners; d’altres per
mantenir una família; i d’altres, per
aconseguir una certa posició social,
per desenvolupar llurs capacitats,
per satisfer les seves passions
desordenades, per contribuir al
progrés social. I, en general, amb les
seves ocupacions és com si
s’enfrontessin amb una necessitat de
la qual no poden evadir-se.

Davant aquesta visió obtusa, egoista,
baixa, tu i jo ens hem de recordar, i
hem de recordar-ho als altres que
som fills de Déu, als quals, com a
aquells personatges de la paràbola
evangèlica, el nostre Pare ha adreçat
una idèntica invitació: fill, vés a
treballar a la vinya.[9] Us asseguro
que si ens entossudim cada dia a
considerar així les nostres
obligacions personals, com un



requeriment diví, aprendrem
d’enllestir la feina amb la major
perfecció humana i sobrenatural de
què siguem capaços. Potser en
alguna ocasió ens rebel·larem ―com
el fill gran que respongué: no vull
anar-hi―,[10] però sabrem
reaccionar, penedits, i ens dedicarem
amb un esforç més gran al
compliment del deure.

Si la sola presència d’una persona de
categoria, digna de consideració,
basta perquè es captinguin millor els
qui són davant seu, ¿com és que la
presència de Déu, constant, difosa per
tots els racons, coneguda per les
nostres potències i gratament
estimada, no ens fa sempre millors en
totes les nostres paraules, activitats i
sentiments?[11] Veritablement, si
aquesta realitat que Déu ens veu
estigués ben gravada en les nostres
consciències, i ens adonéssim que
tota la nostra tasca, tota
absolutament ―no hi ha res que



s’escapi de la seva mirada―, es
desenvolupa en la seva presència,
amb quin compte acabaríem les
coses o que diferents serien les
nostres reaccions! I aquest és el
secret de la santedat que vaig
predicant des de fa tants anys: Déu
ens ha cridat a tots perquè l’imitem; i
a vosaltres i a mi perquè, vivint
enmig del món ―tot essent persones
del carrer!― sapiguem col·locar Crist
Nostre Senyor al cim de totes les
activitats humanes honestes.

Ara entendreu encara millor que si
algun de vosaltres no estimés la
feina, la que li correspon!, si no se
sentís autènticament compromès en
una de les nobles ocupacions
terrenals per santificar-la, si li
manqués una vocació professional,
no arribaria mai a calar en
l’entranya sobrenatural de la
doctrina que exposa aquest sacerdot,
justament perquè li faltaria una



condició indispensable: la de ser un
treballador.

Us haig de dir, i no hi ha cap
presumpció per part meva, que
m’adono de seguida si aquesta
conversa cau en un sac foradat o bé
si s’esquitlla per damunt de qui
m’escolta. Deixeu que us obri el cor
perquè m’ajudeu a donar gràcies a
Déu. Quan, el 1928, vaig veure què
volia el Senyor de mi, vaig començar
la feina immediatament. En aquells
anys ―gràcies, Déu meu, perquè hi
va haver molt per a sofrir i molt per
a estimar!―, em van prendre per
boig; d’altres, fent una ostensió
comprensiva, em deien somiador,
però somiador de somnis
impossibles. Malgrat tot, i malgrat la
meva pròpia misèria, vaig continuar
sense descoratjar-me; com que allò
no era cosa meva, va anar obrint
camí enmig dels contratemps, i avui
és una realitat estesa per tota la
terra, d’un pol a l’altre, que sembla



tan natural a la majoria perquè el
Senyor ha tingut compte que es
reconegués com a cosa seva.

Us deia que tot just he canviat dues
paraules amb algú, m’adono de si
m’entén o no. No em passa com a la
lloca que està covant, i una mà
estranya li esmuny un ou d’ànega.
Passen els dies i només quan els
pollets trenquen la closca i veu com
corre aquell floc de llana, per la seva
manera desmanyotada de caminar
―una pota aquí, l’altra allà― ja veu
que aquest no és dels seus; que mai
no aprendrà a piular, per més que
s’hi entesti. Mai no he maltractat
ningú que m’hagi girat l’esquena ni
tan sols quan els meus desigs d’ajuda
han estat pagats amb un rebuf. Per
això, cap allà l’any 1939, m’atragué
l’atenció un rètol que vaig trobar en
un edifici on donava un curs de recés
a uns universitaris. Deia així: que 
cada caminant segueixi el seu camí;
era un consell aprofitable.



Perdoneu-me aquesta digressió i,
encara que no ens hàgim apartat del
tema, reprenguem el fil conductor.
Convenceu-vos que la vocació
professional és part essencial,
inseparable, de la vostra condició de
cristians. El Senyor us vol sants al
lloc on us trobeu, en l’ofici que hàgiu
triat pels motius que sigui: a mi, tots
em semblen bons i nobles ―mentre
no s’oposin a la llei divina―, i
capaços d’ésser elevats al pla
sobrenatural, és a dir, empeltats en
aquest corrent d’Amor que defineix
la vida d’un fill de Déu.

No puc evitar una certa inquietud
quan algú, en parlar de la seva feina,
posa cara de víctima, afirma que
d’hores al dia li n’absorbeix qui-sap-
les i, en veritat, no arriba a fer ni la
meitat de la feina de molts dels seus
companys de professió que, al cap i a
la fi, potser es mouen per criteris
egoistes o bé, si més no, merament
humans. Tots els qui som aquí,



mantenint un diàleg personal amb
Jesús, exercim una ocupació ben
precisa: metge, advocat,
economista... Penseu una mica en els
col·legues vostres que es destaquen
pel prestigi professional, per
l’honradesa, pel servei abnegat: ¿que
no esmercen moltes hores de la
jornada ―i fins i tot de la nit― en
aquesta feina? Que no tenim res a
aprendre d’ells?

Mentre parlo, jo també examino la
meva conducta i us confesso que, en
plantejar-me aquesta pregunta, sento
un xic de vergonya i el desig
immediat de demanar perdó a Déu,
pensant en la meva resposta tan
feble, tan llunyana de la missió que
Déu ens ha confiat en el món. Crist
―escriu un Pare de l’Església― ens ha
deixat perquè fóssim com llànties;
perquè ens convertíssim en mestres
dels altres; perquè actuéssim com a
ferment; perquè visquéssim com
àngels entre els homes, com adults



entre els nens, com espirituals entre
gent solament racional; perquè fóssim
llavor; perquè donéssim fruit. No
caldria obrir la boca si la nostra vida
resplendís així. Sobrarien les paraules
si mostréssim les obres. No hi hauria
ni un sol pagà si nosaltres fóssim
veritablement cristians.[12]

Valor exemplar de la vida
professional

Cal que evitem l’error de considerar
que l’apostolat es redueix al
testimoniatge d’unes pràctiques
pietoses. Tant tu com jo som
cristians, però alhora, i sense solució
de continuïtat, ciutadans i
treballadors, amb unes obligacions
clares que hem de complir d’una
manera exemplar, si és que de debò
ens volem santificar. És Jesucrist qui
ens apressa: vosaltres sou la llum del
món. No es pot amagar una ciutat
posada dalt d’una muntanya; ni
tampoc no encenen una llàntia i la



posen sota el mesuró, sinó sobre el
portallànties perquè faci llum als qui
són a la casa. Que així mateix
resplendeixi la vostra llum davant
dels homes, de manera que vegin les
vostres bones obres i hi glorifiquin el
Pare del cel.[13]

El treball professional ―sigui quin
sigui― es converteix en un canelobre
que il·lumina els vostres col·legues i
amics. Per això acostumo a repetir
als qui s’incorporen a l’Opus Dei, i la
meva afirmació val per a tots els qui
m’escolteu: què m’importa que em
diguin que en tal és un bon fill meu
―un bon cristià―, però un mal
sabater! Si no s’esforça per aprendre
bé l’ofici, o bé per executar-lo amb
cura, no podrà santificar-lo ni oferir-
lo al Senyor; i la santificació del
treball ordinari constitueix com si
diguéssim la polleguera de la
veritable espiritualitat per als qui
―immergits en les realitats



temporals― estem decidits a tractar
Déu.

Lluiteu contra aquesta excessiva
comprensió que cada u té amb si
mateix: exigiu-vos! De vegades
pensem massa en la salut; en el
descans que no ha de faltar,
justament perquè cal per al retorn a
la feina amb renovades forces. Però
aquest repòs ―ja fa tants d’anys que
ho vaig escriure― no és pas no fer
res: és distreure’ns en activitats que
exigeixen menys d’esforç.

En d’altres ocasions, amb falses
excuses, som massa còmodes, ens
oblidem de la beneïda
responsabilitat que pesa damunt les
nostres espatlles, ens conformem
amb allò que basta per a sortir del
compromís, ens deixem arrossegar
per raons enganyoses perquè ens
estiguem amb les mans plegades,
mentre Satanàs i els seus aliats no
fan vacances. Escolta amb atenció, i



medita-ho, allò que escrivia sant Pau
als cristians servents d’ofici: els
instava que obeïssin els amos, no
servint-los solament quan tenen els
ulls posats en vosaltres, com si només
creguéssiu plaure als homes, sinó com
a servents de Crist que compleixen la
voluntat de Déu de tot cor, servint
amb amor, fent-vos càrrec que ho feu
al Crist i no als homes.[14] ¡Quin bon
consell perquè el seguim, tant tu com
jo!

Demanem llum a Jesucrist Senyor
Nostre, i preguem-li que ens ajudi a
descobrir, a cada instant, aquest
sentit diví que transforma la nostra
vocació professional en la polleguera
sobre la qual es fonamenta i gira la
nostra crida a la santedat. A
l’Evangeli, trobareu que Jesús era
conegut com faber, filius Mariae,[15]
l’obrer, el fill de Maria; així també
nosaltres, amb un sant orgull, hem
de demostrar amb fets que som
treballadors!, homes i dones feiners!



Ja que ens hem de captenir sempre
com a enviats de Déu, hem de tenir
molt present que no el servim amb
lleialtat quan abandonem la feina;
quan no compartim amb els altres el
deler i l’abnegació en el compliment
dels compromisos professionals,
quan podem ésser assenyalats com a
dropos, informals, frívols,
desordenats, mandrosos, inútils...
Perquè qui negligeix aquestes
obligacions, en aparença menys
importants, difícilment vencerà en
les altres de vida interior, que
certament costen més. Qui és fidel en
el mínim, és fidel en el molt, i qui és
injust en el mínim, és injust en el molt.
[16]

No parlo d’ideals imaginaris. M’atinc
a una realitat molt concreta, d’una
importància cabdal, capaç de canviar
l’ambient més pagà i més hostil a les
exigències divines, tal com es va
esdevenir en aquella primera època
de l’era de la nostra salvació.



Assaboriu aquestes paraules d’un
autor anònim d’aquells temps, el
qual resumeix així la grandesa de la
nostra vocació: els cristians són per
al món allò que l’ànima és per al cos.
Viuen al món, però no són mundans,
així com l’ànima és en el cos sense
ésser corpòria. Habiten en tots els
pobles, talment com l’ànima és en
totes les parts del cos. Actuen per llur
vida interior sense fer-se notar, com
l’ànima per la seva essència... Viuen
com pelegrins entre coses moridores,
en l’esperança de la incorruptibilitat
del cel, com l’ànima immortal viu ara
en una tenda mortal. Es multipliquen
de dia en dia sota les persecucions,
com l’ànima s’embelleix mortificant-
se... I no els és lícit, als cristians,
d’abandonar llur missió en el món,
talment com a l’ànima no li és permès
de separar-se voluntàriament del cos.
[17]

Equivocaríem, doncs, el camí, si ens
desentenguéssim dels afanys



temporals: aquí també us hi espera el
Senyor; estigueu segurs que a través
de les circumstàncies de la vida
ordinària, ordenades o bé permeses
per la Providència en la seva saviesa
infinita, els homes ens hem d’acostar
a Déu. No assolirem aquest fi si no
tendim a acabar bé la feina; si no
perseverem en l’empenta del treball
començat amb il·lusió humana i
sobrenatural; si no exercim el nostre
ofici com qui millor l’exerceixi i si és
possible ―em sembla que si
veritablement ho vols, ho serà―
millor que el millor, perquè
utilitzarem tots els mitjans terrenals
honrats, i els espirituals que calguin,
per oferir a Nostre Senyor una tasca
exquisida, acabada com una
filigrana, exacta.

El treball que esdevé oració

Acostumo a dir sovint que, en
aquestes estones de conversa amb
Jesús, que ens veu i ens escolta des



del Sagrari, no podem caure en una
oració impersonal; i comento que,
per meditar de forma que s’instauri
de seguida un diàleg amb el Senyor
―no cal la remor de paraules―, hem
de sortir de l’anonimat, posar-nos en
la seva presència tal com som, sense
emboscar-nos en la multitud que
emplena l’església, ni deixatar-nos
dins una rastellera de paraules
buides, que no brollen del cor, sinó,
tirant llarg, d’un costum desproveït
de contingut.

Doncs ara hi afegeixo que la teva
feina també ha de ser una oració
personal, s’ha de convertir en una
gran conversa amb el Nostre Pare del
Cel. Si cerques la santificació dins la
teva activitat professional i per mitjà
d’ella, necessàriament t’hauràs
d’esforçar perquè es converteixi en
una oració sense anonimat. Tampoc
aquests afanys teus no poden caure
en la foscor anodina d’una feina
rutinària, impersonal, ja que en



aquest mateix instant s’hauria mort
l’al·licient diví que anima el teu
quefer quotidià.

Ara em vénen a la memòria els meus
viatges als fronts de batalla durant la
guerra civil espanyola. Sense
comptar amb cap mitjà humà, acudia
allà on hi havia algú que necessités la
meva tasca de sacerdot. En aquelles
circumstàncies tan peculiars, que
potser donaven peu a molts per a
justificar llurs abandons i
descurances, no em limitava a
suggerir un consell simplement
ascètic. Em movia aleshores la
mateixa preocupació que sento ara,
la qual miro que el Senyor desperti
en cada un de vosaltres:
m’interessava pel bé de les ànimes, i
també per l’alegria ací a la terra; els
animava a aprofitar el temps amb
feines útils; que la guerra no
constituís com un parèntesi tancat en
llur vida; els demanava que no
s’abandonessin, que fessin el possible



per no convertir la trinxera i la garita
en una mena de sala d’espera de les
estacions de ferrocarril d’aleshores,
on la gent matava el temps, tot
esperant aquells trens que semblava
que no havien d’arribar mai...

Els suggeria concretament que
s’ocupessin en alguna activitat de
profit ―estudiar, aprendre idiomes,
per exemple― compatible amb el seu
servei de soldats; els aconsellava que
no deixessin mai d’ésser homes de
Déu i que fessin per manera que tota
la seva conducta fos operatio Dei,
treball de Déu. I em commovia en
comprovar que aquells xicots, en
situacions no gens fàcils, responien
meravellosament: se’ls notava la
solidesa del tremp interior.

Recordo també la temporada de la
meva estada a Burgos, en aquella
mateixa època. N’hi anaven tants, a
passar uns dies amb mi, en temps de
permís, deixant a part els qui



romanien destacats a les casernes de
la zona. Com a habitatge compartia,
amb uns pocs fills meus, la mateixa
habitació d’un hotel atrotinat i,
mancat encara d’allò que era més
imprescindible, ens organitzàvem de
manera que als qui venien ―eren
centenars!― no els faltés el necessari
per a reposar i refer-se.

Tenia el costum de sortir a passejar
per la vora de l’Arlanzón, mentre
parlava amb ells, mentre escoltava
les seves confidències, mentre
tractava d’orientar-los amb el consell
oportú que els confirmés o els obrís
horitzons nous de vida interior; i
sempre, amb l’ajuda de Déu, els
animava, els estimulava, els encenia
en la seva conducta de cristians. A
vegades, els nostres passeigs,
arribaven fins al monestir de Las
Huelgas, i en d’altres ocasions ens
escapàvem cap a la Catedral.



M’agradava pujar en una torre, per
tal que contemplessin de prop la
cresteria, una autèntica randa de
pedra, fruit d’una obra pacient,
costosa. Durant aquestes xerrades els
feia veure que aquella meravella no
es veia de baix estant. I a fi de
materialitzar allò que tan sovint els
havia explicat, els deia: això és el
treball de Déu, l’obra de Déu!: acabar
la tasca personal amb perfecció, amb
bellesa, amb la finor d’aquestes
delicades blondes de pedra.
Comprenien, davant aquesta realitat
que entrava pels ulls, que tot això era
oració, un bonic diàleg amb el
Senyor. Els qui van esmerçar les
seves energies en aquesta feina,
sabien perfectament que des dels
carrers de la ciutat ningú no
valoraria llur esforç: només era per a
Déu. ¿Ho entens, ara, com pot acostar
al Senyor la vocació professional? Fes
tu el mateix que aquells picapedrers,
i el teu treball també serà operatio



Dei, una feina humana amb
entranyes i perfils divins.

Convençuts que Déu és a tot arreu,
nosaltres conreuem els camps lloant
el Senyor, solquem els mars i exercim
tots els altres oficis nostres cantant
les seves misericòrdies.[18] D’aquesta
manera estem units a Déu en tot
moment. Ni que estigueu aïllats, fora
del vostre ambient habitual ―com
aquells nois de la trinxera―, viureu
endinsats en el Senyor, mitjançant
aquest treball personal i esforçat,
continu, que haureu sabut convertir
en oració, perquè l’haureu començat
i acabat en la presència de Déu Pare,
de Déu Fill i de Déu Esperit Sant.

Però no oblideu que també esteu en
presència dels homes, i que esperen
de vosaltres ―de tu!― un testimoni
cristià. Per això, en l’ocupació
professional, en tot allò que és humà,
hem d’obrar de tal manera que no
puguem sentir vergonya si ens veu



treballar qui ens coneix i ens estima,
i que no li donem motiu de tornar-se
vermell. Si us capteniu d’acord amb
aquest esperit que procuro ensenyar-
vos, no avergonyireu el qui confia en
vosaltres, ni us sufocareu; i tampoc
no us passarà com a aquell home de
la paràbola que volgué bastir una
torre: després d’haver posat els
fonaments i no podent-la acabar, tots
els qui ho veien començaren a burlar-
se d’ell, tot dient: aquest home ha
començat a construir i no ho ha pogut
acabar.[19]

Us asseguro que si no em perdeu el
punt de mira sobrenatural,
coronareu la tasca, acabareu la
vostra catedral, fins a posar l’última
pedra.

Possumus!,[20] podem guanyar
també aquesta batalla, amb l’ajuda
del Senyor. Persuadiu-vos que no
resulta difícil convertir el treball en
un diàleg d’oració. Pel sol fet d’oferir-



l’hi i posar fil a l’agulla, Déu ja
escolta, ja encoratja. Aconseguim
l’estil de les ànimes contemplatives,
enmig del treball de cada dia! Perquè
ens envaeix la certesa que Ell ens
mira, alhora que ens demana un
venciment nou: aquest petit sacrifici,
aquest somrís a la persona
inoportuna, el fet de començar pel
quefer menys agradable però més
urgent, aquesta cura dels detalls
d’ordre, amb perseverança en el
compliment del deure quan seria tan
fàcil d’abandonar-lo, aquest «no
deixar per a demà el que hem
d’acabar avui»: tot per donar-li gust a
Ell, el Nostre Pare Déu! I potser
damunt la taula, o en un lloc discret
que no cridi l’atenció, però que a tu
et serveixi com a despertador de
l’esperit contemplatiu, hi poses el
crucifix, que ja és per a la teva ànima
i la teva ment el manual en què
aprens les lliçons de servei.



Si et decideixes ―sense rareses,
sense abandonar el món, enmig de
les teves ocupacions habituals― a
entrar per aquests camins de
contemplació, de seguida et sentiràs
amic del Mestre, amb el diví encàrrec
d’obrir les senderes divines de la
terra a la humanitat entera. Sí, amb
aquesta tasca teva contribuiràs a
l’extensió del regnat de Crist en tots
els continents. I se succeiran, una
rera l’altra, les hores de treball
ofertes per les nacions llunyanes que
neixen a la fe, per als pobles d’orient
privats bàrbarament de professar
amb llibertat les seves creences, per
als països d’antiga tradició cristiana
on sembla que s’ha enfosquit la llum
de l’Evangeli i que les ànimes es
debaten en les ombres de la
ignorància... Aleshores, quin valor
que ateny aquesta hora de treball!,
aquesta continuació d’una estona
més, d’uns minuts més amb el mateix
deler, fins a rematar la feina.
Converteixes, d’una manera pràctica



i senzilla, la contemplació en
apostolat, com una necessitat
imperiosa del cor, que bat a l’uníson
amb el dolcíssim i misericordiós Cor
de Jesús, Senyor Nostre.

Tot fet per Amor

¿I com aconseguiré ―sembla que em
demanes― d’actuar sempre amb
aquest esperit, que em mena a
concloure amb perfecció la meva
feina professional? La resposta no es
meva, ve de sant Pau: Treballeu
baronívolament i encoratgeu-vos: tot
el que feu, que sigui amb caritat;[21]
feu-ho tot per Amor i lliurement;
barreu sempre el pas a la por o a la
rutina: serviu el Nostre Pare Déu.

M’agrada repetir ―perquè ho tinc
ben experimentat― aquells versos
de poc valor artístic, però molt
gràfics: Mi vida es toda de amor / y, si
en amor estoy ducho, / es por fuerza
del dolor, / que no hay amante mejor /
que aquel que ha sufrido mucho.



Ocupa’t de les teves obligacions
professionals per Amor: porta-ho tot
a terme per Amor, hi insisteixo, i
comprovaràs ―justament perquè
estimes, tot i que assaboreixes
l’amargor de la incomprensió, de la
injustícia, del desagraïment i fins i tot
del mateix fracàs humà― les
meravelles que fa el teu treball. Fruit
saborós, llavor d’eternitat!

S’esdevé, amb tot, que n’hi ha alguns
―són bons, bondadosos― que
asseguren de paraula que aspiren a
difondre el bell ideal de la nostra fe,
però en la pràctica s’acontenten amb
una conducta professional lleugera,
descurada: semblen caps de pardals.
Si ens topem amb aquests cristians 
de boca, els hem d’ajudar amb afecte
i amb claredat; i recórrer, quan
calgui, a aquest remei evangèlic de la
correcció fraterna: si algú com a
home que és, cau malauradament en
alguna falta, vosaltres que sou
espirituals, instruïu-lo en esperit de



mansuetud, estant atent tu mateix,
que no caiguis també en la mateixa
temptació. Porteu els uns les
càrregues dels altres, i complireu així
la llei del Crist.[22] I, si sobre llur 
professió de catòlics s’hi afegeixen
d’altres motius: més edat,
experiència o responsabilitat,
aleshores amb major motiu hem de
parlar, hem de procurar que
reaccionin, per tal que aconsegueixin
un major pes en llur vida de treball,
orientant-los com un bon pare, com
un bon mestre, sense humiliar.

És cosa que incita molt a meditar a
poc a poc el comportament de sant
Pau: prou que ho sabeu, vosaltres,
com cal que se’ns imiti. Perquè no
vam estar entre vosaltres
desordenadament, ni ens vam menjar
de franc el pa dels altres, sinó que
amb fatiga i suor treballàvem nit i dia
per no ser carregosos per ningú... Ja
quan estàvem plegats, us ho dèiem tot



sovint, això: qui no vulgui treballar,
que no mengi.[23]

Per amor a Déu, per amor a les
ànimes i per correspondre a la nostra
vocació de cristians, hem de donar
exemple. Per no escandalitzar, per
no produir ni l’ombra de la sospita
que els fills de Déu són fluixos o no
serveixen, per no ser causa de
desedificació... vosaltres heu
d’esforçar-vos a oferir amb la vostra
conducta la mesura justa, el bon
tarannà d’un home responsable. Tant
el camperol que llaura la terra
mentre eleva contínuament el cor a
Déu, com el fuster, el ferrer,
l’oficinista, l’intel·lectual ―tots els
cristians― han d’ésser un model per
a llurs col·legues, sense orgull, ja que
queda ben clar en les nostres ànimes
el convenciment que només si
comptem amb Ell aconseguirem
d’obtenir la victòria: nosaltres, tots
sols, no podem aixecar ni un bri de
palla de terra.[24] Per tant, cadascú a



la seva feina, en el lloc que ocupa en
la societat ha de sentir l’obligació de
fer un treball de Déu, que sembri a
tot arreu la pau i l’alegria del Senyor.
El perfecte cristià sempre porta amb
si mateix serenitat i goig. Serenitat,
perquè se sent en presència de Déu;
goig, perquè es veu voltat dels seus
dons. Un cristià així, és veritablement
un personatge reial, un sacerdot sant
de Déu.[25]

Per atènyer aquesta meta, ens hem
de captenir moguts per l’Amor, no
pas com qui suporta el pes d’un
càstig o una maledicció: i tot allò que
feu de paraula o d’obra, feu-ho tot en
nom de nostre Senyor Jesucrist,
donant per mitjà d’Ell gràcies a Déu
Pare.[26] I així acabarem la tasca
amb perfecció, omplint el temps,
perquè serem instruments
enamorats de Déu, que s’adonen de
tota la responsabilitat i confiança
que el Senyor diposita damunt les
seves espatlles, malgrat la pròpia



feblesa. En cada una de les teves
activitats, per tal com comptes amb
la fortalesa de Déu, has de portar-te
com aquell qui es mou
exclusivament per Amor.

Però no tanquem els ulls a la realitat,
tot conformant-nos amb una visió
ingènua, superficial, que ens meni a
la idea que ens espera un camí fàcil, i
que n’hi ha prou, per a recórrer-lo,
amb uns propòsits sincers i uns
desigs ardents de servir Déu. No en
dubteu: al llarg dels anys, es
presentaran ―potser abans que no
ens pensem― situacions
particularment costoses, que
exigiran molt d’esperit de sacrifici i
un major oblit d’un mateix. Fomenta
aleshores la virtut de l’esperança i,
amb audàcia, fes teu el crit de
l’Apòstol: perquè penso que els
sofriments de la vida present, no es
poden pas comparar amb aquella
glòria futura que s’ha de manifestar
en nosaltres;[27] medita amb



seguretat i amb pau: com serà l’Amor
infinit de Déu abocat damunt
aquesta pobra criatura! Ha arribat
l’hora, enmig de les teves ocupacions
ordinàries, d’exercitar la fe, de
despertar l’esperança, d’avivar
l’amor; és a dir, d’activar les tres
virtuts teologals, que ens impulsen a
desterrar de seguida, sense
dissimulacions, sense embuts, sense
embolics, els equívocs en la nostra
conducta professional i en la nostra
vida interior.

En resum, germans meus estimats
―altra vegada la veu de sant Pau―
manteniu-vos ferms i incommovibles,
dedicats constantment a l’obra del
Senyor. I tingueu per ben sabut que el
vostre treball no és pas debades.[28]
Ho veieu? És tota una trama de
virtuts que es posa en joc, en exercir
el nostre ofici, amb el propòsit de
santificar-lo: la fortalesa, per a
perseverar en la nostra labor, a pesar
de les naturals dificultats i sense



deixar-se vèncer mai per
l’atabalament; la temperància,
perquè sigui gastada sense reserves i
per tal de superar la comoditat i
l’egoisme; la justícia, per al
compliment dels nostres deures
envers Déu, envers la societat, la
família, els col·legues; la prudència
per saber en cada cas què convé fer, i
llançar-nos a l’obra sense dilacions...
I tot, hi insisteixo, per Amor, amb el
sentit viu i immediat de la
responsabilitat del fruit del nostre
treball i del seu abast apostòlic.

Obres són amors i no bones raons, diu
un refrany, i em sembla que no cal
afegir-hi res més.

Senyor, concediu-nos la vostra
gràcia. Obriu-nos la porta del taller
de Natzaret, a fi que aprenguem a
contemplar-vos a Vós, amb la vostra
Mare Santa Maria, i amb el sant
Patriarca Josep ―que estimo tant i
tant venero―, dedicats tots tres a



una vida de treball sant. Es
remouran els nostres pobres cors, us
cercarem i us trobarem en la labor
quotidiana, que Vós desitgeu que
convertim en obra de Déu, obra
d’Amor.

[1] Eccli VII, 9.

[2] Lev XXII, 20.

[3] Mc VII, 37.

[4] Símbol Quicumque.

[5] Cfr. Rom V, 12.

[6] Gen II, 15.

[7] Ioh IV, 36.

[8] Job V, 7.

[9] Mt XXI, 28.



[10] Mt XXI, 29.

[11] Climent d’Alexandria, Stromata,
VII, VII (PG 9, 450-451).

[12] St. Joan Crisòstom, In Epistolam
1 ad Timotheum homiliae, X, 3 (PG 62,
551).

[13] Mt V, 14-16.

[14] Eph VI, 6-7.

[15] Mc VI, 3.

[16] Lc XVI, 10.

[17] Epistola ad Diognetum, VI (PL 2,
1175).

[18] Climent d’Alexandria, Stromata,
VII, VII (PL 9, 451).

[19] Lc XIV, 29-30.

[20] Mt XX, 22.

[21] 1 Cor XVI, 13-14.



[22] Gal VI, 1-2.

[23] 2 Thes III, 7-10.

[24] Cfr. Ioh XV, 5.

[25] Climent d’Alexandria, Stromata,
VII, VII (PG 9, 451).

[26] Col III, 17.

[27] Rom VIII, 18.

[28] 1 Cor XV, 58.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/treball-de-deu/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/treball-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/treball-de-deu/

	Treball de Déu

