
opusdei.org

Tema 9. L’home creat
per Déu com a home
i dona

L’ésser humà és persona pel fet
de ser humà. La igualtat de les
persones s’ha d’expressar en el
respecte a cadascú i als
col·lectius. La discriminació, el
racisme o la xenofòbia són
injustes. El matrimoni és
“conjugalitat”, suposa un vincle
de “copossessió”. L’Església
exigeix que s’acullin amb
respecte, compassió i delicadesa
les persones que presenten
tendències homosexuals.



25/01/2023

Índex

• Dignitat humana, racisme,
xenofòbia i discriminació

• Dimensió antropològica de la
sexualitat

• Bibliografia bàsica

Només Déu és plenitud; només Ell és
per si mateix. Tots els éssers creats
donen glòria a Déu amb la seva
existència i ho reflecteixen en
l’harmonia i la bellesa del seu
conjunt. Donen glòria a Déu la
muntanya Kilimanjaro i les estepes
de Sibèria, el riu Amazones i l’oceà
Índic, els esculls de corals d’Austràlia
i la immensitat del cosmos. Els éssers



vius donen glòria a Déu, a més, amb
el fet mateix de la seva vida: el seu
moviment, el seu desenvolupament,
la seva inclinació necessària envers
la perfecció que els correspon: des de
les formes més simples de vida fins a
les més complexes.

Tanmateix, l’ésser humà no és un
més en l’escala de la creació: «De
totes les criatures visibles, només
l’home és “capaç de conèixer i
d’estimar el seu Creador” (Gaudium
et Spes, 12, 3); és “l’única criatura
sobre la terra que Déu ha volgut per
ella mateixa” (Gaudium et Spes, 24,
3)”» (Catecisme, 356). La diferència
que marca el poder de ser origen dels
nostres actes és una diferència
radical: essencial i no només de grau.

L’estructura de l’ésser humà suposa
una composició de matèria i esperit
que conforma un mateix i únic
subjecte. D’aquesta manera, l’ésser
humà no és una «juxtaposició de dos



elements contraposats», sinó la unió
de dos coprincipis en una sola
substància, de manera que «el cos de
l’home participa de la dignitat de la
“imatge de Déu”: és cos humà
precisament perquè l’anima una
ànima espiritual, i és tota la persona
humana sencera la qui és destinada a
esdevenir, en el Cos del Crist, el
temple de l’Esperit Sant (cf. 1 Co 6,
19-20; 15, 44-45)» (Catecisme, 364).

Aquesta realitat ontològica —de la
nostra naturalesa— fa possible la
capacitat de l’ésser humà per
conèixer i estimar: per això podem
dominar el cosmos, tenir consciència
de nosaltres mateixos, percebre que
els altres també són un “jo” únic,
descobrir i tractar Déu, estimar-lo
escollint-lo com a fi i orientar la
nostra vida a donar-li glòria complint
la seva Voluntat.

Així doncs, «Déu ho ha creat tot per a
l’home (cf. Gaudium et Spes, 12, 1; 24,



3; 39, 1), però l’home ha estat creat
per servir i estimar Déu i per oferir-li
tota la creació»[1] (Catecisme, 358). En
resum, l’home va ser creat per Déu
com a cos i esperit perquè li doni
glòria ordenant a Ell, amb el seu
amor, totes les realitats materials i
espirituals.

Dignitat humana, racisme,
xenofòbia i discriminació

«Perquè ha estat creat a imatge de
Déu, l’individu humà té la dignitat de
persona, no és sols una cosa
qualsevol, sinó algú» (Catecisme,
357). Per això la relació de l’ésser
humà amb el cosmos, amb les altres
persones i amb Déu és completament
particular, diferent de totes les altres
criatures visibles: amb la singularitat
d’un subjecte que és únic i capaç
d’estimar lliurement. D’aquesta
manera, es comprèn que només el fi
per al qual ha estat creat —l’amor a
Déu i als altres— dona raó de la



grandesa del seu ésser i constitueix
«la raó fonamental de la seva
dignitat» (Catecisme, 356).

Al seu torn, aquesta dignitat
intrínseca de la persona humana és
el fonament en què es basa la
igualtat radical de tothom: en el seu
ésser i en la seva llibertat d’obrar. «El
respecte a la persona humana
implica el dels drets que deriven de
la seva dignitat de
criatura» (Catecisme, 1930).[2]

En efecte: la qualitat de persona, de
ser algú, és comuna a tot ésser humà.
Igual que són comuns el seu origen,
el seu fi i els mitjans de què disposa
per assolir-lo. En canvi, les qualitats
individuals o socials, la cultura,
l’edat, la salut, etc., no poden fer
canviar ni la qualitat de persona ni la
dignitat que suposa: l’ésser embrió
humà, nen, jove o gran; tenir més o
menys educació, riqueses, un estatus
social determinat; tenir salut o estar



malalt; viure en un lloc o en un altre
o en una època històrica o en una
altra... qualssevol d’aquestes
circumstàncies es donen en el
subjecte, però no n’alteren gens la
seva condició de ser persona.[3]

L’ésser humà és persona pel fet de
ser humà.

A més, l’ésser humà és un subjecte
essencialment relacional, perquè tota
l’estructura del seu ésser ha estat
“dissenyada” per a l’amor, i l’amor
suposa una inclinació a una relació
vinculant i positiva amb Déu i amb
els altres éssers personals. Aquesta
realitat constitueix un fonament més
de la igualtat de la persona, que s’ha
d’expressar en el respecte a cadascú i
en el respecte als col·lectius.

La discriminació, en canvi, es
defineix com “seleccionar excloent”,
o també com donar un tracte
desigual a una persona o
col·lectivitat per motius racials,



religiosos, polítics, de sexe, d’edat, de
condició física o mental, etc.; és a dir,
es tracta d’un tracte desigual, injust,
no simplement una mica
“diferencial”.[4] Tractar de manera
diferent el que en si mateix és igual,
és tan injust com tractar de manera
igual realitats diferents. La
discriminació, en la seva accepció
general de sentit negatiu, no té mai
justificació.

El racisme és una forma d’exaltació
d’una ètnia concreta (d’idolatria)[5]

que atribueix a una raça específica
qualitats superiors i drets exclusius i
considera les altres races
essencialment inferiors, menys
dignes i excloses de determinats
drets. També pot presentar només la
forma negativa, és a dir, l’exclusió
del respecte i dels drets de tota
persona i de tot un col·lectiu de
persones (per exemple,
l’antisemitisme, el menyspreu als
gitanos...; en definitiva, la



consideració de qualsevol raça com a
inferior).

La xenofòbia consisteix en l’«odi,
repugnància o hostilitat cap als
estrangers». Es tracta també d’una
selecció negativa i excloent (de la
valoració de la dignitat deguda i, si
escau, del reconeixement de drets
fonamentals). És especialment greu
quan es dirigeix als més febles com,
per exemple, els immigrants o els
refugiats.

També són discriminacions injustes
totes les que eliminin o limitin el
respecte a la vida: per exemple,
atribuint-se el dret de decidir quina
vida val la pena i quin no, o d’afegir
a la persona exigències de qualsevol
qualitat, a més del mateix fet de ser
persona (en qüestions de discapacitat
física o psíquica, d’edat o de salut,
etc.). I són igualment injustes les
discriminacions que imposen deures
o disminueixen drets per raó de



qualsevol diferència accidental:
«Tota mena de discriminació, social o
cultural, en els drets fonamentals de
la persona, per raó de sexe, edat,
raça, color, condició social, llengua o
religió, ha de ser superada i
foragitada, perquè és contrària al
designi de Déu (Gaudium et Spes, 29,
2)».[6]

Dimensió antropològica de la
sexualitat

«L’home i la dona són creats, és a dir,
són volguts per Déu: en una igualtat
perfecta en tant que persones
humanes, d’una part, i, de l’altra, en
el seu ésser respectiu d’home i de
dona. “Ser home”, “ser dona”, són
realitats bones, volgudes per Déu (...)
L’home i la dona són, amb la mateixa
dignitat, “imatge de Déu”. En el seu
“ser home” i “ser dona” reflecteixen
la saviesa i la bondat del
Creador» (Catecisme, 369).[7]



La persona té una “dimensió
sexuada”, que l’abraça i la configura
completament: la persona “és” dona
o “és” home en tots els aspectes de la
seva vida: biològica, psíquica i
espiritual.[8] La igualtat radical rau
precisament en el fet de “ser persona
humana”: la diferència es basa en “la
manera” de ser persona humana.
Dona i home són “presentacions
diferents” de la mateixa i única
realitat personal, encaminada a una
comunió peculiar.[9]

L’afirmació de l’heterosexualitat es
basa en l’acceptació de la diferència
natural entre persona femenina i
masculina: proclama la igualtat com
a persones i reconeix, alhora, la
diferència en la manera de ser
persona. I, a més, afirma que aquesta
base d’igualtat i diferència possibilita
una relació intersubjectiva peculiar,
en la qual cadascú aporta i rep: d’allà
sorgeix un enriquiment
complementari i la possibilitat de



constituir-se en principi comú de
generació. La inclinació natural
entre home i dona, tractant-se de
persones humanes, porta a una
mena d’amor específic, l’amor
conjugal, que suposa el do i
l’acceptació de cadascú precisament
en el diferencial. El matrimoni no és
una forma de cohabitació sexual
legitimada, sinó “conjugalitat”,[10] és a
dir, un vincle de “copossessió” de
cadascú sobre l’altre en el que és com
a home i dona, com a espòs i esposa,
com a mare i pare potencial.[11]

Aquesta unió, exclusiva i permanent,
és al seu torn requerida per la
dignitat dels fills que puguin venir i
per a la seva cura i educació.

Òbviament, el tracte desigual de la
dona o de l’home, en funció de la
seva condició, atempta contra la
dignitat de la persona. La
diferenciació positiva de la dona (o,
si escau, de l’home) és lícita i legítima
quan es tracta d’atendre una situació



específica o quan té per objecte
reparar una situació o un desnivell
injust en una determinada
circumstància social. I és lícita,
perquè s’intenta justament
equilibrar un desequilibri previ que
era injust.

Els estudis sobre les diferències de
gènere i el seu tractament han
avançat en quantitat i qualitat i han
aportat consideracions d’interès.
Certes derivacions de la teoria de
gènere apunten a una ruptura
radical entre la realitat de la
naturalesa i la conducta, respecte a la
diferenciació sexual. Sostenen que el
sexe, com a tal, no existeix, sinó que
ha estat una creació cultural. Com és
natural, des d’aquesta perspectiva no
cal plantejar-se la igualtat entre dona
i home, perquè la diferència [el sexe]
no existeix com a tal: simplement hi
ha trets biològics, però aquests
formen part de la neutralitat natural
del cos humà i han d’estar al servei



de la llibertat de cadascú: les altres
coses serien discriminació i artifici.
D’aquí que la primera alienació en el
pla personal, afirmen, sigui acceptar
la “diferència real” de la dona i
l’home, de la qual deriven la
imposició del matrimoni
heterosexual i de la família
monògama com les seves
conseqüències necessàries. En abolir
aquesta alienació, també s’hauria
d’eliminar el nexe entre unió dona-
home i procreació, la maternitat
mateixa (que castiga la dona) i les
relacions que provenen de l’origen:
el parentiu.

En aquesta concepció, les
característiques del cos estan a lliure
disposició del que cadascú vulgui i,
per tant, és modificable en cada
moment. Jo soc qui decideixo ser en
funció del meu desig: no hi ha més
variables. Puc tenir un cos amb
caràcters masculins i sentir-me dona,
o homosexual, o bisexual; puc voler



ser transsexual, etc. Totes les
possibilitats de la mateixa voluntat
estan obertes i són igualment
legítimes: perquè no hi ha una
realitat objectiva que les limiti. Les
característiques del cos estan a lliure
disposició del que cadascú vulgui i,
per tant, es poden modificar en cada
moment. Jo soc qui decideixo ser en
funció del meu desig: no hi ha més
variables. Puc tenir un cos amb
caràcters masculins i sentir-me dona,
o homosexual, o bisexual; puc voler
ser transsexual, etc. Totes les
possibilitats de la mateixa voluntat
estan obertes i són igualment
legítimes: perquè no hi ha una
realitat objectiva que les limiti. Tot
això entra en contrast amb els
ensenyaments de l’Església sobre
l’estructura mateixa de l’ésser humà:
la unitat de matèria i esperit, el sentit
de la corporalitat sexuada, la
complementarietat de dona i home,
la llibertat, el compromís, l’amor



conjugal, la realitat sobre la unió
matrimonial i de la família, etc.

Quant a l’homosexualitat (masculina
o femenina), és una atracció,
exclusiva o predominant, cap a
persones del mateix sexe. Pot ser
fruit de moltes variables, entre les
quals hi ha les característiques
psicològiques de la persona i la seva
biografia.[12] «La Tradició [de
l’Església] sempre ha declarat que
“els actes homosexuals són
intrínsecament desordenats” (CDF, 
Persona humana, 8). Tanquen l’acte
sexual al do de la vida».

«Un nombre no negligible d’homes i
dones presenten tendències
homosexuals pregonament
arrelades. Aquesta inclinació
objectivament desordenada, per a la
majoria d’ells és una prova. Cal
acollir-los amb respecte, compassió i
delicadesa. Cal evitar amb ells tot
senyal de discriminació injusta.



Aquestes persones són cridades a
realitzar la voluntat de Déu en la
seva vida i, si són cristianes, a unir al
sacrifici de la creu del Senyor les
dificultats que poden trobar pel fet
de la seva condició» (Catecisme,
2358).

L’exhortació apostòlica Amoris
laetitia subratlla l’amor
incondicional de Crist cap a totes les
persones sense excepció, i reitera
que «tota persona, independentment
de la seva tendència sexual, ha de ser
respectada en la seva dignitat i
acollida amb respecte, procurant
evitar “tot signe de discriminació
injusta” (Catecisme, 2358; cf. Relació
final, 2015, 76), i particularment
qualsevol forma d’agressió i
violència» (Amoris laetitia, 250). Fora
d’això, també es demana,
específicament a les famílies, que per
a ells es procuri «assegurar un
acompanyament respectuós, a fi que
aquells que manifesten una



tendència homosexual puguin tenir
l’ajuda necessària per comprendre i
realitzar plenament la voluntat de
Déu en la seva vida» (cf. Catecisme,
277).

És més, l’Església recorda que «les
persones homosexuals són cridades a
la castedat. Amb les virtuts de
domini, educadors de la llibertat
interior, de vegades amb el suport
d’una amistat desinteressada, amb
l’oració i la gràcia sacramental,
poden apropar-se gradualment i
resoltament —i així ho han de fer— a
la perfecció cristiana» (Catecisme,
2359); és a dir, a ells també els arriba
la crida a la castedat a la qual estem
convidats tots els cristians.

Respecte a la pretesa equiparació
d’aquestes unions amb el matrimoni,
la doctrina de l’Església recorda que
«no hi ha cap fonament per assimilar
o establir analogies, ni tan sols
remotes, entre les unions



homosexuals i el designi de Déu
sobre el matrimoni i la
família» (Amoris laetitia, 251). No es
tracta d’una prohibició de l’Església o
de la imposició d’una mesura de
càstig. Es tracta de fer notar que
aquestes unions no es poden
equiparar a la unió conjugal ni és
just atribuir-los els mateixos efectes:
perquè en aquest cas, no hi ha la
conjugalitat (que suposa la relació
diferencial dels sexes) ni els qui hi
conviuen es poden constituir en
principi comú de generació.

Juan Ignacio Bañares

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 356-373; 1930; 2113; 2357-2359.



[1] El text d’aquest punt del Catecisme
continua amb aquesta cita
expressiva de sant Joan Crisòstom:
«Qui és, doncs, l’ésser que va venir a
l’existència voltat de tanta
consideració? És l’home, gran i
admirable figura viva, més preciosa
als ulls de Déu que tota la creació
plegada. És l’home. Per ell existeixen
el cel i la terra, el mar i la totalitat de
la creació, i per la seva salvació —tan
important l’ha considerada Déu— no
va plànyer el seu Fill únic». (Sant
Joan Crisòstom, Sermons in Genesim,
2,1: p. 54, 587D - 588a).

[2] «Aquests drets són anteriors a la
societat i se li imposen. Són el
fonament de la legitimitat moral de
tota autoritat. Quan una societat els
escarneix o no els vol reconèixer en
la seva legislació positiva, mina la
seva pròpia legitimitat moral (cf. 
Pacem in Terris, 65)» (Catecisme,
1930).



[3] «Visió meravellosa que ens fa
contemplar el llinatge humà en la
unitat del seu origen en Déu (...); en
la unitat de la seva naturalesa
composta semblantment en tots d’un
cos material i d’una ànima espiritual;
en la unitat del seu fi immediat i de
la seva missió en el món; en la unitat
del seu habitatge: la terra, dels béns
de la qual tots els homes, per dret de
naturalesa, poden servir-se per
sostenir i desenrotllar la vida; unitat
del seu fi sobrenatural: Déu mateix,
vers al qual tots han de tendir; en la
unitat dels mitjans per atènyer
aquest fi; (...) en la unitat del seu
rescat que el Crist va realitzar per
tots (Piu XII, Summi Pontificatus,
núm. 3; cf. Concili Vaticà II, Nostra
aetatenúm. 1)» (Catecisme, 360).

[4] És lícit considerar de manera
diferent el que és diferent; en aquest
sentit, es pot parlar d’un “tracte
diferencial positiu”, quan el bé comú
exigeix o aconsella protegir o

https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_20101939_summi-pontificatus_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_20101939_summi-pontificatus_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html


afavorir especialment un col·lectiu
determinat per raó de la seva
debilitat (edat, salut...), o per
necessitats particulars (immigrants,
etc.), o pel bé que representa una
institució determinada per al propi
bé comú (per exemple, en el
matrimoni i la família, deduccions
fiscals, baixa de maternitat, etc.). En
l’àmbit jurídic, aquesta mena de
protecció particular es denomina 
favor iuris: el favor del dret; no
només no és injust, sinó que respon a
la justícia, que ordena “donar a
cadascú el que és seu” i, per tant, ha
d’estar atenta als trets diferencials de
les relacions intersubjectives que es
produeixen en la societat.

[5] “La idolatria no es refereix
únicament als falsos cultes del
paganisme. És una temptació
constant de la fe. Consisteix a
divinitzar allò que no és Déu. Hi ha
idolatria quan l’home honora i
reverencia una criatura en lloc de



Déu, tant si es tracta de déus com de
dimonis (per exemple, el satanisme),
de poder, de plaer, de la raça, dels
avantpassats, de l’Estat, dels diners,
etc.” (Catecisme, 2113).

[6] Alhora, hem d’acceptar —i estimar
— l’altre amb les seves diferències i
amb la seva llibertat. I l’hem
d’estimar així encara que tingui
opinions o judicis oposats als nostres,
encara que estigui equivocat...
encara que obri malament: si no hi
ha una lesió als altres, es pot advertir
l’altre del mal que fa, però no es pot
imposar el bé que hauria de fer.
Aquesta tolerància no és relativisme,
no significa admetre que tot judici o
conducta valgui el mateix, perquè no
existeixen la veritat ni el bé. Al
contrari, aquesta tolerància es
fonamenta en el respecte a la
llibertat de cadascú (i de les
col·lectivitats) i, alhora, exigeix
l’afany de difondre la veritat i el bé.
Mantenim els nostres judicis sobre



els actes, però respectem la llibertat
de la persona.

[7] «Déu no és de cap manera a imatge
de l’home. No és ni home ni dona.
Déu és esperit pur, en el qual no hi
ha lloc per a la diferència de sexes.
Però les “perfeccions” de l’home i de
la dona reflecteixen alguna cosa de la
infinita perfecció de Déu: les d’una
mare (cf. Is 49, 14-15; 66, 13; Sl 131,
2-3) i les d’un pare i espòs (cf. Os 11,
1-4; Jr 3, 4-19)» (Catecisme, 370).

[8] El sexe, en la persona humana, no
rau només en la genitalitat, ni és
només un impuls programat i
necessari per a la reproducció de
l’espècie, com en els altres éssers
vius.

[9] “El cos, que expressa la feminitat
‘per a’ la masculinitat, i viceversa, la
masculinitat per a la feminitat,
manifesta la reciprocitat i la comunió
de les persones” (Sant Joan Pau II, 



Audiència general 9.01.1980, núm. 4 
in fini).

[10] La paraula “conjugalitat” prové
del llatí, del verb “coniugare”, que vol
dir “unir”.

[11] Joan Pau II, comentant el text de la
creació de l’home i la dona a Gènesi
2, 24, assenyala: “el cos, que a través
de la mateixa masculinitat o
feminitat els ajuda tots dos des del
principi (...) a trobar-se en comunió
de persones, es converteix de
manera especial en l’element
constitutiu de la seva unió quan es
fan marit i muller” (Audiència
general, 21.11.1979, núm. 3 in fini).

[12] «Presenta formes molt variables a
través dels segles i de les cultures. La
seva gènesi psíquica encara resta
inexplicada» (Catecisme, 2357).



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-9-lhome-
creat-per-deu-com-a-home-i-dona/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-9-lhome-creat-per-deu-com-a-home-i-dona/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-9-lhome-creat-per-deu-com-a-home-i-dona/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-9-lhome-creat-per-deu-com-a-home-i-dona/

	Tema 9. L’home creat per Déu com a home i dona

