
opusdei.org

Tema 4. Déu creador

La creació és alhora un misteri
de fe i una veritat accessible a
la raó. Déu ho ha creat tot «no
per augmentar la seva glòria,
sinó per manifestar-la i
comunicar-la». El coneixement i
l’admiració del poder, la saviesa
i l’amor divins condueixen
l’home a una actitud de
reverència, adoració i humilitat,
a viure en la presència de Déu
sabent-se fill seu.

25/01/2023

Índex



• Introducció

• «La creació és l’obra comuna de la
Santíssima Trinitat» (Catecisme, 292)

• «El món va ser creat per a la glòria
de Déu» (C. Vaticà I)

• El caràcter temporal del que s’ha
creat i l’evolució

• Creació i salvació

• La veritat sobre la creació en la
vida del cristià

• Bibliografia bàsica

Introducció

La importància de la creació rau en
el fet que és «el fonament de tots els
projectes divins de salvació [...]; és
l’inici de la història de la salvació que
culmina en Crist» (Compendi, 51). La



Bíblia i el Credo comencen amb la
confessió de fe en el Déu Creador.

A diferència dels altres grans
misteris de la nostra fe (la Trinitat i
l’Encarnació), la creació és «la
primera resposta als interrogants
fonamentals sobre el nostre origen i
el nostre final» (Compendi, 51) que
l’esperit humà es planteja i, en part,
també respon, com mostren la
reflexió filosòfica i els relats dels
orígens de la cultura religiosa de
tants pobles (cf. Catecisme, 285). No
obstant això, l’especificitat de la
noció de creació només es va captar
de fet amb la revelació
judeocristiana.

La creació és, doncs, un misteri de fe
i, alhora, una veritat accessible a la
raó (cf. Catecisme, 286). Aquesta
posició peculiar la converteix en un
bon punt de partida per a
l’evangelització i el diàleg que els
cristians, també en els nostres dies,[1]



estan cridats a dur a terme, com ja va
fer sant Pau a l’Areòpag d’Atenes (cf. 
Act. 17, 16-34).

Se sol distingir entre l’acte creador
de Déu (la creació activi sumpta), i la
realitat creada, que és efecte
d’aquesta acció divina (la creació 
passive sumpta).[2]

«La creació és l’obra comuna de la
Santíssima Trinitat» (Catecisme,
292)

La Revelació presenta l’acció
creadora de Déu com a fruit de la
seva omnipotència, de la seva saviesa
i del seu amor. Se sol atribuir la
creació al Pare (cf. Compendi, 52), la
redempció al Fill i la santificació a
l’Esperit Sant. Alhora, les obres ad
extra de la Trinitat (la primera de les
quals és la creació) són comunes a les
Persones, i per això ens hem de
preguntar pel seu paper específic en
la creació, ja que «cada persona
divina fa l’obra comuna segons la



seva propietat personal» (Catecisme,
258). Aquest és el sentit de
l’apropiació tradicional dels atributs
essencials (omnipotència, saviesa,
amor), respectivament, en obrar
creador del Pare, del Fill i de l’Esperit
Sant.

a) «Creador del cel i de la terra»

«Al principi, Déu creà el cel i la
terra». Tres coses s’afirmen en
aquestes primeres paraules de
l’Escriptura: el Déu etern va posar un
començament a tot allò que existeix
fora d’ell. Només ell és creador (el
verb “crear” —en hebreu bara—
sempre porta Déu per subjecte). La
totalitat del que existeix (expressada
amb la fórmula “el cel i la terra”)
depèn d’aquell que ha donat
l’ésser» (Catecisme, 290).

Només Déu pot crear en sentit propi,
[3] la qual cosa implica originar les
coses del no-res (ex nihilo), i no a
partir d’una cosa preexistent; per a



això es requereix una potència activa
infinita que només correspon a Déu
(cf. Catecisme, 296-298). És
congruent, doncs, apropiar
l’omnipotència creadora al Pare, ja
que ell és en la Trinitat —segons una
expressió clàssica— fons et origo, és a
dir, la Persona de qui procedeixen les
altres dues, principi sense principi.

La fe cristiana afirma que la distinció
fonamental en la realitat és la que hi
ha entre Déu i les seves criatures.
Això va suposar una novetat en els
primers segles, en què la polaritat
entre matèria i esperit donava peu a
visions inconciliables entre si
(materialisme i espiritualisme,
dualisme i monisme). El cristianisme
va trencar aquests motllos amb la
seva afirmació que la matèria (igual
com l’esperit) també és creació de
l’únic Déu transcendent. Més
endavant, Tomàs d’Aquino va
desenvolupar una metafísica de la
creació que descriu Déu com el



mateix Ésser subsistent (Ipsum Esse
Subsistens). Com a causa primera, és
absolutament transcendent en el
món; i, alhora, en virtut de la
participació del seu ésser en les
criatures, és present íntimament en
aquestes, les quals depenen en tot de
qui és la font de l’ésser. Com ja havia
recordat sant Agustí, Déu és superior
summo meo i, alhora, intimior intimo
meo.[4]

b) «Per qui tot va ser fet»

La literatura sapiencial de l’Antic
Testament presenta el món com a
fruit de la saviesa de Déu (cf. Sv 9, 9).
Aquest «no és el producte d’una
necessitat qualsevol, d’un destí cec o
de l’atzar» (Catecisme, 295), sinó que
té una intel·ligibilitat que la raó
humana, participant en la llum de
l’Enteniment diví, pot captar, no
sense esforç i en un esperit
d’humilitat i de respecte al Creador i
a la seva obra (cf. Jb 42, 3; Catecisme,



299). Aquest desenvolupament
arriba a la seva expressió plena en el
Nou Testament: en identificar el Fill,
Jesucrist, amb el Logos (cf.Jn 1, 1),
afirma que la saviesa de Déu és una
Persona, el Verb encarnat, per qui tot
va ser fet (cf. Jn 1, 3). Sant Pau
formula aquesta relació del que s’ha
creat amb Crist, i aclareix que totes
les coses s’han creat en ell, per mitjà
d’ell i en vista d’ell (cf. Col 1, 16-17).

Hi ha, doncs, una raó creadora en
l’origen del cosmos (cf. Catecisme,
284).[5] El cristianisme té des de l’inici
una confiança gran en la capacitat de
la raó humana de conèixer; i una
seguretat enorme en què la raó
(científica o filosòfica) no podrà mai
arribar a conclusions contràries a la
fe, ja que ambdues provenen d’un
mateix origen.

No és infreqüent trobar-se amb
alguns que plantegen falses
disjuntives, per exemple, entre



creació i evolució. En realitat, una
epistemologia adequada no només
distingeix els àmbits propis de les
ciències naturals i de la fe, sinó que a
més reconeix en la filosofia un
element necessari de mediació, ja
que les ciències, amb el seu mètode i
objecte propis, no cobreixen tot
l’àmbit de la raó humana; i la fe, que
fa referència al mateix món de què
parlen les ciències, necessita
categories filosòfiques per formular-
se i entrar en diàleg amb la
racionalitat humana.[6]

És lògic, doncs, que des de l’inici
l’Església busqués el diàleg amb la
raó: una raó conscient del seu
caràcter creat, ja que no s’ha donat a
si mateixa l’existència, ni disposa
completament del seu futur; una raó
oberta al que la transcendeix, en
definitiva, a la Raó originària.
Paradoxalment, una raó tancada, que
creu que pot trobar dins seu la
resposta als seus interrogants més



profunds, acaba per afirmar el
disbarat de l’existència i per no
reconèixer la intel·ligibilitat del que
és real (nihilisme, irracionalisme).

c) «Senyor i dador de vida»

«Creiem que [el món] procedeix de la
voluntat lliure de Déu que ha volgut
fer participar les criatures en el seu
ésser, la seva saviesa, la seva bonesa:
“Vós heu creat totes les coses, i pel
vostre voler elles, que no existien,
foren creades” (Ap 4, 11) [...]. “El
Senyor és bo per a tothom, estima
entranyablement tot allò que ha
creat” (Sl 145, 9)» (Catecisme, 295). En
conseqüència, «sortida de la bondat
divina, la creació participa d’aquesta
bondat (“I Déu veié que era bo [...],
molt bo”: Gn 1, 4.10.12.18.21.31). Déu
ha volgut la creació com un
present» (Catecisme, 299).

Aquest caràcter de bondat i de do
lliure permet descobrir en la creació
l’actuació de l’Esperit —que «planava



sobre les aigües» (Gn 1, 2)—, la
Persona Do en la Trinitat, Amor
subsistent entre el Pare i el Fill.
L’Església confessa la seva fe en
l’obra creadora de l’Esperit Sant,
dador de vida i font de tot bé.[7]

L’afirmació cristiana de la llibertat
divina creadora permet superar les
estretors d’altres visions que, posant
una necessitat en Déu, acaben per
sostenir un fatalisme o un
determinisme. No hi ha res, ni “dins”
ni “fora” de Déu, que l’obligui a
crear. Quin és llavors el final que el
mou? Què s’ha proposat en crear-
nos?

«El món va ser creat per a la glòria
de Déu» (C. Vaticà I)

Déu ho ha creat tot «no per
augmentar la seva glòria, sinó per
manifestar-la i comunicar-la».[8]

Insistint en aquest ensenyament de
sant Bonaventura, el Concili Vaticà I
(1870) declara que «per la seva



bondat i amb la seva força
omnipotent, no pas per augmentar la
seva benaurança, ni per adquirir
més perfecció, sinó per manifestar-la
amb els béns que concedeix a les
criatures, aquest únic Déu veritable,
per designi libèrrim, va crear del no-
res, conjuntament, una i altra
criatura, l’espiritual i la
corporal» (DS 3002; cf. Catecisme,
293). Quan s’afirma, per tant, que el
final de la criatura és la glòria de
Déu, no s’està defensant una espècie
d’egocentrisme diví. Al contrari, Déu,
per dir-ho així, surt de si mateix per
comunicar-se amb les criatures. «La
glòria de Déu és que es realitzi
aquesta manifestació i aquesta
comunicació de la seva bondat. Per
això va crear el món. “Ens ha
predestinat a esdevenir fills seus per
Jesucrist, segons el beneplàcit de la
seva voluntat, per a lloança de glòria
de la seva gràcia” (Ef 1, 5-6). “La
glòria de Déu és que l’home visqui, i



la vida de l’home és la visió de
Déu”» (Catecisme, 294).[9]

Lluny d’una dialèctica de principis
oposats (com el dualisme maniqueu
o l’idealisme monista hegelià),
afirmar la glòria de Déu com a final
de la creació no constitueix una
negació de l’home, sinó un
pressupost indispensable per a la
seva realització. L’optimisme cristià
enfonsa les seves arrels en l’exaltació
conjunta de Déu i de l’home: «L’home
és gran només si Déu és gran».[10] Es
tracta d’un optimisme i d’una lògica
que afirmen la prioritat absoluta del
bé, però que no per això estan cecs
davant de la presència del mal al
món i en la història, com es veurà en
el tema següent. Però es tracta
sobretot de l’afirmació central del
cristianisme: Déu ho ha creat tot per
a Crist, que és alhora Déu i home, i en
la seva exaltació gloriosa queda
elevada la humanitat mentre es
manifesta l’esplendor de la divinitat.



El caràcter temporal del que s’ha
creat i l’evolució

L’efecte de l’acció creadora de Déu és
la totalitat del món creat, «el cel i la
terra» (Gn 1, 1). El Concili del Laterà
IV (1215) ensenya que Déu és
«Creador de totes les coses —de les
visibles i les invisibles, de les
espirituals i les corporals—, que per
la virtut omnipotent des del principi
del temps va crear alhora del no-res
les dues criatures, l’espiritual i la
corporal, és a dir, l’angèlica i la
mundana. Després va crear la
humana, com a comuna, composta
d’esperit i de cos» (DS 800).

Això significa, d’una banda, que, com
vèiem, el cristianisme supera tant el
monisme (que afirma que la matèria
i l’esperit es confonen, que la realitat
de Déu i del món s’identifiquen), com
el dualisme (segons el qual la
matèria i l’esperit són principis
originaris oposats).



D’altra banda, aquest ensenyament
afirma que l’acció creadora pertany a
l’eternitat de Déu, però l’efecte
d’aquesta acció està marcat per la
temporalitat. La Revelació afirma
que el món s’ha creat amb un inici
temporal, és a dir, que s’ha creat
juntament amb el temps, la qual cosa
és congruent amb el designi diví de
manifestar-se en la història de la
salvació. Es tracta d’una veritat
revelada, que la raó no pot
demostrar, com va ensenyar Tomàs
d’Aquino en la famosa disputa
medieval sobre l’eternitat del món.[11]

Déu guia la història per mitjà de la
seva providència.

La creació, doncs, té un
començament, però no es redueix al
moment inicial, sinó que es configura
com una creació continuada, ja que
l’influx diví creador no desapareix.
La creació es revela en la Bíblia com
una acció divina que continua en la
història fins a la seva culminació



final en la nova creació. S’entén bé,
llavors, que no hi hagi res més lluny
de la visió cristiana que una
mentalitat immobilista, segons la
qual tot ja estava perfectament fixat
des del principi. En una visió
dinàmica, llavors, encaixen sense
dificultat alguns aspectes de la teoria
de l’evolució, sabent sempre que
convé distingir els nivells de
consideració, respectant l’àmbit de
l’acció i la causalitat divina com a
divers de l’esfera d’actuació i
causalitat dels éssers creats. Si
l’exaltació del primer en detriment
de la segona portaria un
supranaturalisme inacceptable (com
si Déu ho fes tot i les criatures en
realitat fossin “marionetes” en mans
de l’únic agent diví), la
sobrevaloració de la segona en
detriment del primer condueix a una
visió, així mateix, insuficient: el
deisme naturalista, per al qual Déu
no pot actuar en un món que té la
seva pròpia autosuficiència.



Creació i salvació

La creació és «el primer pas vers
l’Aliança de l’únic Déu amb el seu
poble» (Compendi, 51). A la Bíblia la
creació està oberta a l’actuació
salvífica de Déu en la història, que té
la seva plenitud en el misteri pasqual
de Crist, i que assolirà la seva
perfecció final al final dels temps. La
creació està feta amb vista a dissabte,
el setè dia en què el Senyor va
descansar, dia en què culmina la
primera creació i que s’obre al vuitè
dia, en què comença una obra encara
més meravellosa: la Redempció, la
nova creació en Crist (2 Co 5, 7; cf. 
Catecisme, 345-349).

Es mostra així la continuïtat i la
unitat del designi diví de creació i
redempció. La relació entre ambdues
es pot expressar dient que, d’una
banda, la creació és el primer
esdeveniment salvífic i, d’altra
banda, que la salvació redemptora té



les característiques d’una nova
creació. Aquesta relació il·lumina
aspectes importants de la fe
cristiana, com l’ordenació de la
naturalesa a la gràcia o l’existència
d’un únic fi sobrenatural de l’home.

La veritat sobre la creació en la
vida del cristià

La radicalitat de l’acció creadora i
salvadora de Déu requereix una
resposta que tingui aquest mateix
caràcter de totalitat: «estima el
Senyor, el teu Déu, amb tot el cor,
amb tota l’ànima i amb totes les
forces» (Dt 6, 5. Cf. Mt 22, 37; Mc 12,
30; Lc 10, 27). Alhora, la universalitat
de l’acció divina té un sentit intensiu
i extensiu: Déu crea i salva tot l’home
i tots els homes. Correspondre a la
seva crida a estimar-lo amb tot el
nostre ésser està intrínsecament unit
a portar el seu amor a tot el món.
Així, l’afirmació segons la qual
l’apostolat és la superabundància de



la vida interior[12] es manifesta amb
una dinàmica anàloga de l’obrar diví,
és a dir, de la intensitat de l’ésser, de
la saviesa i de l’amor trinitari que es
desborda cap a les seves criatures.

El coneixement i l’admiració del
poder, la saviesa i l’amor divins
condueixen l’home a una actitud de
reverència, adoració i humilitat, a
viure en la presència de Déu sabent-
se fill seu. Conscient que tot s’ha
creat per a la glòria de Déu, el cristià
procura conduir-se en totes les seves
accions buscant el fi veritable que
omple la seva vida de felicitat: la
glòria de Déu, no la mateixa
vanaglòria. S’esforça per rectificar la
intenció en les seves accions, de
manera que es pugui dir que l’únic fi
de la seva vida és aquest: Deo omnis
gloria![13]

La grandesa i la bellesa de les
criatures desperta en les persones
admiració i provoca la pregunta per



l’origen i el destí del món i de l’home,
fent-los entreveure la realitat del seu
Creador. El cristià, en el seu diàleg
amb els no creients, pot suscitar
aquestes qüestions, perquè les
intel·ligències i els cors s’obrin a la
llum del Creador. Així mateix, en el
seu diàleg amb els creients de les
diverses religions, el cristià troba en
la creació un punt de partida
excel·lent, ja que es tracta d’una
veritat en part compartida i que
constitueix la base dels valors morals
fonamentals de la persona.

Santiago Sanz

Bibliografia bàsica

– Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 279-301;

– Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 51-54.



– Joan Pau II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, p. 181-218.

– Sant Josepmaria, «Amar al mundo
apasionadamente», a: Conversaciones
con Mons. Escrivá de Balaguer, núm.
113-123.

[1] Cf. Francesc, Laudato Si’ (2015),
núm. 62-100. Al final de l’encíclica, el
Papa proposa «dues pregàries, una
que puguem compartir tots els qui
creiem en un Déu creador i pare, i
una altra perquè els cristians
sapiguem assumir els compromisos
amb la creació que ens planteja
l’Evangeli de Jesús» (núm. 246); el
mateix es pot veure a Francesc, 
Fratelli tutti (2020), núm. 287.

[2] Cf. Tomàs d’Aquino, De potentia, q.
3, a.3, c.; el Catecisme de l’Església



Catòlica segueix aquest mateix
esquema.

[3] Per això es diu que Déu no
necessita instruments per crear, ja
que cap instrument no té la potència
infinita necessària per crear. D’aquí
també que, quan es parla per
exemple de l’home com a creador o
com capaç de participar en el poder
creador de Déu, l’adjectiu “creador”
es faci servir en un sentit ampli.

[4] Agustí d’Hipona, Confessions, 3, 6,
11. Cf. Catecisme, núm. 300.

[5] Cf. Benet XVI, Homilia, 23.IV.2011.

[6] Tant el racionalisme cientificista
com el fideisme acientífic necessiten
una correcció des de la filosofia. Així
mateix, s’ha d’evitar la falsa
apologètica de qui veu concordances
forçades en buscar en les dades que
aporta la ciència una verificació
empírica o una demostració de les
veritats de fe. En realitat, com hem



dit, es tracta de dades que pertanyen
a mètodes i disciplines diferents.

[7] Cf. Joan Pau II, Dominum et
vivificantem (1986), núm. 10.

[8] Bonaventura de Bagnoregio, Super
Sent., lib.2, d.1, q.2, a.2, ad 1.

[9] La cita interna correspon a Ireneu
de Lió, Adversus haereses, 4, 20, 7.

[10] Benet XVI, Homilia, 15.08.2005.

[11] Cf. Tomàs d’Aquino, De aeternitate
mundi; Contra Gentils, II, cc. 31-38.

[12] Cf. Josepmaria Escrivá, Camí,
núm. 961.

[13] Cf. Josepmaria Escrivá, Camí,
núm. 780; Solc, núm. 647; Forja, núm.
611, 639, 1051.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-4-deu-
creador/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-4-deu-creador/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-4-deu-creador/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-4-deu-creador/

	Tema 4. Déu creador

