
opusdei.org

Tema 36. La pregària
del Parenostre

Amb la pregària del Parenostre,
Jesús vol fer conscients els seus
deixebles de la seva condició de
fills de Déu. Una conseqüència
important del sentit de la
filiació divina és la confiança i
l’abandonament filial en mans
de Déu. El Parenostre és el
model de tota pregària: no
només demanem tot el que
podem desitjar amb rectitud,
sinó a més segons l’ordre en
què convé desitjar-ho.



25/01/2023

Índex

• Jesús ens ensenya a adreçar-nos a
Déu com a Pare

• Filiació divina i fraternitat cristiana

• Les set peticions del Parenostre

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades

Jesús ens ensenya a adreçar-nos a
Déu com a Pare

La primera paraula de la pregària
del Senyor, «Pare», és la més
important, ja que amb aquesta
Jesucrist ens ensenya a adreçar-nos a
Déu com Pare: «Pregar el Pare és



entrar en el seu misteri, tal com Ell
és, i tal com el Fill ens l’ha revelat:
“L’expressió Déu Pare no havia estat
revelada mai a ningú. Quan el
mateix Moisès va preguntar a Déu
qui era, va sentir un altre nom. A
nosaltres, aquest nom ens ha estat
revelat en el Fill, ja que aquest nom
implica el nom nou de
Pare” (Tertulià, De oratione,
3)» (Catecisme, 2779).

En ensenyar el Parenostre, Jesús
descobreix també als seus deixebles
que ells han estat fets partícips de la
seva condició de Fill: «Mitjançant la
Revelació d’aquesta pregària, els
deixebles descobreixen una
participació especial d’ells en la
filiació divina, de la qual sant Joan
dirà en el Pròleg del seu Evangeli:
“Però a tots els qui l’han rebut (és a
dir, als que han acollit al Verb fet
carn), als qui creuen en el seu nom,
els ha concedit de ser fills de Déu” (Jn



1, 12). Per això, amb raó resen segons
el seu ensenyament: Pare Nostre».[1]

Jesucrist sempre distingeix entre
«Pare meu» i «Pare vostre» (Cf. Jn 20,
17). De fet, quan Ell resa no diu mai
«Pare nostre». Això mostra que la
seva relació amb Déu és totalment
singular: és una relació seva i de
ningú més. Amb la pregària del
Parenostre, Jesús vol fer conscients
els seus deixebles de la seva condició
de fills de Déu, i alhora indicar la
diferència que hi ha entre la seva
filiació natural i la nostra filiació
divina adoptiva, rebuda com a do
gratuït de Déu.

La pregària del cristià és l’oració
d’un fill de Déu que s’adreça al seu
Pare Déu amb confiança filial, la qual
«s’expressa en les litúrgies d’Orient i
d’occidents per la bella expressió
típicament cristiana: parrhesia,
senzillesa sense doblecs, confiança
filial, seguretat joiosa, audàcia humil,



certesa de ser estimat (Cf. Ef 3, 12; He
3, 6; 4, 16; 10, 19; 1 Jn 2, 28; 3, 21; 5,
14)» (Catecisme, 2778). El terme 
parrhesia indica originalment el
privilegi de la llibertat de paraula del
ciutadà grec en les assemblees
populars, i va ser adoptat pels Pares
de l’Església per expressar el
comportament filial del cristià
davant del seu Pare Déu.

Filiació divina i fraternitat
cristiana

En anomenar Déu Pare Nostre,
reconeixem que la filiació divina ens
uneix a Crist, «el primer d’una
multitud de germans» (Rm 8, 29), per
mitjà d’una veritable fraternitat
sobrenatural. L’Església és aquesta
nova comunió de Déu i dels homes
(Cf. Catecisme, 2790).

Per això, la santedat cristiana, fins i
tot sent personal i individual, no és
mai individualista o egocèntrica: «Si
resem de veritat el Parenostre,



sortim de l’individualisme, ja que
l’amor que acollim ens n’allibera. El
“nostre” del començament de la
Pregària del Senyor, com el
“nosaltres” de les quatre últimes
peticions, no és exclusiu de ningú.
Per dir-lo de veritat (Cf. Mt 5, 23-24;
6, 14-16) les nostres divisions i
oposicions han de ser
superades» (Catecisme, 2792).

La fraternitat que estableix la filiació
divina s’estén també a tots els homes,
perquè en certa manera tots són fills
de Déu —criatures seves— i estan
cridats a la santedat: «No hi ha més
que una raça a la terra: la raça dels
fills de Déu».[2] Per això, el cristià s’ha
de sentir solidari en la tasca de
conduir tota la humanitat cap a Déu.

La filiació divina ens impulsa a
l’apostolat, que és una manifestació
necessària de filiació i de fraternitat:
«Pensa en els altres —abans que res,
en aquells qui són al teu costat— com



en allò que són: fills de Déu, amb tota
la dignitat d’aquest títol meravellós.
Hem de portar-nos com a fills de Déu
amb els fills de Déu: el nostre amor
ha d’ésser un amor sacrificat, diari,
fet de mil detalls de comprensió, de
sacrifici silenciós, de donació que no
es nota».[3]

Una conseqüència important del
sentit de la filiació divina és la
confiança i l’abandonament filial en
mans de Déu. Sant Josepmaria
afirmava que «un fill pot reaccionar,
davant el seu pare, de moltes
maneres. Cal esforçar-se a ésser uns
fills que procuren adonar-se que el
Senyor, en estimar-nos com a fills, ha
fet que visquem a casa seva, enmig
d’aquest món, que siguem de la seva
família, que allò que és seu és nostre
i el que és nostre és seu, que tinguem
aquesta familiaritat i confiança en Ell
que ens fa demanar, com el nen petit,
la lluna!».[4]



L’abandonament filial, que no es deu
tant a la lluita ascètica personal —tot
i que aquesta es pressuposa—
consisteix a deixar-se portar per Déu.
Es tracta d’un abandonament actiu,
lliure i conscient per part del fill.
Aquesta actitud ha donat origen a
una manera concreta de viure la
filiació divina —que no és l’única, ni
és camí obligatori per a tothom—,
anomenada «infantesa espiritual»:
consisteix a reconèixer-se no només
fill, sinó fill petit, un nen molt
necessitat davant de Déu. Així ho
expressa sant Francesc de Sales: «si
no torneu a ser com els infants, no
entrareu pas al Regne del cel (Mt 18,
3). Mentre el nen és petitó, es
conserva en una gran senzillesa;
coneix només la seva mare; té un sol
amor, la mare; una única aspiració,
la falda de la mare; no vol res més
que recolzar-se en un descans tan
amable. L’ànima perfectament
senzilla només té un amor, Déu, i en
aquest amor únic, una sola aspiració:



reposar al pit del Pare celestial i aquí
establir el seu descans, com a fill
amorós, deixant completament
qualsevol ànsia a ell, no mirant cap
altra cosa sinó romandre en aquesta
santa confiança».[5] Per la seva part,
sant Josepmaria també aconsellava
recórrer el camí de la infantesa
espiritual: «Si sou nens no tindreu
penes: els nens s’obliden de seguida
dels disgustos per a retornar als seus
jocs ordinaris. —Per això, amb
l’abandonament, no us haureu de
preocupar, perquè descansareu en el
Pare.[6]

Les set peticions del Parenostre

En la pregària del Senyor, després de
la invocació inicial: «Pare Nostre, que
ets al Cel», hi ha set peticions. «Les
tres primeres peticions tenen per
objecte la Glòria del Pare: la
santificació del nom, la vinguda del
Regne i el compliment de la voluntat
divina. Les altres quatre li presenten



els nostres desigs: aquestes peticions
es refereixen a la nostra vida a fi
d’alimentar-la o guarir-la del pecat i
es relacionen amb el nostre combat
per la victòria del Bé sobre el
Mal» (Catecisme, 2857).

El Parenostre és el model de tota
pregària, com ensenya sant Tomàs
d’Aquino: «La pregària dominical és
la més perfecta de les oracions... No
només hi demanem tot el que podem
desitjar amb rectitud, sinó, a més,
segons l’ordre en què convé desitjar-
ho. De manera que aquesta oració no
només ens ensenya a demanar, sinó
que també forma tota la nostra
afectivitat».[7]

Primera petició: “Sigui santificat el
vostre nom”

Cap criatura no pot augmentar la
santedat de Déu. Per això, «el terme
“santificar” s’ha d’entendre aquí [...]
no en el seu sentit causatiu (només
Déu santifica, fa sant), sinó sobretot



en un sentit valoratiu: reconèixer
com a sant, tractar d’una manera
santa [...]. Des de la primera petició
al nostre Pare, estem submergits en
el misteri íntim de la seva Divinitat i
en el drama de la salvació de la
nostra humanitat. Demanar-li que el
seu nom sigui santificat ens implica
en “el designi benèvol que Ell va
formar per endavant” perquè
“siguem sants i immaculats en la
seva Presència, en l’amor” (Cf. Ef 1,
9.4)» (Catecisme, 2807). Així doncs,
l’exigència de la primera petició és
que la santedat divina resplendeixi i
augmenti en les nostres vides: «Qui
podria santificar Déu, ja que ell
santifica? Inspirant-nos en aquestes
paraules “Sigueu sants davant meu,
perquè jo, el Senyor, soc sant” (Lv 20,
26), demanem que, santificats pel
baptisme, perseverem en el que hem
començat a ser. I ho demanem cada
dia, perquè faltem diàriament i hem
de purificar els nostres pecats per
una santificació incessant...



Recorrem, per tant, a la pregària per
tal que aquesta santedat romangui
en nosaltres».[8]

Segona petició: “Vingui a nosaltres el
vostre regne”

La segona petició expressa
l’esperança que arribi un temps nou
en què Déu sigui reconegut per
tothom com el rei que omplirà de
beneficis els seus súbdits: «Aquesta
petició és el “Marana Tha”, el crit de
l’Esperit i de l’Esposa: “Vine, Senyor
Jesús” (Ap 22, 20) [...]. En la pregària
del Senyor es tracta principalment de
la vinguda final del Regne de Déu pel
retorn del Crist (Cf. Tt 2,
13)» (Catecisme, 2817-2818). D’altra
banda, el regne de Déu ja s’ha incoat
en aquest món amb la primera
vinguda de Crist i l’enviament de
l’Esperit Sant: «El Regne de Déu és
justícia, pau i alegria en l’Esperit
Sant” (Rm 14, 17). Els darrers temps
en què estem són els de l’efusió de



l’Esperit Sant. Des d’aleshores hi ha
entaulat un combat decisiu entre «la
carn» i l’Esperit (Cf. Ga 5, 16-25):
“Només un cor pur pot dir amb
seguretat: ‘Vingui el vostre Regne’.
S’ha d’haver estat a l’escola de Pau
per dir: ‘Que el pecat, doncs, no regni
en el vostre cos mortal’ (Rm 6, 12).
Aquell qui es manté pur en les seves
accions, els seus pensaments i les
seves paraules, pot dir a Déu: ‘Vingui
el vostre Regne!’” (sant Ciril de
Jerusalem, Catecheses mystagogicæ,
5, 13)» (Catecisme, 2819). En
definitiva, en la segona petició
manifestem el desig que Déu regni
actualment en nosaltres per la gràcia,
que el seu regne a la terra s’estengui
cada dia més i que a la fi dels temps
regni plenament al cel sobre tothom.

Tercera petició: “Faci’s la vostra
voluntat, així a la terra com es fa en el
cel”



La voluntat de Déu és que «tots els
homes se salvin i arribin al
coneixement de la veritat» (1 Tm 2,
4). Jesús ens ensenya que no s’entra
al regne del cel mitjançant paraules,
sinó «el qui fa la voluntat del meu
Pare del cel» (Mt 7, 21). Per això, aquí
«al nostre Pare que uneixi la nostra
voluntat a la del seu Fill per complir
la seva voluntat, el seu designi de
salvació per a la vida del món.
Nosaltres en som radicalment
impotents, però units a Jesús i amb el
poder del seu Esperit Sant, li podem
lliurar la nostra voluntat i decidir
d’escollir allò que el seu Fill sempre
ha escollit: fer el que agrada al Pare
(Cf. Jn 8, 29)» (Catecisme, 2825). Quan
en el Parenostre preguem faci’s la
vostra voluntat, així a la terra com es
fa en el cel, no ho demanem «en el
sentit que Déu faci el que vulgui, sinó
que nosaltres siguem capaços de fer
el que Déu vol».[9] D’altra banda,
l’expressió a la terra com en el cel
manifesta que en aquesta petició



anhelem que, així com s’ha complert
la voluntat de Déu en els àngels i els
benaurats del cel, també es compleixi
en els qui encara som a la terra.

Quarta petició: “El nostre pa de cada
dia doneu-nos, Senyor, el dia d’avui”

Aquesta petició expressa
l’abandonament filial dels fills de
Déu, ja que «el Pare, que ens dona la
vida, no pot deixar de donar-nos
l’aliment necessari a la vida, tots els
béns “convenients”, materials i
espirituals» (Catecisme, 2830). «El
sentit específicament cristià
d’aquesta quarta petició es refereix
al Pa de Vida: la Paraula de Déu que
s’ha d’acollir en la fe, el Cos del Crist
rebut en l’Eucaristia (Cf. Jn 6,
26-58)» (Catecisme, 2835). L’expressió
de cada dia, «presa en sentit
temporal és una repetició pedagògica
d’“avui” (Cf. Ex 16, 19-21) per a
confirmar-nos en una confiança
“sense reserves”. Presa en sentit



qualitatiu significa el necessari per a
la vida, i més àmpliament tot bé
suficient per a la subsistència (Cf. 1
Tm 6, 8)» (Catecisme, 2837).

Cinquena petició: “Perdoneu les
nostres culpes així com nosaltres
perdonem els nostres deutors”

En aquesta nova petició comencem
reconeixent la nostra condició de
pecadors: «Tornem a Ell, com el fill
pròdig (Cf. Lc 15, 11-32), i ens
reconeixem pecadors, davant Ell,
com el publicà (Cf. Lc 18, 13). La
nostra petició comença per una
“confessió” en què confessem alhora
la nostra misèria i la seva
Misericòrdia» (Catecisme, 2839). Però
aquesta petició no serà escoltada si
abans no hem respost a una
exigència: perdonar nosaltres els
nostres deutors. I la raó és la següent:
«Aquesta onada de misericòrdia no
pot penetrar en el nostre cor mentre
no hàgim perdonat aquells que ens



han ofès. L’amor, com el Cos del Crist,
és indivisible: no podem estimar el
Déu que no veiem si no estimem el
germà, la germana, que veiem (Cf. 1
Jn 4, 20). En la negativa a perdonar
els nostres germans i germanes, el
nostre cor es tanca, la seva duresa el
fa impermeable a l’amor
misericordiós del Pare» (Catecisme,
2840).

Sisena petició: “No permeteu que
nosaltres caiguem a la temptació”

Aquesta petició està relacionada amb
l’anterior, perquè el pecat és
conseqüència del consentiment lliure
a la temptació. Per això, ara
«demanem al nostre Pare que no ho
“permeti” [...]. Li demanem que no
ens deixi prendre el camí que
condueix al pecat. Estem
compromesos en el combat “entre la
carn i l’Esperit”. Aquesta petició
implora l’Esperit de discerniment i
de força» (Catecisme, 2846). Déu ens



dona sempre la seva gràcia per
vèncer les temptacions: «Déu és fidel
i no permetrà que sigueu temptats
per damunt de les vostres forces. I,
juntament amb la prova, us donarà
el mitjà de sortir-ne i poder-la
suportar» (1 Co 10, 13), però per
vèncer sempre les temptacions cal
pregar: «Un combat i una victòria
com aquests només són possibles en
la pregària. Per la seva pregària,
Jesús és vencedor del Temptador, des
del començament (Cf. Mt 4, 11) i en
l’últim combat de la seva agonia (Cf. 
Mt 26, 36-44). En aquesta petició al
nostre Pare, Crist ens uneix al seu
combat i a la seva agonia. […].
Aquesta petició pren tot el seu sentit
dramàtic en relació amb la temptació
final del nostre combat a la terra;
demana la perseverança final. “Vinc
com un lladre: feliç el qui vetlla” (Ap
16, 15)» (Catecisme, 2849).

Setena petició: “Ans deslliureu-nos de
qualsevol mal”



L’última petició està continguda en
l’oració sacerdotal de Jesús al seu
Pare: «No et demano que els treguis
del món, sinó que els preservis del
Maligne» (Jn 17, 15). En efecte, en
aquesta petició, «el Mal no és una
abstracció, sinó que designa una
persona, Satanàs, el Maligne, l’àngel
que s’oposa a Déu. El
“diable” (diabolos) és aquell qui “es
posa de través” en el designi de Déu i
de la seva “obra de salvació” feta
realitat en el Crist» (Catecisme, 2851).
A més, «quan demanem d’ésser
alliberats del Maligne, preguem
igualment per ser alliberats de tots
els mals, presents, passats i futurs,
dels quals és l’autor o
l’instigador» (Catecisme, 2854),
especialment del pecat, l’únic mal
veritable,[10] i de la pena
corresponent, que és la condemnació
eterna. Els altres mals i tribulacions
es poden convertir en béns, si els
acceptem i els unim als patiments de
Crist a la creu.



Manuel Belda

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
2759-2865.

Lectures recomanades

— Francesc, Catequesi sobre el Pare
Nostre. Es tracta de les catequesis
impartides pel Sant Pare, durant 16
audiències generals dels dimecres,
entre el desembre del 2018 i el maig
del 2019.

— Benet XVI-Joseph Ratzinger, Jesús
de Nazaret, La Esfera de los Libros,
Madrid, 2007, p. 161-205 (capítol
dedicat a l’Oració del Senyor).



— Sant Josepmaria, homilies El tracte
amb Déu i Vers la santedat, a: Amics
de Déu, 142-153 i 294-316.

[1] Sant Joan Pau II, Al·locució, 1.VII.
1987, 3.

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 13.

[3] Ibídem, 36.

[4] Ibídem, 64.

[5] Sant Francesc de Sales, Converseses
espirituals, núm. 16, 7, en Obres
Selectes de sant Francesc de Sales, vol.
I, p. 724.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 864.

[7] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
theologiæ, II-II, 83, 9.



[8] Sant Ciprià, De dominica oratione,
12.

[9] Ibídem, 14.

[10] Cf. Sant Josepmaria, Camí, 386.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-
pregaria-del-parenostre/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-pregaria-del-parenostre/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-pregaria-del-parenostre/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-pregaria-del-parenostre/

	Tema 36. La pregària del Parenostre

