opusdei.org

Tema 36. La pregaria
del Parenostre

Amb la pregaria del Parenostre,
Jesus vol fer conscients els seus
deixebles de la seva condicio de
fills de Déu. Una consequencia
important del sentit de la
filiacio divina és la confianca i
I’abandonament filial en mans
de Déu. El Parenostre és el
model de tota pregaria: no
només demanem tot el que
podem desitjar amb rectitud,
sind a més segons ’ordre en
qué convé desitjar-ho.



25/01/2023

Index

* Jesus ens ensenya a adrecar-nos a
Déu com a Pare

» Filiacio divina i fraternitat cristiana
* Les set peticions del Parenostre
* Bibliografia basica

* Lectures recomanades

Jesus ens ensenya a adrecar-nos a
Déu com a Pare

La primera paraula de la pregaria
del Senyor, «Pare», és la més
important, ja que amb aquesta
Jesucrist ens ensenya a adregar-nos a
Déu com Pare: «Pregar el Pare és



entrar en el seu misteri, tal com ElL
és, 1 tal com el Fill ens I’ha revelat:
“L’expressio Déu Pare no havia estat
revelada mai a ningu. Quan el
mateix Moiseés va preguntar a Déu
qui era, va sentir un altre nom. A
nosaltres, aquest nom ens ha estat
revelat en el Fill, ja que aquest nom
implica el nom nou de

Pare” (Tertulia, De oratione,

3)» (Catecisme, 2779).

En ensenyar el Parenostre, Jesus
descobreix també als seus deixebles
que ells han estat fets particips de la
seva condicid de Fill: «Mitjancant la
Revelacio d’aquesta pregaria, els
deixebles descobreixen una
participacio especial d’ells en la
filiacio divina, de la qual sant Joan
dira en el Proleg del seu Evangeli:
“Pero a tots els qui ’han rebut (és a
dir, als que han acollit al Verb fet
carn), als qui creuen en el seu nom,
els ha concedit de ser fills de Déu” (Jn



1, 12). Per aix0, amb rad resen segons
el seu ensenyament: Pare Nostre»."

Jesucrist sempre distingeix entre
«Pare meu» i «Pare vostre» (Cf. Jn 20,
17). De fet, quan Ell resa no diu mai
«Pare nostre». Aix0 mostra que la
seva relacié amb Déu és totalment
singular: és una relacio seva i de
ningu més. Amb la pregaria del
Parenostre, Jesus vol fer conscients
els seus deixebles de la seva condici6
de fills de Déu, i alhora indicar la
diferéncia que hi ha entre la seva
filiacié natural i la nostra filiacié
divina adoptiva, rebuda com a do
gratuit de Déu.

La pregaria del cristia és I’oracio
d’un fill de Déu que s’adreca al seu
Pare Déu amb confianca filial, la qual
«s’expressa en les liturgies d’Orient i
d’occidents per la bella expressio
tipicament cristiana: parrhesia,
senzillesa sense doblecs, confianca
filial, seguretat joiosa, audacia humil,



certesa de ser estimat (Cf. Ef 3, 12; He
3,6;4,16;10,19;1 Jn 2, 28; 3, 21, 5,
14)» (Catecisme, 2778). El terme
parrhesia indica originalment el
privilegi de la llibertat de paraula del
ciutada grec en les assemblees
populars, i va ser adoptat pels Pares
de ’Església per expressar el
comportament filial del cristia
davant del seu Pare Déu.

Filiaciod divina i fraternitat
cristiana

En anomenar Déu Pare Nostre,
reconeixem que la filiacio divina ens
uneix a Crist, «el primer d’una
multitud de germans» (Rm 8, 29), per
mitja d’una veritable fraternitat
sobrenatural. I’Església és aquesta
nova comunio de Déu i dels homes
(Cf. Catecisme, 2790).

Per aixo, la santedat cristiana, fins i
tot sent personal i individual, no és
mai individualista o egocéntrica: «Si
resem de veritat el Parenostre,



sortim de I'individualisme, ja que
I’amor que acollim ens n’allibera. El
“nostre” del comencament de la
Pregaria del Senyor, com el
“nosaltres” de les quatre ultimes
peticions, no és exclusiu de ningu.
Per dir-lo de veritat (Cf. Mt 5, 23-24;
6, 14-16) les nostres divisions i
oposicions han de ser

superades» (Catecisme, 2792).

La fraternitat que estableix la filiacio
divina s’estén també a tots els homes,
perqueé en certa manera tots son fills
de Déu —criatures seves— i estan
cridats a la santedat: «No hi ha més
que una raca a la terra: la raca dels
fills de Déu».™ Per aixo, el cristia s’ha
de sentir solidari en la tasca de
conduir tota la humanitat cap a Déu.

La filiacio divina ens impulsa a
I’apostolat, que és una manifestacio
necessaria de filiacio i de fraternitat:
«Pensa en els altres —abans que res,
en aquells qui son al teu costat— com



en allo que son: fills de Déu, amb tota
la dignitat d’aquest titol meravellos.
Hem de portar-nos com a fills de Déu
amb els fills de Déu: el nostre amor
ha d’ésser un amor sacrificat, diari,
fet de mil detalls de comprensio, de
sacrifici silencios, de donacié que no
es nota».”

Una consequencia important del
sentit de la filiacio divina és la
confianga i ’'abandonament filial en
mans de Déu. Sant Josepmaria
afirmava que «un fill pot reaccionar,
davant el seu pare, de moltes
maneres. Cal esforcar-se a ésser uns
fills que procuren adonar-se que el
Senyor, en estimar-nos com a fills, ha
fet que visquem a casa seva, enmig
d’aquest mon, que siguem de la seva
familia, que allo que és seu és nostre
i el que és nostre és seu, que tinguem
aquesta familiaritat i confianca en Ell
que ens fa demanar, com el nen petit,
la lluna!»."



[’abandonament filial, que no es deu
tant a la lluita ascetica personal —tot
1 que aquesta es pressuposa—
consisteix a deixar-se portar per Déu.
Es tracta d’'un abandonament actiu,
lliure i conscient per part del fill.
Aquesta actitud ha donat origen a
una manera concreta de viure la
filiaci6é divina —que no és I'unica, ni
és cami obligatori per a tothom—,
anomenada «infantesa espiritual»:
consisteix a reconeixer-se no nomeés
fill, sino fill petit, un nen molt
necessitat davant de Déu. Aixi ho
expressa sant Francesc de Sales: «si
no torneu a ser com els infants, no
entrareu pas al Regne del cel (Mt 18,
3). Mentre el nen és petito, es
conserva en una gran senzillesa;
coneix només la seva mare; té un sol
amor, la mare; una unica aspiracio,
la falda de la mare; no vol res més
que recolzar-se en un descans tan
amable. ’anima perfectament
senzilla només té un amor, Déu, i en
aquest amor unic, una sola aspiracio:



reposar al pit del Pare celestial i aqui
establir el seu descans, com a fill
amoros, deixant completament
qualsevol ansia a ell, no mirant cap
altra cosa sin6 romandre en aquesta
santa confianca».” Per la seva part,
sant Josepmaria també aconsellava
recorrer el cami de la infantesa
espiritual: «Si sou nens no tindreu
penes: els nens s’obliden de seguida
dels disgustos per a retornar als seus
jocs ordinaris. —Per aix0, amb
I’abandonament, no us haureu de
preocupar, perque descansareu en el
Pare.”

Les set peticions del Parenostre

En la pregaria del Senyor, després de
la invocacid inicial: «Pare Nostre, que
ets al Cel», hi ha set peticions. «Les
tres primeres peticions tenen per
objecte la Gloria del Pare: la
santificacio del nom, la vinguda del
Regne i el compliment de la voluntat
divina. Les altres quatre li presenten



els nostres desigs: aquestes peticions
es refereixen a la nostra vida a fi
d’alimentar-la o guarir-la del pecat i
es relacionen amb el nostre combat
per la victoria del Bé sobre el

Mal» (Catecisme, 2857).

El Parenostre és el model de tota
pregaria, com ensenya sant Tomas
d’Aquino: «La pregaria dominical és
la més perfecta de les oracions... No
només hi demanem tot el que podem
desitjar amb rectitud, sing, a més,
segons l’ordre en qué convé desitjar-
ho. De manera que aquesta oracié no
nomeés ens ensenya a demanar, sino
que també forma tota la nostra
afectivitat».”

Primera peticio: “Sigui santificat el
vostre nom”

Cap criatura no pot augmentar la
santedat de Déu. Per aixo, «el terme
“santificar” s’ha d’entendre aqui [...]
no en el seu sentit causatiu (només
Déu santifica, fa sant), sind sobretot



en un sentit valoratiu: reconéixer
com a sant, tractar d’'una manera
santa [...]. Des de la primera peticio
al nostre Pare, estem submergits en
el misteri intim de la seva Divinitat i
en el drama de la salvacio de la
nostra humanitat. Demanar-li que el
seu nom sigui santificat ens implica
en “el designi benévol que Ell va
formar per endavant” perque
“siguem sants i immaculats en la
seva Presencia, en ’lamor” (Cf. Ef 1,
9.4)» (Catecisme, 2807). Aixi doncs,
I’exigéncia de la primera peticio és
que la santedat divina resplendeixi i
augmenti en les nostres vides: «Qui
podria santificar Déu, ja que ell
santifica? Inspirant-nos en aquestes
paraules “Sigueu sants davant meu,
perque jo, el Senyor, soc sant” (Lv 20,
26), demanem que, santificats pel
baptisme, perseverem en el que hem
comengat a ser. I ho demanem cada
dia, perque faltem diariament i hem
de purificar els nostres pecats per
una santificacid incessant...



Recorrem, per tant, a la pregaria per
tal que aquesta santedat romangui
en nosaltres».™

Segona peticio: “Vingui a nosaltres el
vostre regne”

La segona peticio expressa
I’esperanca que arribi un temps nou
en que Déu sigui reconegut per
tothom com el rei que omplira de
beneficis els seus subdits: «Aquesta
peticio és el “Marana Tha”, el crit de
I’Esperit i de I’Esposa: “Vine, Senyor
Jesus” (Ap 22, 20) [...]. En la pregaria
del Senyor es tracta principalment de
la vinguda final del Regne de Déu pel
retorn del Crist (Cf. Tt 2,

13)» (Catecisme, 2817-2818). D’altra
banda, el regne de Déu ja s’ha incoat
en aquest mon amb la primera
vinguda de Crist i 'enviament de
I’Esperit Sant: «E1 Regne de Déu és
justicia, pau i alegria en ’Esperit
Sant” (Rm 14, 17). Els darrers temps
en que estem son els de 'efusi6 de



I’Esperit Sant. Des d’aleshores hi ha
entaulat un combat decisiu entre «la
carn» i ’Esperit (Cf. Ga 5, 16-25):
“Només un cor pur pot dir amb
seguretat: ‘Vingui el vostre Regne’.
S’ha d’haver estat a I’escola de Pau
per dir: ‘Que el pecat, doncs, no regni
en el vostre cos mortal’ (Rm 6, 12).
Aquell qui es manté pur en les seves
accions, els seus pensaments iles
seves paraules, pot dir a Déu: ‘Vingui
el vostre Regne!’” (sant Ciril de
Jerusalem, Catecheses mystagogice,
5, 13)» (Catecisme, 2819). En
definitiva, en la segona peticio
manifestem el desig que Déu regni
actualment en nosaltres per la gracia,
que el seu regne a la terra s’estengui
cada dia més i que a la fi dels temps
regni plenament al cel sobre tothom.

Tercera peticio: “Faci’s la vostra
voluntat, aixi a la terra com es fa en el
cel”



La voluntat de Déu és que «tots els
homes se salvin i arribin al
coneixement de la veritat» (1 Tm 2,
4). Jesus ens ensenya que no s’entra
al regne del cel mitjancant paraules,
sind «el qui fa la voluntat del meu
Pare del cel» (Mt 7, 21). Per aixo, aqui
«al nostre Pare que uneixi la nostra
voluntat a la del seu Fill per complir
la seva voluntat, el seu designi de
salvacio per a la vida del mon.
Nosaltres en som radicalment
impotents, pero units a Jesus i amb el
poder del seu Esperit Sant, li podem
lliurar la nostra voluntat i decidir
d’escollir allo que el seu Fill sempre
ha escollit: fer el que agrada al Pare
(Cf. Jn 8, 29)» (Catecisme, 2825). Quan
en el Parenostre preguem faci’s la
vostra voluntat, aixi a la terra com es
fa en el cel, no ho demanem «en el
sentit que Déu faci el que vulgui, sino
que nosaltres siguem capacos de fer
el que Déu vol».” D’altra banda,
I’expressio a la terra com en el cel
manifesta que en aquesta peticio



anhelem que, aixi com s’ha complert
la voluntat de Déu en els angels i els
benaurats del cel, també es compleixi
en els qui encara som a la terra.

Quarta peticio: “El nostre pa de cada
dia doneu-nos, Senyor, el dia d’avui”

Aquesta peticio expressa
I’abandonament filial dels fills de
Déu, ja que «el Pare, que ens dona la
vida, no pot deixar de donar-nos
I’aliment necessari a la vida, tots els
béns “convenients”, materials i
espirituals» (Catecisme, 2830). «El
sentit especificament cristia
d’aquesta quarta peticio es refereix
al Pa de Vida: la Paraula de Déu que
s’ha d’acollir en la fe, el Cos del Crist
rebut en I’Eucaristia (Cf. Jn 6,

26-58)» (Catecisme, 2835). L’expressio
de cada dia, «presa en sentit
temporal és una repeticio pedagogica
d’“avui” (Cf. Ex 16, 19-21) per a
confirmar-nos en una confianca
“sense reserves”. Presa en sentit



qualitatiu significa el necessari per a
la vida, i més ampliament tot bé
suficient per a la subsisténcia (Cf. 1
Tm 6, 8)» (Catecisme, 2837).

Cinquena peticio: “Perdoneu les
nostres culpes aixi com nosaltres
perdonem els nostres deutors”

En aquesta nova peticié comencem
reconeixent la nostra condicio de
pecadors: «Tornem a Ell, com el fill
prodig (Cf. Lc 15, 11-32),1 ens
reconeixem pecadors, davant Ell,
com el publica (Cf. Lc 18, 13). La
nostra peticié comenca per una
“confessio” en que confessem alhora
la nostra miseria i la seva
Misericordia» (Catecisme, 2839). Pero
aquesta peticio no sera escoltada si
abans no hem respost a una
exigéncia: perdonar nosaltres els
nostres deutors. I la rao és la seguent:
«Aquesta onada de misericordia no
pot penetrar en el nostre cor mentre
no hagim perdonat aquells que ens



han ofes. ’amor, com el Cos del Crist,
és indivisible: no podem estimar el
Déu que no veiem si no estimem el
germa, la germana, que veiem (Cf. 1
Jn 4, 20). En la negativa a perdonar
els nostres germans i germanes, el
nostre cor es tanca, la seva duresa el
fa impermeable a ’'amor
misericordios del Pare» (Catecisme,
2840).

Sisena peticio: “No permeteu que
nosaltres caiguem a la temptacio”

Aquesta peticio esta relacionada amb
I’anterior, perque el pecat és
consequencia del consentiment lliure
a la temptacio. Per aixo, ara
«demanem al nostre Pare que no ho
“permeti” [...]. Li demanem que no
ens deixi prendre el cami que
condueix al pecat. Estem
compromesos en el combat “entre la
carn i ’Esperit”. Aquesta peticio
implora I’Esperit de discerniment i
de forca» (Catecisme, 2846). Déu ens



dona sempre la seva gracia per
vencer les temptacions: «Déu és fidel
1 no permetra que sigueu temptats
per damunt de les vostres forces. I,
juntament amb la prova, us donara
el mitja de sortir-ne i poder-la
suportar» (1 Co 10, 13), pero per
vencer sempre les temptacions cal
pregar: «Un combat i una victoria
com aquests nomeés son possibles en
la pregaria. Per la seva pregaria,
Jesus és vencedor del Temptador, des
del comencament (Cf. Mt 4, 11)ien
I'ultim combat de la seva agonia (Cf.
Mt 26, 36-44). En aquesta peticio al
nostre Pare, Crist ens uneix al seu
combat i a la seva agonia. [...].
Aquesta peticio pren tot el seu sentit
dramatic en relacié amb la temptacio
final del nostre combat a la terra;
demana la perseveranca final. “Vinc
com un lladre: felig el qui vetlla” (Ap
16, 15)» (Catecisme, 2849).

Setena peticio: “Ans deslliureu-nos de
qualsevol mal”



L'ultima peticio esta continguda en
I’oracid sacerdotal de Jesus al seu
Pare: «No et demano que els treguis
del mon, sino que els preservis del
Maligne» (Jn 17, 15). En efecte, en
aquesta peticio, «el Mal no és una
abstraccid, sino que designa una
persona, Satanas, el Maligne, ’angel
que s’oposa a Déu. El

“diable” (diabolos) és aquell qui “es
posa de traves” en el designi de Déu i
de la seva “obra de salvacig” feta
realitat en el Crist» (Catecisme, 2851).
A més, «quan demanem d’ésser
alliberats del Maligne, preguem
igualment per ser alliberats de tots
els mals, presents, passats i futurs,
dels quals és I’autor o

I'instigador» (Catecisme, 2854),
especialment del pecat, I'inic mal
veritable,"” i de la pena
corresponent, que és la condemnacio
eterna. Els altres mals i tribulacions
es poden convertir en béns, si els
acceptem i els unim als patiments de
Crist a la creu.



Manuel Belda

Bibliografia basica

— Catecisme de UEsglésia Catolica,
2759-2865.

Lectures recomanades

— Francesc, Catequesi sobre el Pare
Nostre. Es tracta de les catequesis
impartides pel Sant Pare, durant 16
audiéncies generals dels dimecres,
entre el desembre del 2018 i el maig
del 2019.

— Benet XVI-Joseph Ratzinger, Jestis
de Nazaret, La Esfera de los Libros,
Madrid, 2007, p. 161-205 (capitol
dedicat a I’Oracio del Senyor).



— Sant Josepmaria, homilies El tracte
amb Déu i Vers la santedat, a: Amics
de Déu, 142-153 i 294-316.

™ Sant Joan Pau II, Al-locucid, 1.VIL.
1987, 3.

“ Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 13.

I Ihidem, 36.
“ Ibidem, 64.

BI'Sant Francesc de Sales, Converseses
espirituals, num. 16, 7, en Obres
Selectes de sant Francesc de Sales, vol.
I, p. 724.

® Sant Josepmaria, Cami, nim. 864.

"I Sant Tomas d’Aquino, Summa
theologice, 11-11, 83, 9.



) Sant Cipria, De dominica oratione,
12.

1 Ibidem, 14.

19 cf. Sant Josepmaria, Cami, 386.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-
pregaria-del-parenostre/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-pregaria-del-parenostre/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-pregaria-del-parenostre/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-36-la-pregaria-del-parenostre/

	Tema 36. La pregària del Parenostre

