
opusdei.org

Tema 35. La pregària
en la vida cristiana

Els continguts de la pregària
poden ser molts i variats. La
pregària de petició forma part
de l’experiència religiosa
universal. El reconeixement
dels béns rebuts impulsa a
dirigir l’esperit cap a Déu.
També és part essencial de la
pregària reconèixer i proclamar
la grandesa de Déu. El
Catecisme distingeix entre
pregària vocal, meditació i
pregària de contemplació. Totes
tres tenen en comú un tret
fonamental: el recolliment del
cor.



25/01/2023

Índex

• Què és la pregària

• Expressions o formes de la pregària

• Condicions i característiques de la
pregària

• Necessitat de la pregària cristiana

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades

Què és la pregària

El català té dos termes per designar
la relació d’amor conscient i
col·loquial de l’home amb Déu: 
pregària i oració. La paraula pregària



prové del verb llatí precor, que vol
dir “pregar”, acudir a algú sol·licitant
un benefici. El terme oració prové
del substantiu llatí oratio, que vol dir
“parla”, discurs, llenguatge.

Les definicions que es donen de 
pregària solen reflectir aquestes
diferències de matís que acabem de
trobar en al·ludir a la terminologia.
Per exemple, sant Joan Damascè la
considera «l’elevació de l’ànima cap
a Déu o la petició a Déu de béns
convenients» (De fide orthodoxa, III,
24: p. 94, 1098D); mentre que per a
sant Joan Clímac es tracta més aviat
d’una «conversa familiar i unió de
l’home amb Déu» (Scala paradisi,
grau 28: p. 88, 1129). Per la seva part,
Santa Teresa del Nen Jesús defineix
la pregària com «un impuls del cor,
és una simple mirada dirigida al cel,
és un crit de reconeixement i d’amor
tant en la prova com en
l’alegria» (Manuscrit autobiogràfic C,
25 r).



Els continguts de la pregària, com els
de qualsevol diàleg d’amor, poden
ser molts i variats. Tanmateix, se
n’han de destacar alguns
d’especialment significatius:

1) Petició

És freqüent la referència a la
pregària impetratòria en tota la
Sagrada Escriptura; també en llavis
de Jesús, que no només la fa servir,
sinó que també convida a demanar,
ponderant el valor i la importància
d’una pregària senzilla i confiada. La
tradició cristiana ha reiterat aquesta
invitació i l’ha posada en pràctica de
moltes maneres: petició de perdó,
petició per la salvació d’un mateix i
per la dels altres, petició per
l’Església i per l’apostolat, petició per
les necessitats més variades, etc.

De fet, la pregària de petició forma
part de l’experiència religiosa
universal. El reconeixement, tot i que
de vegades difús, de la realitat de



Déu (o més genèricament d’un ésser
superior) provoca la tendència de
dirigir-s’hi i de sol·licitar-ne la
protecció i l’ajuda. Certament,
l’oració no s’esgota en la pregària,
però la petició és una manifestació
decisiva de l’oració pel que fa al
reconeixement i a l’expressió de la
condició creada de l’ésser humà i de
la seva dependència absoluta d’un
Déu l’amor del qual ens fa conèixer
la fe de manera plena (Cf. Catecisme,
2629.2635).

2) Acció de gràcies

El reconeixement dels béns rebuts i,
a través d’aquests, de la
magnificència i la misericòrdia
divines impulsa a dirigir l’esperit cap
a Déu per proclamar-li i agrair-li els
seus beneficis. L’actitud d’acció de
gràcies omple de principi a fi la
Sagrada Escriptura i la història de
l’espiritualitat. L’una i l’altra posen
de manifest que quan aquesta



actitud arrela en l’ànima, dona lloc a
un procés que porta a reconèixer
com a do diví tot el que s’esdevé, no
només les realitats que l’experiència
immediata acredita com a
gratificants, sinó també aquelles
altres que poden semblar negatives o
adverses.

Conscient que l’acció d’esdevenir se
situa sota el designi amorós de Déu,
el creient sap que tot redunda en bé
de qui —cada home— és objecte de
l’amor diví (Cf. Rm 8, 28).
«Acostuma’t a enlairar el cor a Déu,
en acció de gràcies, moltes vegades al
dia. —Perquè et dona això i allò. —
Perquè t’han menyspreat. —Perquè
no tens allò que necessites o bé
perquè ho tens. Perquè ha fet tan
bonica la seva Mare, que també és
Mare teva. —Perquè ha creat el Sol i
la Lluna i aquella bestiola i aquella
altra planta. —Perquè va fer aquell
home eloqüent i a tu de llengua



embarbussada... Dona-li gràcies per
tot, perquè tot és bo» (Camí, 268).

3) Adoració i lloança

És part essencial de la pregària
reconèixer i proclamar la grandesa
de Déu, la plenitud del seu ésser, la
infinitud de la seva bondat i del seu
amor. Es pot arribar a la lloança a
partir de la consideració de la bellesa
i la magnitud de l’univers, com passa
en molts textos bíblics (Cf., per
exemple, Sl 19; Si 42, 15-25; Dn 3,
32-90) i en nombroses pregàries de la
tradició cristiana; o a partir de les
obres eminents i meravelloses que
Déu opera en la història de la
salvació, com passa en el Magnificat
(Lc 1, 46-55) o en els grans himnes
paulins (vegeu, per exemple, Ef 1,
3-14); o de fets petits i fins i tot
menuts en què es manifesta l’amor
de Déu.

En qualsevol cas, el que caracteritza
la lloança és que en aquesta la



mirada es dirigeix directament a Déu
mateix, tal com és per si mateix, en la
seva perfecció il·limitada i infinita.
«La lloança és la forma de pregària
que reconeix més immediatament
que Déu és Déu. El canta per Ell
mateix, li dona glòria, més enllà del
que fa, perquè ELL ÉS» (Catecisme,
2639). Per això està íntimament
unida a l’adoració, al reconeixement
—no només intel·lectual, sinó
existencial— de la petitesa de tota la
creació en comparació amb el
Creador i, en conseqüència, a la
humilitat, a l’acceptació de la
indignitat personal davant de qui ens
transcendeix fins a l’infinit; a la
meravella que causa el fet que aquest
Déu, al qual els àngels i l’univers
sencer rendeixen homenatge, s’hagi
dignat no només a fixar la mirada en
l’home, sinó a habitar en l’home; més
encara, a encarnar-se.

L’adoració, la lloança, la petició i
l’acció de gràcies resumeixen les



disposicions de fons que informen la
totalitat del diàleg entre l’home i
Déu. Sigui quin sigui el contingut
concret de la pregària, qui prega ho
fa sempre —d’una manera o una
altra, explícitament o implícitament
— adorant, lloant, suplicant,
implorant o donant gràcies a aquest
Déu al qual reverencia, al qual
estima i en el qual confia. Al mateix
temps, és important reiterar que els
continguts concrets de la pregària
poden ser molt variats. De vegades
s’hi acudirà per considerar passatges
de l’Escriptura, per aprofundir en
alguna veritat cristiana, per reviure
la vida de Crist, per sentir la
proximitat de Santa Maria... D’altres,
s’iniciarà a partir de la vida d’un
mateix per fer partícip Déu de les
alegries i els afanys, de les il·lusions i
els problemes que comporta
l’existència; o per trobar-hi suport o
consol; o per examinar davant de
Déu el propi comportament i arribar
a propòsits i decisions; o, més



senzillament, per comentar les
incidències de la jornada amb qui
sabem que ens estima.

La pregària, com a trobada entre el
creient i Déu, en qui el primer troba
suport i pel qual se sap estimat, pot
versar sobre la totalitat de les
incidències que formen part de
l’existència i sobre la totalitat dels
sentiments que el cor pot
experimentar. «M’has escrit: “Fer
oració és parlar amb Déu. Però, de
què?” —De què? D’Ell, de tu: alegries,
tristeses, èxits i fracassos, ambicions
nobles, preocupacions diàries...,
febleses!: i accions de gràcies i
peticions: i Amor i desgreuge. En
dues paraules: conèixer-lo i conèixer-
te: “tractar-se!”» (Camí, 91). Seguint
una via i l’altra, la pregària serà
sempre una trobada íntima i filial
entre l’home i Déu, que fomentarà el
sentit de la proximitat divina i
conduirà a viure cada dia de
l’existència de cara a Déu.



Expressions o formes de la
pregària

D’acord amb les maneres o les
formes en què la pregària es
manifesta, els autors acostumen a
oferir diverses distincions: pregària
vocal i pregària mental; pregària
pública i pregària privada; pregària
predominantment intel·lectual o
reflexiva i pregària afectiva; pregària
reglada i pregària espontània, etc. En
altres ocasions, els autors intenten
esbossar una gradació en la
intensitat de la pregària i distingir
entre pregària mental, pregària
afectiva, pregària de quietud,
contemplació, pregària unitiva...

El Catecisme de l’Església Catòlica
estructura la seva exposició
distingint entre: pregària vocal,
meditació i pregària de
contemplació. A les tres «un tret
fonamental els és comú: el
recolliment del cor. Aquesta cura per



conservar la Paraula i per viure en
presència de Déu fa d’aquestes tres
expressions uns temps importants de
la vida de pregària» (Catecisme,
2699). Fora d’això, una anàlisi del
text evidencia que quan el Catecisme
de l’Església Catòlica fa servir
aquesta terminologia, no fa
referència a tres graus de la vida de
pregària, sinó més aviat a dues vies,
la pregària vocal i la meditació, i les
presenta totes dues com a aptes per
conduir a aquest cim en la vida de
pregària que és la contemplació. En
la nostra exposició ens basarem en
aquest esquema.

1) Pregària vocal

L’expressió “pregària vocal” apunta a
una oració que s’expressa vocalment,
és a dir, mitjançant paraules
articulades o pronunciades. Aquesta
primera aproximació, tot i que és
exacta, no va al fons de l’assumpte.
D’una banda, qualsevol diàleg



interior —encara que es pugui
qualificar d’exclusiu o
predominantment mental— fa
referència, en l’ésser humà, al
llenguatge; i, de vegades, al
llenguatge articulat en veu alta,
també en la intimitat de l’estança
d’un mateix. D’altra banda, cal
afirmar que la pregària vocal no és
una qüestió només de paraules, sinó
sobretot de pensament i de cor. Per
això és més exacte afirmar que la
pregària vocal és la que es fa
utilitzant fórmules preestablertes
tant llargues com breus
(jaculatòries), bé preses de la Sagrada
Escriptura (el parenostre,
l’avemaria...), bé rebudes de la
tradició espiritual (el Senyor meu
Jesucrist, elVeni Sancte Spiritus, la 
salve, el Recordeu-vos...).

Tot això, com és obvi, amb la
condició que les expressions o les
fórmules que es reciten vocalment
siguin una autèntica oració, és a dir,



que compleixin el requisit que qui les
recita ho faci no només amb la boca,
sinó amb la ment i el cor. Per això
sant Josepmaria afirma: «A poc a
poc. —Mira què dius, qui ho diu i a
qui. —Perquè això de parlar de
pressa, sense espai per a la
consideració, és soroll, rebombori de
llaunes. I et diré amb Santa Teresa
que no en dic oració, per més que
belluguis els llavis» (Camí, 85).

La pregària vocal té un paper decisiu
en la pedagogia de la pregària,
sobretot a l’inici del tracte amb Déu.
De fet, mitjançant l’aprenentatge del
senyal de la Creu i d’oracions vocals
el nen, i sovint també l’adult,
s’introdueix en la vivència concreta
de la fe i, per tant, de la vida de
pregària. No obstant això, el paper i
la importància de la pregària vocal
no es limiten a l’inici del diàleg amb
Déu, sinó que han d’acompanyar la
vida espiritual durant tot el seu
desenvolupament.



2) La meditació

Meditar vol dir aplicar el pensament
a la consideració d’una realitat o
d’una idea amb el desig de conèixer-
la i comprendre-la amb més
profunditat i perfecció. En un cristià,
la meditació —que sovint també es
designa pregària mental— implica
orientar el pensament cap a Déu tal
com s’ha revelat durant la història
d’Israel i de manera definitiva i plena
en Crist. I, des de Déu, dirigir la
mirada a l’existència d’un mateix per
valorar-la i acomodar-la al misteri de
vida, comunió i amor que Déu ha
revelat.

La meditació es pot desenvolupar de
manera espontània, en els moments
de silenci que acompanyen o
segueixen les celebracions
litúrgiques o arran de la lectura
d’algun text bíblic o d’un passatge
d’un autor espiritual. En altres
moments es pot concretar dedicant-



hi un temps específic. En qualsevol
cas, és obvi que —especialment a
l’inici, però no només llavors—
implica esforç, desig d’aprofundir en
el coneixement de Déu i de la seva
voluntat, i en l’afany personal efectiu
a fi de millorar la vida cristiana. En
aquest sentit, es pot afirmar que «la
meditació és, sobretot, una
recerca» (Catecisme, 2705); si bé
convé afegir que es tracta no de la
recerca d’alguna cosa, sinó d’algú. La
meditació cristiana no tendeix
només, ni primàriament, a
comprendre alguna cosa (en última
instància, a entendre la manera
d’actuar i de manifestar-se de Déu),
sinó a trobar-se amb Ell i, trobant-lo,
identificar-se amb la seva voluntat i
unir-s’hi.

3) La pregària contemplativa

El desenvolupament de l’experiència
cristiana i, en aquesta i amb aquesta,
el de la pregària condueixen a una



comunicació entre el creient i Déu
cada vegada més continuada, més
personal i més íntima. En aquest
horitzó se situa la pregària que el 
Catecisme qualifica de
contemplativa, que és fruit d’un
creixement en la vivència teologal
del qual flueix un sentit viu de la
proximitat amorosa de Déu; en
conseqüència, el tracte amb Déu es fa
cada vegada més directe, familiar i
confiat, i fins i tot, més enllà de les
paraules i del pensament reflex,
s’arriba a viure de fet en comunió
íntima amb Ell.

«Què és l’oració?», s’interroga el 
Catecisme de l’Església Catòlica a
l’inici de l’apartat dedicat a l’oració
contemplativa, per contestar de
seguida afirmant —amb paraules de
Santa Teresa de Jesús— que no és res
més que «un intercanvi íntim
d’amistat, en el qual hom enraona
sovint de tu a tu amb aquest Déu per
qui se sap estimat» (Llibre de la vida,



8, 5). L’expressió “oració
contemplativa”, tal com la fa servir el
Catecisme de l’Església Catòlica i
molts altres escrits anteriors i
posteriors, remet doncs al que es pot
qualificar de zenit de la
contemplació; és a dir, el moment en
què, per acció de la gràcia, l’esperit
és conduït fins al llindar de l’aspecte
diví transcendint tota altra realitat.
Però també, i més àmpliament, a un
creixement viu i sentit de la
presència de Déu i del desig d’una
comunió profunda amb Ell. I això
tant en els temps dedicats
especialment a la pregària com en el
conjunt de l’existència. En resum, la
pregària està cridada a embolcallar
tota la persona humana —
intel·ligència, voluntat i sentiments—
i arribar al centre del cor per
canviar-ne les disposicions, a
informar tota la vida del cristià, fent-
ne un altre Crist (Cf. Ga 2, 20).



Amb l’expressió “contemplatius
enmig del món”, sant Josepmaria
resumia un dels trets essencials de
l’esperit de l’Opus Dei, afirmant que
el cristià corrent, cridat a santificar-
se al mig del món, pot assolir la
plenitud de la contemplació sense
necessitat d’apartar-se de la seva
condició secular. Segons sant
Josepmaria, el cristià corrent està
cridat a ser contemplatiu
precisament en la seva vida
ordinària i a través d’aquesta, ja que
la contemplació no es limita a uns
moments concrets durant el dia
(estones dedicades expressament a
l’oració personal i litúrgica,
participació en la santa Missa, etc.),
sinó que pot incloure tota la jornada,
fins a arribar a ser una oració
contínua, en què l’ànima «se sap
també esguardada amorosament per
Déu, tothora» (Amics de Déu, 307).
Per això, afirma: «Voldria que avui
[...] ens persuadíssim definitivament
de la necessitat de disposar-nos a



ésser ànimes contemplatives, enmig
del carrer, de la feina, amb una
conversa contínua amb el nostre
Déu, que no ha de decaure al llarg
del dia. Si pretenem de seguir
lleialment els passos del Mestre,
aquest és l’únic camí» (Amics de Déu,
238).

Condicions i característiques de la
pregària

La pregària, com tot acte plenament
personal, requereix atenció i
intenció, consciència de la presència
de Déu i diàleg efectiu i sincer amb
Ell. La condició perquè tot això sigui
possible és el recolliment. La veu 
recolliment significa l’acció per la
qual la voluntat, en virtut de la
capacitat de domini sobre el conjunt
de les forces que integren la
naturalesa humana, intenta moderar
la tendència a la dispersió i,
d’aquesta manera, promoure
l’assossec i la serenitat interiors.



Aquesta actitud és essencial en els
moments dedicats especialment a la
pregària, tallant amb altres tasques i
intentant evitar les distraccions. Però
no s’ha de limitar a aquests
moments: sinó que s’ha d’estendre
fins a arribar al recolliment habitual,
que s’identifica amb una fe i un amor
que, omplint el cor, porten a intentar
viure la totalitat de les accions amb
referència a Déu, bé expressament,
bé implícitament.

Una altra de les condicions de la
pregària és la confiança. Sense una
confiança plena en Déu i en el seu
amor no hi haurà pregària, almenys
pregària sincera i capaç de superar
les proves i les dificultats. No es
tracta només de la confiança en què
una determinada petició sigui atesa,
sinó de la seguretat que es té en qui
sabem que ens estima i ens comprèn,
i davant de qui, per tant, es pot obrir
el cor sense reserves (Cf. Catecisme,
2734-2741).



De vegades la pregària és el diàleg
que brolla fàcilment, fins i tot
acompanyat de goig i de consol, des
del fons de l’ànima; però en altres
moments —potser més sovint— pot
reclamar decisió i afany. Llavors es
pot insinuar el desànim que suposa
pensar que el temps dedicat al tracte
amb Déu no té sentit (Cf. Catecisme,
núm. 2728). En aquests moments, es
posa de manifest la importància
d’una altra de les qualitats de la
pregària: la perseverança. La raó de
ser de la pregària no és l’obtenció de
beneficis, ni la cerca de satisfaccions,
complaences o consols, sinó la
comunió amb Déu; d’aquí la
necessitat i el valor de la
perseverança en la pregària, que és
sempre —amb ànim i goig o sense—
una trobada viva amb Déu (Cf. 
Catecisme, 2742-2745, 2746-2751).

Un tret específic, i fonamental, de la
pregària cristiana és el seu caràcter
trinitari. Aquest és fruit de l’acció de



l’Esperit Sant que, infonent i
estimulant la fe, l’esperança i l’amor,
ens fa créixer en la presència de Déu,
fins a adonar-nos que som alhora a la
terra, on vivim i treballem, i al cel,
present al nostre cor per la gràcia. El
cristià que viu de la fe se sap
convidat a tractar els àngels i els
sants, Santa Maria i, de manera
especial, Crist, Fill de Déu encarnat,
en la humanitat del qual percep la
divinitat de la seva persona. I,
seguint aquest camí, reconeix la
realitat de Déu Pare i del seu amor
infinit, i el tracta cada vegada amb
més profunditat i confiança.

La pregària cristiana és, per això i de
manera eminent, una pregària filial.
La pregària d’un fill que en tot
moment —en l’alegria i en el dolor,
en el treball i en el descans— es
dirigeix amb senzillesa i sinceritat al
seu Pare per posar a les seves mans
els afanys i els sentiments que
experimenta al seu cor, amb la



seguretat de trobar-hi comprensió i
acollida. Més encara, un amor en què
tot té sentit.

Necessitat de la pregària cristiana

D’acord amb el que hem vist, queda
clar que la pregària no és quelcom
optatiu per a la vida espiritual, sinó
una necessitat vital, com afirma el 
Catecisme de l’Església Catòlica (núm.
2744):

«Pregar és una necessitat vital: si no
ens deixem portar per l’Esperit,
caiem en l’esclavitud del pecat (Cf. 
Ga 5, 16-25). Com pot l’Esperit Sant
ser “vida nostra”, si el nostre cor està
lluny seu? No hi ha res com l’oració:
fa possible el que és impossible, fàcil el
que és difícil. És impossible que l’home
que prega pugui pecar (sant Joan
Crisòstom, Sermons d’Ana, 4, 5: p. 54,
666). Qui prega se salva certament,
qui no prega es condemna certament
(sant Alfons Maria de Liguori, Del
gran mezzo della preghiera)».



Per això, el Catecisme de l’Església
Catòlica utilitza l’expressió «crida
universal a la pregària», en el
subtítol del capítol primer de la
quarta part del Catecisme (la
dedicada a la pregària): La revelació
de la pregària La crida universal a la
pregària. Tot i que aquesta expressió
encara no és freqüent, està molt
lligada a una altra de més coneguda:
«Vocació universal a la santedat en
l’Església», títol del capítol cinquè de
la Constitució dogmàtica Lumen
gentium, del Concili Vaticà II. Fa
l’efecte, doncs, que el Catecisme de
l’Església Catòlica, quan recorda els
ensenyaments de l’últim Concili
ecumènic, ha volgut posar així en
relleu la necessitat de la pregària per
assolir la santedat cristiana.

Precisament per això els sants han
insistit sempre en la necessitat de la
pregària per tenir vida espiritual i
progressar en aquesta. Per exemple,
santa Teresa de Jesús va escriure: «Fa



poc un gran lletrat em va dir que són
les ànimes que no tenen oració, com
un cos paralític o impedit, que tot i
que té peus i mans, no els pot
controlar».[1] I sant Francesc de Sales
predicava en un sermó: «Només les
bèsties no preguen, de manera que
els que no preguen, se’ls hi
assemblen».[2] Per la seva part, sant
Josepamria Escrivá afirma: «Sant
sense oració...? —No hi crec, en
aquesta santedat» (Camí, 107).

José Luis Illanes / Manuel Belda

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
2558-2758.

Lectures recomanades



— Congregació per a la Doctrina de
la Fe, La meditació cristiana. Carta
«Orationis Formas». Introducció i
comentaris, 15.X.1989.

— Catequesi del Papa Benet XVI sobre
l’oració. Són els textos de les
catequesis que el Papa Benet XVI va
impartir en les audiències generals
dels dimecres, des del maig del 2011
fins a l’octubre del 2012.

— Catequesi del Papa Francesc sobre
el Parenostre. Són els textos de les
catequesis que el Papa Francesc va
impartir durant les audiències
generals dels dimecres, des del
desembre del 2018 fins al maig del
2019.

— Catequesi del Papa Francesc sobre
la pregària. Són els textos de les
catequesis que el Papa Francesc va
impartir durant les audiències
generals dels dimecres, des del maig
del 2020 fins al juny del 2021.



— Sant Josepmaria, homilies El
triomf de Crist en la humilitat; 
L’eucaristia, misteri de fe i d’amor; 
L’Ascensió del Senyor al cel; El Gran
Desconegut i Per Maria, cap a Jesús, a:
És Crist que passa, 12-21, 83-94,
117-126, 127-138 i 139-149; homilies 
El tracte amb Déu; Vida d’oració i Vers
la santedat, a: Amics de Déu, 142-153,
238-257, 294-316.

[1] S. Teresa de Jesús, Moradas del
castillo interior. Primeras moradas, 1,
6, en Obras completas, «B. A. C., 212»,
Madrid, 19868, p. 474.

[2] S. Francesc de Sales, Œuvres de
Saint François de Sales, Evêque et
Prince de Genève et Docteur de
l’Eglise. Edition complète, Annecy
1892-1964, vol. 9, p. 62. La traducció
és nostra.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-35-la-
pregaria-en-la-vida-cristiana/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-35-la-pregaria-en-la-vida-cristiana/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-35-la-pregaria-en-la-vida-cristiana/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-35-la-pregaria-en-la-vida-cristiana/

	Tema 35. La pregària en la vida cristiana

