
opusdei.org

Tema 33. El setè i el
vuitè manaments

La vida cristiana s’esforça per
ordenar a Déu i a la caritat
fraterna els béns d’aquest món.
Són importants tant la
temprança, per moderar-ne l’ús
i la possessió, com la justícia,
que preserva els drets dels
altres. A aquestes dues virtuts
s’hi ha d’afegir la solidaritat. El
vuitè manament prohibeix
falsejar la veritat en les
relacions amb l’altre. Els
cristians tenen el deure de
donar testimoni de la Veritat
que és Crist i de reconèixer-lo
davant dels homes.



25/01/2023

Índex

• L’ús dels béns: temprança, justícia i
solidaritat

• La Doctrina social de l’Església

• El vuitè manament del Decàleg

• Donar testimoni de la veritat

• El respecte de la intimitat

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades

«El setè manament prohibeix de
prendre o retenir injustament el bé
de l’altre i de causar-li perjudici en
els seus béns de qualsevol manera



que sigui. Prescriu la justícia i la
caritat en la gestió dels béns
terrenals i dels fruits del treball de
l’home. Amb vista al bé comú, mana
que es respecti la destinació
universal dels béns i el dret de
propietat privada. La vida cristiana
s’esforça a ordenar a Déu i a la
caritat fraterna els béns d’aquest
món» (Catecisme, 2401).

Déu va confiar la terra a l’home
perquè la conreés i es beneficiés dels
seus fruits. Es tracta d’un do que Déu
dona a tots els homes, i per això
«l’apropiació dels béns és legítima
per garantir la llibertat i la dignitat
de les persones, per ajudar cadascun
a subvenir a les seves necessitats
fonamentals i a les necessitats
d’aquells la cura dels quals té
encarregada» (Catecisme, 2402). Això
no és contrari al dret a la propietat
privada, però, com ensenya el Concili
Vaticà II, aquesta ha de ser el curs
per a l’ajuda als més necessitats



(Gaudium et spes, 69, 1). L’Església ha
rebutjat tant les ideologies
totalitàries que pretenen acabar amb
la propietat privada, com el
capitalisme “salvatge” i
individualista que intenta acaparar
la majoria dels mitjans de producció
en poques mans, i deixar moltes
persones en una situació molt
precària.

L’ús dels béns: temprança, justícia
i solidaritat

En relació amb l’ús dels mitjans
creats són importants tant la
temprança, per moderar-ne l’ús i la
possessió, com la justícia, que
preserva els drets de l’altre. A
aquestes dues virtuts s’hi ha d’afegir
la solidaritat (Cf. Catecisme, 2407).

La virtut de la pobresa, com a part de
la temprança, no consisteix a no
tenir, sinó a estar desprès dels béns
materials, en acontentar-se amb el
que sigui suficient per viure amb



sobrietat i temprança,[1] i en
administrar els béns per servir els
altres. Nostre Senyor ens va donar
exemple de pobresa i despreniment
des que va venir al món fins a la seva
mort (Cf. 2 Co 8, 9). Així mateix, va
ensenyar el mal que pot causar
l’afecció a les riqueses: «Us asseguro
que un ric difícilment entrarà al
Regne del cel» (Mt 19, 23).

La justícia, com a virtut moral,
consisteix en l’hàbit mitjançant el
qual es dona a cadascú, amb voluntat
constant i ferma, el que li és degut.
La justícia entre persones singulars
s’anomena commutativa (per
exemple, l’acte de pagar un deute); la
justícia distributiva regula el que la
comunitat deu als ciutadans en
funció de les seves necessitats i les
seves contribucions; i la justícia legal
és la del ciutadà cap a la comunitat,
que es concreta, entre altres coses, en
el pagament dels impostos justos.[2]



La virtut de la solidaritat és «la
determinació ferma i perseverant
d’entossudir-se a favor del bé comú:
és a dir, del bé de tothom i de
cadascú, perquè tots som
veritablement responsables de tots».
[3] La solidaritat és «la partició dels
béns espirituals encara més que la
dels béns materials» (Catecisme,
1948).

El setè manament prohibeix prendre
o retenir injustament el que és
d’altri, o causar algun dany injust a
l’altre en els seus béns materials. Es
comet furt o robatori quan es prenen
ocultament els béns dels altres. La 
rapinya és l’acte d’apoderar-se
violentament de les coses alienes. El 
frau és el furt que es duu a terme
enganyant els altres amb trampes,
documents falsos, etc., o retenint el
salari just. La usura consisteix a
reclamar més interès del lícit per la
quantitat prestada (generalment,
aprofitant-se d’una situació de



necessitat material de l’altre). També
és il·lícita la corrupció, així com tota
mena de malbaratament.

Qui ha comès una injustícia, ha de
reparar el dany causat, en la mesura
que això sigui possible. La restitució
del que s’ha robat —o almenys el
desig i propòsit de restituir-ho— és
necessària per rebre l’absolució
sacramental. És excusa del deure de
restitució la impossibilitat física o
moral de fer-ho, mentre aquesta
duri. L’obligació es pot extingir, per
exemple, quan la persona creditora
perdona el deute.[4]

La Doctrina social de l’Església

El conjunt d’ensenyaments sobre els
principis que han de regular la vida
social s’anomena Doctrina social i
forma part de la doctrina moral
catòlica.[5] És important subratllar
que «els pastors de l’Església no han
d’intervenir directament en la
construcció política i en



l’organització de la vida social.
Aquesta tasca forma part de la
vocació dels fidels laics, que han
d’actuar amb iniciativa pròpia entre
els seus conciutadans» (Catecisme,
2442).

La missió de la Jerarquia de l’Església
és d’ordre divers a la missió de
l’autoritat política. El fi de l’Església
és sobrenatural i la seva missió és
conduir els homes a la salvació. Per
això, quan el Magisteri fa referència
a aspectes temporals del bé comú, ho
fa quan s’han d’ordenar al bé
suprem, el nostre últim fi. L’Església
expressa un judici moral, en matèria
econòmica i social, quan ho
exigeixen els drets fonamentals de la
persona o la salvació de les ànimes.

Alguns ensenyaments fonamentals
de la Doctrina social de l’Església
són: 1) la dignitat transcendent de la
persona humana i la inviolabilitat
dels seus drets; 2) el reconeixement



de la família com a cèl·lula bàsica de
la societat fundada en l’autèntic
matrimoni indissoluble, i la
necessitat de protegir-la i fomentar-
la a través de les lleis sobre el
matrimoni, l’educació i la moral
pública, i 3) els ensenyaments sobre
el bé comú i de la funció de l’Estat.
En els últims anys, el Magisteri ha
insistit en la rellevància de l’ecologia
i de la cura de la casa comuna com a
part important de la Doctrina social.
[6]

«El treball humà procedeix
immediatament de persones creades
a la imatge de Déu, i cridades a
prolongar, les unes amb les altres i
per les altres, l’obra de la creació
amb el domini sobre la terra (Cf. Gn
1, 8; Concili Vaticà II, Gaudium et
spes, 34; Joan Pau II, Centessimus
annus, 31). El treball, doncs, és un
deure: «Si algú no vol treballar, que
no mengi» (2 Te 3, 10; Cf. 1 Te 4, 11).
El treball fa honor als dons del



Creador i als talents rebuts. També
pot ser redemptor» (Catecisme, 2427).
Realitzant el treball en unió amb
Crist, l’home es fa col·laborador del
Fill de Déu en la seva obra
redemptora.[7] El treball és el mitjà de
santificació de les persones i de les
realitats terrenals, les informa amb
l’Esperit de Crist. «En haver estat
assumit per Crist, el treball se’ns
presenta com una realitat redimida i
redemptora: no solament és l’àmbit
en què l’home viu, sinó mitjà i camí
de santedat, realitat santificable i
santificadora».[8]

La justícia social és una expressió
que s’ha començat a utilitzar durant
el segle XX per referir-se a la
dimensió universal que han adquirit
els problemes de justícia. «La societat
assegura la justícia social quan
realitza les condicions que permeten
a les associacions i a les persones
d’obtenir allò que els és degut segons
la seva naturalesa i la seva



vocació» (Catecisme, 1928). Són molts
els elements que entren en joc quan
es tracta de justícia social: la
responsabilitat de l’Estat, el paper
dels empresaris, la possibilitat
d’accés al lloc de treball, etc.

A Evangelii gaudium es diu que «el
cor de Déu té un lloc preferencial
pels pobres, tant que fins Ell mateix
“es va fer pobre” (2 Co 8, 9). Tot el
camí de la nostra redempció està
signat pels pobres» (núm. 197). No es
tracta només de fer accions o
programes de promoció social, sinó
d’una actitud d’atenció posada en
l’altre, en el necessitat.

Dins d’aquest context, tenen una
importància particular la justícia i la
solidaritat entre les nacions. «Les 
nacions riques tenen una
responsabilitat moral greu amb
referència a aquelles que, per elles
mateixes, no poden assegurar els
mitjans del seu desenrotllament o



s’han vist impedides per tràgics
esdeveniments històrics. És un deure
de solidaritat i de caritat; és també
una obligació de justícia, si el
benestar de les nacions riques prové
de fonts que no han estat pagades
equitativament» (Catecisme, 2439).

El vuitè manament del Decàleg

«El vuitè manament prohibeix que es
tergiversi la veritat en les relacions
amb els altres. Les ofenses a la
veritat expressen amb paraules o
actes un refús a comprometre’s en la
rectitud moral» (Catecisme, 2464).

La inclinació de l’home a conèixer la
veritat i a manifestar-la de paraula i
obra s’ha torçat pel pecat, que ha
ferit la natura amb la ignorància de
l’intel·lecte i amb la malícia de la
voluntat. A conseqüència del pecat,
l’amor a la veritat ha disminuït i els
homes s’enganyen els uns als altres,
moltes vegades per egoisme i interès
propi. Amb la gràcia de Crist el



cristià pot fer que la seva vida estigui
governada per la veritat.

La virtut que inclina a dir sempre la
veritat s’anomena veracitat,
sinceritat o franquesa (Cf. Catecisme,
2468). Hi ha tres aspectes
fonamentals d’aquesta virtut:

—sinceritat amb un mateix: és
reconèixer la veritat sobre la
conducta, externa i interna, d’un
mateix: intencions, pensaments,
afectes, etc.; sense por d’esgotar la
veritat, sense tancar els ulls a la
realitat;[9]

—sinceritat amb els altres: seria
impossible la convivència humana si
els homes no tinguessin confiança
recíproca, és a dir, si no es diguessin
la veritat o no es comportessin, per
exemple, respectant els contractes, o
més en general els pactes, la paraula
compromesa (Cf. Catecisme, 2469);



—sinceritat amb Déu: Déu ho veu tot,
però com que som fills seus, vol que
li ho manifestem. «Un fill de Déu
tracta el Senyor com a Pare. El seu
tracte no és un obsequi servil, ni una
reverència formal, de mera cortesia,
sinó que és ple de sinceritat i de
confiança. Déu no s’escandalitza dels
homes. Déu no es cansa de les
nostres infidelitats. El nostre Pare del
Cel perdona qualsevol ofensa, quan
el fill hi retorna altra vegada, quan es
penedeix i demana perdó. Nostre
Senyor és tan Pare, que preveu els
nostres desigs d’ésser perdonats, i
s’avança, obrint-nos els braços amb
la seva gràcia».[10]

La sinceritat en el sagrament de la
confessió i en la direcció espiritual
són mitjans d’eficàcia extraordinària
per créixer en vida interior: en
senzillesa, en humilitat i en les altres
virtuts.[11] La sinceritat és essencial
per perseverar en el seguiment de



Crist, perquè Crist és la Veritat (Cf. Jn
14, 6).

La Sagrada Escriptura ensenya que
s’ha de dir la veritat amb caritat (Ef
4, 15). La sinceritat, com totes les
virtuts, s’ha de viure per amor i amb
amor (a Déu i als homes): amb
delicadesa i comprensió. Una bonica
manifestació és la correcció fraterna,
una pràctica evangèlica (Cf. Mt 18,
15) que consisteix a advertir algú
d’una falta que ha comès o d’un
defecte, perquè es corregeixi. És una
gran manifestació d’amor a la veritat
i de caritat. De vegades pot ser un
deure greu.

Donar testimoni de la veritat

«El testimoniatge és un acte de
justícia que estableix o fa conèixer la
veritat» (Catecisme, 2472). Els
cristians tenen el deure de donar
testimoni de la Veritat que és Crist i
de reconèixer-lo davant dels homes.



«El martiri és el testimoniatge
suprem donat a la fe; significa un
testimoniatge que arriba a la mort. El
màrtir dona testimoni del Crist, mort
i ressuscitat, al qual està unit per la
caritat» (Catecisme, 2473). Encara
que la majoria dels cristians no
estiguin cridats a aquesta expressió
extrema d’amor a Déu, tots han de
manifestar la veritat de Déu i del que
Déu ha revelat fins i tot a costa de
perdre el seu prestigi o la seva
posició social. De vegades, la
sinceritat està cridada a complir,
amb l’ajuda de la fortalesa
sobrenatural, actes heroics en
defensa de la veritat.

A Evangelii gaudium s’assenyalen
alguns dels pecats contra la veracitat
com a exemples paradigmàtics
d’actituds que impedeixen una
evangelització convincent i atractiva
(Cf. núm. 100).



«La mentida consisteix a dir una cosa
falsa amb intenció d’enganyar” (sant
Agustí, De mendacio, 4, 5). El Senyor
denuncia en la mentida una obra
diabòlica: “Vosaltres teniu per pare el
diable (...), no hi ha veritat en ell.
Quan profereix la mentida, parla del
que és seu, perquè és mentider i pare
de la mentida” (Jn 8, 44)» (Catecisme,
2482). La gravetat es mesura en
funció de la veritat que contrasta, de
la intenció de qui la diu i de les
conseqüències de la mentida. Pot ser
matèria de pecat mortal quan lesiona
greument les virtuts de la justícia i la
caritat.

«Quan es fa públicament, una
afirmació contrària a la veritat
revesteix una gravetat particular.
Davant un tribunal, és un fals
testimoni. Si s’afirma amb jurament,
és un perjuri» (Catecisme, 2476).

El dret a l’honor i a la bona fama —
tant propi com aliè— és un bé més



preciós que les riqueses, i de gran
importància per a la vida personal,
familiar i social. Els pecats contra la
bona fama de les persones són:

—el judici temerari: es produeix
quan, sense prou fonament, s’admet
com a veritable una suposada culpa
moral de l’altre (per exemple, jutjar
que algú ha obrat amb mala intenció,
sense que consti així). «No judiqueu,
i no sereu judicats; no condemneu, i
no sereu condemnats» (Lc 6, 37) (Cf. 
Catecisme, 2477);

—la difamació: és qualsevol atemptat
injust contra la fama de l’altre. Pot
ser de dos tipus: la detracció o
maledicència ("maldir"), que
consisteix a revelar pecats o defectes
realment existents de l’altre, sense
una raó proporcionadament greu
(s’anomena murmuració quan es fa a
l’esquena de l’acusat), i la calúmnia,
que consisteix a atribuir a l’altre
pecats o defectes falsos. La calúmnia



conté una doble malícia: contra la
veracitat i contra la justícia (molt
més greu com més punyent sigui la
calúmnia i com més es difongui).

Convé evitar la lleugeresa en el
parlar o en la loquacitat (Cf. Mt 12,
36), ja que això porta fàcilment a la
mentida (apreciacions inexactes o
injustes, exageracions, de vegades
calúmnies). Actualment, aquestes
ofenses a la veritat o a la bona fama
són freqüents en els mitjans de
comunicació. També per aquesta raó
cal exercir un esperit crític sa quan
es reben notícies de diaris, revistes,
TV, etc., així com de xarxes socials.
Una actitud ingènua o crèdula porta
a la formació de judicis falsos[12] o a
la difusió indiscriminada de
continguts sense contrastar.

Sempre que s’hagi difamat (bé amb
la detracció, bé amb la calúmnia), hi
ha l’obligació de posar els mitjans



possibles per tornar a l’altre la bona
fama que injustament s’ha lesionat.

Cal evitar la cooperació en aquests
pecats. Cooperen a la difamació, tot i
que en un grau diferent, el qui
escolta amb gust el difamador i
gaudeix amb el que diu; el superior
que no impedeix la murmuració
sobre el súbdit, i qualsevol que —
encara que li desagradi el pecat de
detracció—, per por, negligència o
vergonya, no corregeix o no rebutja
el difamador o el calumniador, i el
que divulga a la lleugera
insinuacions d’altres persones contra
la fama d’un tercer.[13]

El respecte de la intimitat

«El bé i la seguretat d’altri, el
respecte a la vida privada i el bé
comú són raons suficients per callar
allò que no ha de ser conegut, o per
emprar un llenguatge discret. El
deure d’evitar l’escàndol imposa
sovint una discreció molt estricta.



Ningú no té obligació de revelar la
veritat al qui no té dret a conèixer-
la» (Catecisme, 2489).

«El secret del sagrament de la
Reconciliació és sagrat, i no es pot
trair per cap pretext. “El sigil
sacramental és inviolable; per això,
al confessor, no li és lícit de delatar el
penitent de paraula o de qualsevol
manera o per qualsevol motiu” (CIC,
983, §1)» (Catecisme, 2490).

S’han de guardar els secrets
professionals i, generalment, tot
secret natural. Revelar aquests
secrets representa una falta de
respecte a la intimitat de les
persones, i pot constituir un pecat
contra la justícia.

Els mitjans de comunicació social
exerceixen una influència
determinant en l’opinió pública. Des
de la implantació d’internet,
l’expansió de les xarxes socials i la
missatgeria instantània, cadascú té la



responsabilitat sobre els continguts
que crea i/o difon. Són un camp
importantíssim d’apostolat per a la
defensa de la veritat i la
cristianització de la societat.

Pau Agulles-Pablo Requena

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
2401-2499.

— Francesc, Evangelii gaudium,
186-216.

Lectures recomanades

— Sant Josepmaria, homilia Viure de
cara a Déu i de cara als homes, a: 
Amics de Déu, 154-174.



— Sant Josepmaria, homilia El
respecte cristià a la persona i a la
seva llibertat, a: És Crist que passa,
67-72.

[1] Cf. Sant Josepmaria, Camí, 631.

[2] Catecisme, 2411.

[3] Joan Pau II, Sollicitudo rei socialis,
30.XII.1987, 38.

[4] «Els qui d’una manera directa o
indirecta s’han apoderat d’un bé que
no és seu, tenen obligació de
restituir-lo, o de tornar l’equivalent
en naturalesa o en espècie, si la cosa
ha desaparegut, així com els fruits o
els avantatges que legítimament
n’hauria obtingut el seu propietari.
També estan obligats a restituir, a
proporció de les seves
responsabilitats i profits, tots els qui
han participat al robatori d’alguna



manera, o se n’han aprofitat amb
coneixement de causa. Per exemple:
els qui l’han manat, l’han ajudat o
l’han encobert» (Catecisme, 2412).

[5] Cf. Joan Pau II, Sollicitudo rei
socialis, 41.

[6] Cf. Francesc, Laudato sì, 63.

[7] Ibídem, 98.

[8] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 47.

[9] Cf. Sant Josepmaria, Camí, 33 i 34; 
Solc, 148: «sinceritat “salvatge” a
l’examen de consciència».

[10] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 64.

[11] Cf. Sant Josepmaria, Forja,
126-128.

[12] «Els mitjans de comunicació social
(en particular els mass media) poden
engendrar una certa passivitat entre



els usuaris, tot convertint aquests
darrers en consumidors poc crítics
dels missatges o dels espectacles. Els
usuaris han d’imposar-se moderació
i disciplina amb referència als mass
media. Han de formar-se una
consciència il·lustrada i recta per
resistir més fàcilment les influències
poc honestes» (Catecisme, 2496). En
difondre la informació, els
professionals de l’opinió pública
estan obligats «a servir la veritat i a
no ofendre la caritat. Procuraran
respectar [...] la naturalesa dels fets i
els límits del judici crític sobre les
persones. No han de cedir a la
difamació» (Catecisme, 2497).

[13] Cf. Sant Josepmaria, Camí, 49. La
murmuració és, en particular, un
enemic nefast de la unitat en
l’apostolat: «és una ronya que
embruta i entrebanca l’apostolat. —
Va contra la caritat, treu forces, lleva
la pau, i fa perdre la unió amb



Déu» (san Josepmaria, Camí, 445. Cf. 
Ibídem, 453).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-33-el-
sete-i-el-vuite-manaments/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-33-el-sete-i-el-vuite-manaments/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-33-el-sete-i-el-vuite-manaments/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-33-el-sete-i-el-vuite-manaments/

	Tema 33. El setè i el vuitè manaments

