opusdei.org

Tema 31. El cinque
manament

Ningu en cap circumstancia no
pot reivindicar per a ell el dret
de destruir directament un
ésser huma innocent. El cinqueé
manament també prohibeix
colpejar, ferir o fer qualsevol
dany injust a un mateix i als
altres al cos, bé directament, bé
a través d’altres persones; aixi
com ofendre’l amb paraules
injurioses o voler-li mal. En
relacio amb I’avortament i
I’eutanasia cal recordar que el
respecte de la vida ha de ser
reconegut com el confi que cap
activitat individual o estatal pot
superar.



25/01/2023

Index
 La vida humana és sagrada

* El deure moral de conservar la vida
ila salut

e [’avortament
« Fl suicidi i ’eutanasia
» La pena de mort

* Bibliografia basica

La vida humana és sagrada

«La vida humana és sagrada, perque,
des del seu origen, suposa l’accid
creadora de Déu i sempre es manté
en una relacio especial amb el



Creador, el seu unic fi [...]; ningu en
cap circumstancia no pot reivindicar
per a ell el dret de destruir
directament un ésser huma
innocent» (Catecisme, 2258).

L’home ha estat creat a imatge i
semblanca de Déu (Cf. Gn 1, 26-27).
Es algu singular: I'inica criatura
d’aquest mon a la qual Déu estima
per si mateixa. Esta destinat a
coneéixer i estimar Déu eternament.
Aqui arrela el fonament ultim de la
sacralitat i de la dignitat humana; i
en el seu vessant moral, del
manament “no mataras”. L’enciclica
Evangelium vitae (1995), que ofereix
una bonica meditacio sobre el valor
de la vida humana i la seva crida a la
vida eterna de comunidé amb Déu,
explica que «de la sacralitat de la
vida deriva el seu caracter
inviolable» (num. 40). Després del
diluvi, en I’alianca amb Noe, apareix
clarament establerta la imatge de



Déu com a base de la condemna de
I’homicidi (Cf. Gn 9, 6).

Deixar la vida en mans de ’home
implica un poder de disposicid, que
comporta saber-lo administrar com
una col-laboracié amb Déu. Aixo
exigeix una actitud d’amor i de
servel, i no de domini arbitrari: es
tracta d’un senyoriu ministerial, no
absolut, reflex del senyoriu unic i
infinit de Déu.”

El llibre del Genesi presenta I’abus
contra la vida humana com una
consequeéncia del pecat original.
Jahve es manifesta sempre com a
protector de la vida: fins i tot de la de
Cain, després que matés el seu germa
Abel. Ningu no ha de fer justicia pel
seu compte, i ningu no es pot atorgar
el dret de disposar de la vida dels
altres (Cf. Gn 4, 13-15).

Tot i que aquest manament fa
referéncia especificament als éssers
humans, ens recorda la necessitat de



tenir cura de la resta de criatures
vivents i de la nostra casa comuna. A
I’enciclica Laudato si (2015) es
llegeix: «Quan el cor esta
auténticament obert a una comunio
universal, res ni ningu no esta exclos
d’aquesta fraternitat. Per conseguent,
també és veritat que la indiferencia o
la crueltat davant les altres criatures
d’aquest mon sempre acaben
traslladant-se d’alguna manera al
tracte que donem a altres éssers
humans. El cor ésun de sol, ila
mateixa miseria que porta a
maltractar un animal no triga a
manifestar-se en la relacio amb les
altres persones. Tot acarnissament
amb qualsevol criatura “és contrari a
la dignitat humana”» (nam. 92).

Aquest manament, com la resta,
troba la seva plenitud de sentit en
Jesucrist, i concretament en el sermo
de la muntanya: «Ja sabeu que es va
dir als antics: “No matis”, i el qui
mati sera condemnat pel tribunal.



Doncs jo us dic: El qui s’irriti amb el
seu germa sera condemnat pel
tribunal; el qui 'insulti sera
condemnat pel Sanedri, i el qui el
maleeixi acabara al foc de I'infern.
Per aixo, si en el moment de
presentar la teva ofrena a I’altar, alli
et recordes que el teu germa té
alguna cosa contra tu, deixa alli
mateix, davant I’altar, la teva ofrena i
ves primer a fer les paus amb el teu
germa; ja tornaras despres a
presentar la teva ofrena» (Mt 5,
21-24). El manament de salvaguardar
la vida de ’home «conté el seu
aspecte més profund en I’exigencia
de veneracio i amor envers cada
persona ila seva vida»."

El deure moral de conservar la
vida i la salut

La vida humana es rep com un do de
Déu molt preuat que s’ha de protegir
i conservar. El Catecisme explica que
hem de cuidar de la salut de manera



raonable, tenint sempre en compte
les necessitats dels altres i del bé
comu (num. 2288). Alhora, recorda
que no és un valor absolut: la moral
cristiana s’oposa a una concepcio
neopagana que promou el culte al
cos, 1 que pot conduir a la perversio
de les relacions humanes (num.
2289).

«La virtut de la tempranca disposa a
evitar tota mena d’excessos, I’abus del
menjar, de I’alcohol, del tabac i dels
medicaments. Els qui en estat
d’embriaguesa, o per gust immoderat
de la velocitat, posen en perill la
seguretat dels altres i la seva propia a
les carreteres, al mar o a I’aire, es fan
greument culpables» (num. 2290).
Per aixo, també, l’us de drogues és
una falta greu, ja que suposa un dany
greu per a la salut (num. 2291).

La carta Samaritanus bonificacio
(2020) explica que el
desenvolupament de la medicina ens



ajuda en el nostre deure de
conservar i cuidar la vida i la salut.
Alhora, ens recorda la necessitat
d’utilitzar totes les possibilitats
diagnostiques i terapéutiques amb
una capacitat savia de discerniment
moral, a fi d’evitar tot allo que pugui
ser desproporcionat i, fins i tot,
deshumanitzant.

En aquest context, la reflexio es mou
sobre els trasplantaments d’organs.
[’Església ensenya que la donacio
d’organs per a trasplantaments és
legitima i pot ser un acte de caritat, si
es tracta d’'una accid plenament
lliure i gratuita, i respecta ’ordre
de la justicia i de la caritat. «Una
persona només pot donar una cosa
de la qual es pot privar sense cap
perill o dany greu per a la seva vida o
identitat personal, i per una rao justa
i proporcionada. Es obvi que els
organs vitals només es poden donar
després de la mort».”



El cinque precepte mana no matar.
També condemna colpejar, ferir o fer
qualsevol dany injust a un mateix i
als altres al cos, bé directament, bé a
través d’altres persones; aixi com
ofendre’l amb paraules injurioses o
voler-li mal. En aquest manament es
prohibeix igualment matar-se
(suicidi). I’enciclica Evangelium vitae
dedica la tercera part a tractar els
atemptats contra la vida, i recull la
tradicio moral anterior. En aquesta
seccio apareix de manera solemne la
condemna de ’homicidi voluntari, de
I’avortament i de ’eutanasia.

«El cinque manament prohibeix com
a greument pecaminoés ’homicidi
directe i voluntari. I’assassi i els qui
col-laboren voluntariament a
I’assassinat cometen un pecat que
clama venjanca al cel (Cf. Gn 4,

19)» (Catecisme, 2268)."
L’Evangelium vitae ha formulat de
manera definitiva i infal-lible la
norma negativa seguent: «<amb



l’autoritat conferida per Crist a Pere i
als seus successors, en comunio amb
els bisbes de ’Església catolica,
confirmo que I’eliminacio directa i
voluntaria d’un ésser huma innocent
és sempre greument immoral.
Aquesta doctrina, fonamentada en
aquella llei no escrita que cada home
—tenint en compte la ra0— troba al
seu cor (Cf. Rm 2, 14-15), és
corroborada per la Sagrada
Escriptura, transmesa per la tradicio
de I’Església i ensenyada pel
magisteri ordinari i universal»."”

Aquesta condemna no exclou la
possibilitat de la legitima defensa,
que de vegades apareix com una
veritable paradoxa. Com també
ensenya ’Evangelium vitae, «la
legitima defensa pot ser no només un
dret, sind també un deure greu, per a
qui és responsable de la vida d’un
altre, del bé comu de la familia o de
la societat. Per desgracia, passa que
la necessitat d’evitar que ’agressor



causi mal de vegades en comporta
I’eliminacié» (nim. 55).

L’avortament

«La vida humana s’ha de respectar i
protegir d’'una manera absoluta des
del moment de la

concepcio» (Catecisme, 2270). Per
aixo, «I’avortament directe, és a dir,
volgut com un fi o com un mitja, és
sempre un desordre moral greu, en
tant que eliminacio deliberada d’'un
ésser huma innocent».” «Cap
circumstancia, cap finalitat, cap llei
del mon no podra mai fer licit un
acte que és intrinsecament il-licit,
perque és contrari a la llei de Déu,
escrita al cor de cada home,
recognoscible per la mateixa ra0 i
proclamada per I’Església».”

En el context social de molts paisos,
I’avortament es considera un dret i
mitja indispensable per continuar
millorant la salut reproductiva de les
dones. Aix0 provoca una dificultat



per entendre els ensenyaments de
I’Església i és una de les raons que
explica que moltes persones
acudeixin a aquestes intervencions
amb ignorancia, que no poques
vegades és invencible. A més, davant
de 'embaras no desitjat, la pressio
social i familiar pot ser tan gran que
sovint la responsabilitat personal de
la dona que acudeix a ’avortament
esta disminuida.

Son per aixo dignes de lloancga totes
les iniciatives que ajuden les mares a
continuar amb I’embaras, sobretot
quan ha d’afrontar dificultats
particulars. En aquest ambit Estat té
un paper de primer ordre, ja que es
tracta de la defensa d’una poblacio
especialment vulnerable. També és
molt lloable el treball que es fa per
informar adequadament sobre la
realitat de I’avortament i les seves
consequeéncies psicologiques i
existencials negatives —de vegades



greus— que incideixen en la vida de
les dones que trien aquesta opcio.

El suicidi i ’eutanasia

Alguns pensen erroniament que la
prohibicié de no matar fa referéncia
només als altres, pero que el
cristianisme no seria contrari al
suicidi, almenys en algunes
circumstancies, dient que no hi ha
cap condemna explicita en la
Sagrada Escriptura. Tanmateix, com
recorda ’Evangelium vitae (num. 66),
«el suicidi és sempre moralment
inacceptable, igual com ’homicidi.
La tradicio de ’Església sempre I’ha
rebutjat com a decisio greument
dolenta». El Catecisme ho explica
assenyalant que «és greument
contrari a ’amor just que ens devem
a nosaltres mateixos. Ofén igualment
I’amor al proisme, ja que trenca
injustament els llacos de solidaritat
amb les societats familiar, nacional i
humana, amb les quals tenim



obligacions. El suicidi és contrari a
Iamor al Déu vivent» (ntim. 2281)."”
Quelcom diferent és preferir la mort
d’un mateix per salvar la vida d’'un
altre, la qual cosa suposa un acte de
caritat heroica.

Es veritat que alguns
condicionaments psicologics,
culturals i socials poden atenuar o,
fins i tot, anul-lar la responsabilitat
subjectiva del gest suicida, i I’Església
encomana a Déu les animes de les
persones que han arribat a aquest
acte extrem. Tanmateix, aixo no vol
dir que es justifiqui ’'opcio de
provocar intencionalment la mort
d’un mateix.

En els ultims decennis, al suicidi se 1li
ha afegit ’eutanasia, en que una
tercera persona efectua ’accio letal,
a peticio de la persona interessada.
Per eutanasia en sentit veritable i
propi s’ha d’entendre una accio o
una omissio que per la seva



naturalesa i en la intencio causa la
mort, a fi d’eliminar qualsevol dolor.
[’Església ha ensenyat sempre que es
tracta d’«una violacio greu de la llei
de Déu, en tant que eliminaci6
deliberada i moralment inacceptable
d’una persona humana [...]. Aquesta
practica comporta, segons les
circumstancies, la malicia propia del
suicidi o de ’homicidi»."" Es tracta
d’una de les conseqiéncies,
greument contraries a la dignitat de
la persona humana, a les quals pot
portar ’hedonisme i la perdua del
sentit cristia del dolor.

Es important distingir 'eutanasia
d’altres accions que es duen a terme
en el marc d’'una assisténcia medica
adequada al final de la vida, com la
interrupci6 d’alguns tractaments,
que es consideren en un cert
moment extraordinaris o
desproporcionats per als objectius
que es pretenen. També és diferent
de 'anomenada “sedacio pal-liativa”,



que és una eina terapeutica per a
algunes situacions terminals en que
els tractaments ordinaris no son
suficients per evitar greus sofriments
al pacient. De vegades no és facil
determinar quines son les eleccions
més adequades. Per aquest motiu, la
carta Samaritanus bonus ofereix
alguns criteris que poden ajudar a
fer bones decisions.

En relacio amb I’'avortament i
I’eutanasia cal recordar que el
respecte de la vida ha de ser
reconegut com el confi que cap
activitat individual o estatal no pot
superar. El dret inalienable de tota
persona humana innocent a la vida
és un element constitutiu de la
societat civil i de la seva legislacio i,
com a tal, tant la societat com
l’autoritat politica ’han de
reconeixer i respectar (Cf. Catecisme,
2273)."



Per aixo, les lleis que permeten
I’avortament “no només no creen cap
obligacid de consciencia, sino que, al
contrari, n’estableixen una de greu i
necessita obligacio d’oposar-s’hi

mitjancant 'objeccio de consciencia™.
[13]

La pena de mort

Durant segles s’ha justificat la pena
de mort com un mitja eficac per
garantir la defensa del bé comu, i
fins i tot com a manera de restituir la
justicia en casos de delictes greus. El
magisteri de ’Església ha anat
evolucionant progressivament, tenint
en compte les sempre millors
possibilitats de protegir el bé comu
dels ciutadans a través de sistemes
de detenci6 adequats, fins a arribar a
la formulacid actual del Catecisme
(num. 2267), que considera
inadmissible la pena de mort perquée
atempta contra la inviolabilitat i la
dignitat de la persona, i assenyala



que I’Església es compromet a abolir-
la totalment a tot el mon.

Els segrestos 1 la presa d’ostatges son
moralment il-licits: consisteix a
tractar les persones nomeés com a
mitjans per obtenir finalitats
diverses, i privar-les injustament de
la llibertat. També sén greument
contraris a la justicia i a la caritat el
terrorisme ila tortura.

«Fora d’indicacions mediques
estrictament terapéeutiques,
I’amputacid, la mutilacio o
I’esterilitzacid directament
voluntaries de persones innocents
son contraries a la llei

moral» (Catecisme, 2297).

El Catecisme, quan tracta el 5
manament, després d’esmentar les
ofenses al cos de les persones fa una
referéncia a les “ofenses de ’anima”,
i esmenta I’escandol. Jesus ja I’havia
condemnat predicant als seus
deixebles: «Pero al qui fa caure en



pecat un d’aquests petits que creuen
en mi, més li valdria que li pengessin
al coll una mola de moli i
I’enfonsessin enmig del mar» (Mt 18,
6). Es tracta de «l’actitud o el
comportament que duu els altres a
fer el mal»."" Es una falta greu, ja
que arrossega els altres, tant per una
accio com per una omissio, a cometre
un pecat. Es pot causar escandol per
comentaris injustos, per la promocio
d’espectacles, llibres i revistes
immorals, per seguir modes
contraries al pudor, etc.™

L’enciclica Fratelli tutti (2020)
convida a considerar «una fraternitat
oberta, que permet reconéixer,
valorar i estimar cada persona mes
enlla de la proximitat fisica, més
enlla del lloc de 'univers on hagi
nascut o on habiti» (num. 1). Aquesta
fraternitat és capac de fundar una
auténtica pau social i internacional.



«Felicos els qui treballen per la pau:
Déu els anomenara fills seus» (Mt 5,
9). Una caracteristica de ’esperit de
filiacio divina és ser sembradors de
pau i d’alegria."” «No es pot tenir pau
a la terra sense la salvaguarda dels
béns de les persones, la lliure
comunicacio entre els éssers
humans, el respecte de la dignitat de
les persones i dels pobles i la practica
assidua de la fraternitat [...]. Es obra
de la justicia (Cf. Is 32, 17) i efecte de
la caritat» (Catecisme, 2304).

La historia de la humanitat ha vist, i
continua contemplant, tantes guerres
que promouen destruccio i odi. Tot i
que de vegades es presenten com a
esdeveniments irremeiables, sén
«falses respostes, que no resolen els
problemes que pretenen superar i
que en definitiva no fan meés que
afegir nous factors de destruccio en
el teixit de la societat nacional i
universal»."” «A causa dels mals i de
les injusticies que la guerra



comporta, ’Església exhorta amb
insisténcia a pregar i a actuar perque
la Bondat divina ens alliberi de
I’antiga servitud de la guerra (Cf.
Concili Vatica II, Gaudium et spes, 81,
4)» (Catecisme, 2307). El Catecisme
explica que hi ha una «legitima
defensa mitjancant la forca militar».
Pero «la gravetat d’una tal decisio la
sotmet a unes decisions estrictes de
legitimitat moral» (Catecisme, 2309). I
assenyala: «Cal a la vegada: que el
dany infligit per I’agressor a la nacid
0 a la comunitat de les nacions sigui
durable, greu i cert; que tots els altres
mitjans adoptats per posar-hi fi
hagin resultat impracticables o
ineficagos; que es donin totes les
condicions serioses d’exit; que I'is de
les armes no ocasioni mals i
desordres més greus que el dany que
es vol eliminar. La poténcia dels
mitjans moderns de destruccio pesa
terriblement en I’apreciacio
d’aquesta condicio»."®



La cursa d’armaments, «lluny
d’eliminar les causes de la guerra,
corre el risc d’agreujar-les. Les
despeses de riqueses fabuloses en la
preparacio d’armes cada dia noves
impedeix de portar ajuda als pobles
necessitats; posa traves al
desenvolupament dels

pobles» (Catecisme, 2315). La cursa
d’armaments «és una plaga
gravissima de la humanitat i fereix
intolerablement els pobres» (Concili
Vatica II, Gaudium et spes, 81). Les
autoritats tenen el dret i el deure de
regular la producci6 i el comerg
d’armes (Cf. Catecisme, 2316).™™

Pablo Requena / Pau Agulles

Bibliografia basica

— Catecisme de UEsglésia Catolica,
2258-2330.



— Joan Pau II, Evangelium vitae,
25.111.95, cap. III.

W' Cf, Concili Vatica I, Gaudium et
spes, 24.

® Joan Pau II, Evangelium vitae,
25.111.95, 52.

51 Ibidem, 41.

I Cf. Joan Pau II, Discurs, 22.6.1991,
3; Catecisme, 2301.

51 Ihidem, 4.

® També «prohibeix tot allo que es fa
amb la intencio de provocar
indirectament la mort d’una persona.
La llei moral prohibeix d’exposar
algu, sense rad greu, a un risc mortal,
aixi com de negar l’assistencia a una
persona en perill» (Catecisme, 2269).

"' Joan Pau II, Evangelium vitae, 57.



&) Ibidem, 62.

! Ibidem, 62. Es tal la gravetat del
crim de I’avortament, que I’Església
sanciona aquest delicte amb pena
canonica d’excomunio latae
sententiae (Cf. Catecisme, 2272).

1 Tanmateix, «<no hem de
desesperar de la salvaci¢ eterna de
les persones que s’han donat la mort.
Déu els pot procurar, pels camins
que nomes ell sap, ’ocasio d’'un
penediment saludable. L’Església
prega per les persones que han
atemptat contra la seva propia

vida» (Catecisme, 2283).

" 70an Pau II, Evangelium vitae, 65.

"2 «Aquests drets de I'home no estan

subordinats ni als individus ni als
pares, i tampoc no s6n una concessio
de la societat o de I’Estat: pertanyen a
la natura humana i son inherents a
la persona en virtut de I’acte creador
que I’ha originada [...]. Quan una llei



positiva priva una categoria d’éssers
humans de la proteccio que
Pordenament civil els deu, I’Estat
nega la igualtat de tothom davant de
la llei. Quan I’Estat no posa el seu
poder al servei dels drets de tot
ciutada, i particularment de qui és
més debil, es trenquen els fonaments
mateixos de l’estat de

dret” (Congregacio per a la Doctrina
de la Fe,Donum vitae, 22.11.87, 3).

«Quin munt de crims que es cometen
en nom de la justicia! Si tu
venguessis armes de foc i algu te’'n
volgués comprar una per a matar la
teva mare, la hi vendries?... I doncs,
que no et donava potser el preu
just?...

Catedratic, periodista, politic, home
de diplomacia: mediteu» (sant
Josepmaria, Cami, 400).

"3 Joan Pau II, Evangelium vitae, 73.

M4 catecisme, 2284.



™31 «Aixi es fan culpables d’escandol

els qui institueixen lleis o estructures
socials que porten a la degradacio
dels costums i a la corrupcio de la
vida religiosa, o a “condicions socials
que, voluntariament o no, fan dificil i
practicament impossible una
conducta cristiana conforme als
manaments” (Pius XII, Discurs, 1.VI.
1941)» (Catecisme, 2286).

16l Cf. Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 124.

U7 Francesc, Fratelli tutti, 255.

18 Aquests son els elements
tradicionals en la doctrina
anomenada de la “guerra justa”.
L’apreciacio d’aquestes condicions de
legitimitat moral pertany al judici
prudencial dels qui tenen la carrega
del bé comu» (Catecisme, 2309). A
més, «hi ha I’obligacio moral de
negar-se a complir les ordres que
manen un genocidi» (Catecisme,
2313).



") Francesc, Fratelli tutti, 256-262.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/tema-31-el-
cinque-manament/ (14/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/tema-31-el-cinque-manament/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-31-el-cinque-manament/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-31-el-cinque-manament/

	Tema 31. El cinquè manament

