
opusdei.org

Tema 26. El subjecte
moral. La moralitat
dels actes humans

Només les accions voluntàries
són objecte d’una valoració
moral pròpiament dita. És part
fonamental de la formació i de
la vida cristiana l’educació del
complex món dels sentiments.
El mitjà per ordenar les
passions és l’adquisició dels
hàbits morals anomenats
virtuts. L’objecte, la intenció i
les circumstàncies són les
“fonts” o elements constitutius
de la moralitat dels actes
humans». L’acte moralment bo
suposa alhora la bondat de



l’objecte, del fi i de les
circumstàncies.

25/01/2023

Índex

• Passions i accions

• Moralitat dels actes humans

• L’objecte moral

• La intenció

• Les circumstàncies

• L’objecte indirecte de la voluntat

• La imputabilitat moral

• El mèrit

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades



Passions i accions

Convé aclarir inicialment la distinció
entre les passions (anomenades
també sentiments) i les accions
voluntàries. De vegades algú es veu
sorprès per una reacció imprevista
davant de persones, esdeveniments o
coses: un moviment de còlera que
arriba inesperadament davant d’una
paraula que es considera ofensiva;
un sentiment espontani de tristesa i
de desconcert davant de la mort
inesperada d’un amic; un moviment
d’enveja davant d’un objecte valuós.
Aquests fenòmens anímics que es
produeixen sense que ho decidim,
davant dels quals som —per dir-ho
així— subjectes passius, s’anomenen
comunament sentiments o passions.
Altres vegades, en canvi, veiem que
som subjectes actius de les nostres
accions, perquè les projectem i duem
a terme per iniciativa pròpia:



decidim posar-nos a estudiar o anar
a casa d’un amic malalt per estar una
estona amb ell. Són també accions els
actes amb què aturem o donem curs
a les passions: davant d’una paraula
ofensiva que suscita en nosaltres un
moviment d’ira podem decidir no
respondre-hi, sinó callar i somriure,
o bé respondre a qui ens tracta
malament amb una altra paraula
igualment ofensiva.

Només les accions voluntàries són
objecte d’una valoració moral
pròpiament dita, és a dir, només
aquestes poden ser una culpa moral
o una acció laudable. Tanmateix,
això no vol dir que els sentiments
siguin fenòmens neutres ni que no
tinguin importància per a la vida
cristiana. Les passions pressuposen
un judici sobre la persona o cosa
davant de la qual sorgeixen, i
suggereixen una presa de posició i
una línia de conducta. Davant d’una
persona o cosa considerada com a



bona sorgeix una passió de signe
positiu (alegria, entusiasme), que
suggereix una presa de posició i una
línia d’acció positiva (aprovar, lloar,
apropar-se a aquesta persona);
davant d’una persona o un
esdeveniment considerat com a
dolent sorgeix una passió de signe
negatiu (còlera, tristesa), que
suggereix una presa de posició i una
línia d’acció negativa (desaprovació,
agressió). En termes generals, es pot
dir que les passions que sorgeixen
d’un judici veritable i suggereixen
una presa de posició i una línia
d’acció bona són una ajuda per a la
vida cristiana, perquè permeten
entendre amb rapidesa el que és bo i
consenten dur a terme de manera
fàcil i agradable les accions que són
apropiades per a un bon fill de Déu.
Les passions que pressuposen un
judici fals (per exemple, perquè
veuen una ofensa on no n’hi ha) i
suggereixen una presa de posició i
una línia d’acció moralment



negatives (per exemple, una falta de
caritat o un comportament violent)
constitueixen un obstacle notable per
a la vida cristiana.

Qui experimenta passions negatives
podria, no obstant això, comportar-se
bé, resistir a la passió i fer amb gran
esforç una obra bona. Però s’entén
fàcilment que no es pot anar tota la
vida costa amunt, resistint
contínuament els embats de les
males passions, fent el que no ve de
gust fer i rebutjant sempre allò cap al
que s’inclinen els sentiments
(l’afectivitat). Si no s’aconsegueix
corregir i educar el món interior dels
sentiments, serà difícil discernir el
que és bo, perquè les passions
negatives enfosqueixen la ment,
sovint se cedirà davant d’aquestes i
s’obrarà malament; a més, és molt
possible que la lluita contínua porti
al desànim o a l’esgotament.



Per aquestes raons és part
fonamental de la formació i de la
vida cristiana l’educació del complex
món dels sentiments. Educar vol dir
conformar, donar una forma bona i
cristiana al món dels sentiments, de
manera que els moviments que
sorgeixen espontàniament en
nosaltres ens ajudin a discernir i a
fer el bé de manera ràpida, precisa i
agradable. El mitjà per ordenar les
passions és l’adquisició dels hàbits
morals anomenats virtuts
(prudència, justícia, temperància,
etc.), que modifiquen les tendències
que són a l’arrel de les passions.
L’afectivitat ordenada per la virtut fa
que ens agradi fer el que és bo, i que
el que ens dona la gana de fer i el
que Déu espera de nosaltres
coincideixin gairebé sempre. Diem
“gairebé sempre” perquè el desordre
consegüent al pecat original no sol
permetre un ordre sempre perfecte.
Fins i tot les persones més santes



s’enfaden alguna vegada més del que
toca.

Per estudiar la moralitat dels actes
humans és important tenir en
compte el que s’acaba de dir sobre
les passions i els sentiments, perquè
moltes de les nostres accions
voluntàries estan motivades per
passions i sentiments; són com la
nostra manera de reaccionar o de
governar les passions que
experimentem. Per exemple, no es
podrien valorar en la seva justa
mesura unes paraules poc caritatives
d’una persona cap a una altra si no
se sap que la primera va ser ofesa
greument per la segona, i que ha
hagut de lluitar molt per no passar a
l’agressió física, i les paraules poc
caritatives que ha pronunciat en el
fons expressen un autocontrol força
bo, tot i que no és perfecte. La poca
aplicació a l’estudi d’una persona
dominada per un sentiment vital
d’apatia és menys dolenta del que



seria si la negligència fos fruit del
desinterès voluntari. Amb les accions
voluntàries, que s’estudien a
continuació, moltes vegades estem
governant el pas a l’àmbit de la
llibertat d’instàncies, moviments i
sol·licitacions que venen del món,
per si mateix involuntari, del
sentiment.

Moralitat dels actes humans

Com s’ha anunciat abans, només les
accions voluntàries (anomenades
també actes humans) són pròpiament
accions morals, bones o dolentes. La
doctrina moral catòlica ensenya que
«la moralitat dels actes humans
depèn:

—de l’objecte escollit;

—del fi buscat o de la intenció;

—de les circumstàncies de l’acció.



L’objecte, la intenció i les
circumstàncies formen les “fonts”, o
els elements constitutius, de la
moralitat dels actes
humans» (Catecisme, núm. 1750).

Veurem què són aquests tres
elements de l’acció.

L’objecte moral

L’objecte moral «és el fi pròxim d’una
elecció deliberada que determina
l’acte de voler de la persona que
actua».[1] Vegem primer què és
l’objecte d’una acció, i després què és
l’objecte moral.

Les accions es defineixen i es
distingeixen entre si pel seu objecte.
Però aquí “objecte” fa referència al
contingut immediat d’una acció
voluntària, és a dir, al que es proposa
immediatament l’acte de voluntat, i
no a la cosa externa que es maneja.
Per exemple: si en Joan compra un
llibre, l’objecte de la voluntat d’en



Joan (el que vol fer) és “comprar un
llibre”, i no el llibre; si en Pere roba
un llibre, l’objecte de la voluntat d’en
Pere és “robar un llibre”, i no el
llibre. Si el llibre fos l’objecte de les
dues accions, hauríem d’acceptar la
tesi falsa que “comprar un llibre” i
“robar un llibre” són accions
idèntiques, ja que totes dues tindrien
el mateix objecte: el llibre.

Per posar de manifest la necessitat
d’atendre el que el subjecte es
proposa fer, sant Joan Pau II va
escriure que per saber quin és
l’objecte moral d’un acte «cal situar-
se en la perspectiva de la persona
que actua. [...]. Així doncs, no es pot
prendre com a objecte d’un
determinat acte moral un procés o
un esdeveniment d’ordre físic
només, que es valora quan origina
un determinat estat de coses al món
extern».[2]



L’expressió “objecte moral” vol dir
que l’objecte de la voluntat es posa
en relació amb les virtuts i els vicis.
“Comprar un llibre” és un objecte bo,
mentre que “robar un llibre” és un
objecte dolent, perquè el primer és
conforme a la virtut de la justícia,
mentre que el segon s’oposa a
aquesta virtut.

La doctrina catòlica afirma que el
valor moral dels actes humans (el
que siguin bons o dolents) depèn
abans que res i fonamentalment del
valor positiu o negatiu de l’objecte
moral,[3] és a dir, de la conformitat de
l’objecte o de l’acte volgut amb la raó
recta, els principis fonamentals de la
qual són les virtuts. Els actes que pel
seu objecte s’oposen a exigències
essencials de les virtuts (justícia,
temperància, etc.) són intrínsecament
dolents, és a dir, són dolents «sempre
i per si mateixos, és a dir, pel seu
objecte, independentment de les
ulteriors intencions de qui actua, i de



les circumstàncies».[4] Són
intrínsecament dolents, per exemple,
l’adulteri, l’avortament i el robatori.

El proporcionalisme i el 
conseqüencialisme són teories
errònies sobre la noció i la formació
de l’objecte moral d’una acció, segons
les quals cal determinar-lo sobre la
base de la “proporció” entre els béns
i els mals que es persegueixen, o de
les “conseqüències” que se’n poden
derivar.[5]

La intenció

Mentre l’objecte moral fa referència
al que la voluntat vol amb l’acte
concret (per exemple: comprar un
llibre), la intenció fa referència al
perquè ho vol (per exemple: per
preparar un examen, per fer un
regal). La intenció comporta que el
que ella vol no es pot obtenir
immediatament, sinó a través
d’altres accions. Voler regalar un
llibre és objecte d’intenció si per



regalar el llibre cal triar abans altres
accions: comprar-lo, traslladar-se a
casa de la persona que es vol
obsequiar, etc.

La intenció «no es limita a la direcció
de les nostres accions singulars, sinó
que pot ordenar cap a una mateixa
finalitat moltes accions; pot orientar
tota la vida cap a l’últim fi».[6] En el
comportament humà hi sol haver
una sèrie de fins subordinats l’un a
l’altre: es vol un llibre per preparar
un examen, es fa l’examen per
obtenir un títol professional, es vol
tenir aquest títol per tenir un bon
sou i per fer un treball útil per a la
societat, i així successivament. Al
final, en cada comportament, hi ha
un fi últim volgut per si mateix i no
per una altra cosa, que hauria de ser
Déu, però que també pot ser la
vanaglòria, l’afany de poder o
d’enriquir-se, etc. Per això es diu que
un acte que, pel seu objecte, és
“ordenable” a Déu, «arriba a la seva



perfecció última i decisiva quan la
voluntat l’ordena efectivament a
Déu».[7]

La intenció, com qualsevol altre acte
de voluntat, pot ser moralment bona
o dolenta. Si és bona, pot confirmar
o, fins i tot, augmentar la bondat que
l’acció té pel seu objecte, però en
canvi no pot fer «ni bo ni just un
comportament en ell mateix
desordenat. El fi no justifica els
mitjans».[8] Si la intenció és dolenta,
pot confirmar o augmentar la
malícia que l’acte té en virtut del seu
objecte moral, i podria també fer
dolent un acte que pel seu objecte és
bo, com passaria quan algú comença
a tractar amb benevolència una altra
persona amb l’únic propòsit de
corrompre-la més endavant.[9]

Les circumstàncies

Les circumstàncies «són els elements
secundaris d’un acte moral.
Contribueixen a agreujar o a



disminuir la bondat o la malícia
moral dels actes humans (per
exemple, la quantitat d’un robatori).
També poden atenuar o augmentar
la responsabilitat del qui obra (com
ara actuar per por de la mort)».[10]

Les circumstàncies «no poden fer
que sigui bona o justa una acció que
d’ella mateixa és dolenta».[11] Hi ha
circumstàncies que poden afegir una
nova raó de maldat a un acte, com és
el cas d’un acte impur comès per una
persona que té un vot de castedat.
Aquesta mena de circumstàncies
s’han de declarar en la confessió
sacramental.

En síntesi, es pot dir que «l’acte
moralment bo suposa a la vegada la
bonesa de l’objecte, del fi i de les
circumstàncies».[12]

L’objecte indirecte de la voluntat

S’anomena objecte indirecte de la
voluntat una conseqüència de l’acció
(un efecte col·lateral) que no



interessa ni és volguda de cap
manera, ni com a fi ni com a mitjà,
però és prevista i permesa en tant
que està inevitablement unida al que
es vol. Així, per exemple, una
persona se sotmet a una cura contra
la leucèmia que provoca, com a
efecte col·lateral, la calvície; una
dona que voldria formar una família
permet que se li extirpi l’úter en el
qual s’ha desenvolupat un tumor
maligne greu i no tractable per altres
mitjans, i com a conseqüència queda
estèril. La calvície i l’esterilitat són
objecte indirecte de la voluntat, no
volguts, sinó efectes col·laterals
coneguts i previstos que la necessitat
obliga a tolerar. Quan una acció
comporta un efecte indirecte negatiu
per a un mateix o per als altres, es
planteja el problema de la seva
licitud moral. Així, sant Pau ensenya
que s’han d’evitar certes accions que,
tot i que siguin per si mateixes lícites,
tenen com a efecte col·lateral o



indirecte l’escàndol dels febles en la
fe.[13]

Això té importància en la vida moral,
perquè de vegades hi ha accions que
tenen dos efectes (accions de doble
efecte), un de bo i un altre de dolent,
i pot ser lícit dur-les a terme per
obtenir l’efecte bo (volgut
directament), encara que no es pugui
evitar el dolent (que, per tant, es vol
només indirectament). De vegades es
tracta de situacions molt delicades,
en les quals el més prudent és
demanar consell a qui el pot donar.

Es poden indicar algunes condicions
que s’han d’observar —totes juntes—
perquè sigui lícit executar (o bé
ometre) una acció quan provoca
també un efecte negatiu. Aquestes
condicions són:

1) L’acte efectuat ha de ser en si
mateix bo, o almenys indiferent.



2) L’efecte bo no s’ha d’aconseguir a
través del dolent: no es pot fer el mal
perquè vingui el bé. Si el bé desitjat
procedeix del mal, aquest ja no és
“indirectament voluntari”, sinó
volgut directament com a mitjà.

3) La persona ha de buscar
directament l’efecte bo (és a dir, tenir
una intenció recta) i tolerar per
necessitat l’efecte dolent. En aquest
sentit, ha de posar tot l’esforç
possible per evitar, o almenys
limitar, aquest últim.

4) La proporcionalitat entre el bé que
s’intenta i el mal que es tolera: no
està moralment justificat arriscar la
vida d’un mateix per guanyar uns
quants dòlars, o posar en perill
l’embaràs prenent una medicina a fi
d’evitar algunes molèsties lleugeres.
Aquesta proporcionalitat exigeix que
l’efecte bo sigui tant important o més
com: a) més greu sigui el mal tolerat; 
b) més proximitat hi haig entre l’acte



efectuat i la producció del mal: és
divers invertir els mateixos estalvis
en una editorial que té moltes
publicacions immorals o invertir-los
en un banc que controla part de
l’editorial; c) més gran sigui la
certesa que es produirà l’efecte
dolent: com vendre alcohol a un
alcohòlic; d) més gran sigui
l’obligació d’impedir el mal: per
exemple, quan es tracta d’una
autoritat civil o eclesiàstica.

La imputabilitat moral

Un acte és moralment imputable a
qui el fa en la mesura exacta en què
l’acte és voluntari.[14] «La 
imputabilitat i la responsabilitat
d’una acció poden ser disminuïdes i
fins i tot suprimides per la
ignorància, la inadvertència, la
violència, la por, els hàbits, les
afeccions immoderades i altres
factors psíquics o socials».[15] També
les passions, si són fortes, poden



disminuir la imputabilitat de l’acte, i
en casos extrems (gran pànic davant
d’un terratrèmol) la podrien
suprimir per complet.

El mèrit

«La paraula “mèrit” designa, en
general, la paga deguda per una
comunitat o una societat a l’acció
d’un dels seus membres valorada
com un benefici o un dany, digne de
recompensa o de càstig. El mèrit té
origen en la virtut de la justícia,
segons el principi de la igualtat que
la regeix».[16]

En termes absoluts l’home no pot
reivindicar cap dret o mèrit davant
de Déu.[17] Tanmateix, en virtut del
designi diví d’associar-nos a l’obra de
la seva gràcia,[18] a l’home que fa
obres bones estant en gràcia de Déu
se li confereix «segons la justícia
gratuïta de Déu, un veritable mèrit. Es
tracta d’un dret en virtut de la gràcia,
el ple dret de l’amor i ens fa



“cohereus” del Crist i dignes
d’obtenir l’“herència promesa de la
vida eterna”».[19]

Sobre el que es pot merèixer, convé
tenir en compte que «ningú no pot
merèixer la gràcia primera, la que és
a l’origen de la conversió, del perdó i
de la justificació. Sota la moció de
l’Esperit Sant i de la caritat, podem
merèixer després per a nosaltres
mateixos i per a d’altres les gràcies
útils a la nostra santificació, al
creixement de la gràcia i de la caritat,
i a l’obtenció de la vida eterna. Els
mateixos béns temporals, com la
salut i l’amistat, poden ser merescuts
segons la saviesa de Déu. Aquestes
gràcies i aquests béns són l’objecte de
la pregària cristiana. L’oració satisfà
la nostra necessitat de la gràcia per a
les accions meritòries».[20]

Ángel Rodríguez Luño



Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
1749-1761.

— Joan Pau II, Veritatis splendor,
6.VIII.1993, 71-83.

Lectures recomanades

Enrique Colom y Ángel Rodríguez
Luño, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de Teología Moral
Fundamental, Palabra, Madrid 2000,
p. 147-200. Una versió més recent
d’aquest text es troba a: https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental06.pdf

[1] Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 78. Cf. Catecisme, núm. 1751.

https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf/
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf/
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf/


[2] Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 78.

[3] «La moralitat de l’acte humà depèn
sobretot i fonamentalment de
l’objecte elegit racionalment per la
voluntat deliberada» (Joan Pau II, 
Veritatis splendor, núm. 78).

[4] Ibídem, núm. 80; Cf. Catecisme,
núm. 1756.

[5] Aquestes teories no afirmen que
“es pugui fer un mal per obtenir un
bé”, sinó que no es pot dir que hi
hagi comportaments que siguin
sempre dolents, perquè depèn en
cada cas de la “proporció” entre béns
i mals, o de les “conseqüències” (Cf.
Joan Pau II, Veritatis splendor, núm.
75). Per exemple, un
proporcionalista no afirmaria que
“és moralment lícit fer una estafa per
un fi bo”, sinó que examinaria si el
que es fa és o no és una estafa (si el
que s’ha “elegit objectivament” és
una estafa o no) tenint en compte



totes les circumstàncies, i la intenció.
Al final podria dir que no és una
estafa el que en realitat sí que ho és, i
podria justificar aquesta acció (o
qualsevol altra).

[6] Catecisme, núm. 1752.

[7] Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 78.

[8] Catecisme, núm. 1753. «Passa
sovint que l’home actua amb bona
intenció, però sense profit espiritual,
perquè li falta la bona voluntat. Per
exemple, un roba per ajudar els
pobres: en aquest cas, si bé la
intenció és bona, hi falta la rectitud
de la voluntat, perquè les obres són
dolentes. En conclusió, la bona
intenció no autoritza a fer cap obra
dolenta. “Altres m’acusen d'ensenyar:
fem el mal perquè se’n segueixi el bé!
Els qui em calumnien així, mereixen
de ser condemnats” (Rm 3, 8)» (sant
Tomàs d’Aquino, In duo praecepta



caritatis: Opuscula theologica, II,
núm. 1168).

[9] Cf. Catecisme, núm. 1753.

[10] Ibídem, núm. 1754.

[11] Ibídem.

[12] Ibídem, núm. 1755.

[13] Cf. Rm 14, 14-21.

[14] Cf. Catecisme, núm. 1734.

[15] Catecisme, núm. 1735.

[16] Catecisme, núm. 2006. La culpa és,
en conseqüència, la responsabilitat
que contraiem davant de Déu en
pecar, fent-nos mereixedors de
càstig.

[17] Cf. Catecisme, núm. 2007.

[18] Cf. Ibídem, núm. 2008.

[19] Ibídem, núm. 2009. Cf. Concili de
Trent: DS 1546.



[20] Catecisme, núm. 2010.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-26-el-
subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-

humans/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-26-el-subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-26-el-subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-26-el-subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-26-el-subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-humans/

	Tema 26. El subjecte moral. La moralitat dels actes humans

