
opusdei.org

Tema 25. La vida
cristiana: la llei i la
consciència

La llei eterna, la llei natural, la
Nova Llei o Llei de Crist, les lleis
humanes polítiques i
eclesiàstiques són lleis morals
en un sentit molt diferent, tot i
que totes tenen quelcom en
comú. La consciència formula
«l’obligació moral segons la llei
natural, és «la norma pròxima
de la moralitat personal». Per
formar una consciència recta
s’ha d’instruir la intel·ligència
en el coneixement de la veritat,
per a la qual cosa el cristià té



l’ajuda del Magisteri de
l’Església.

25/01/2023

Índex

• La llei eterna i la llei moral natural

• La llei divinopositiva

• Les lleis civils

• Les lleis eclesiàstiques i els
manaments de l’Església

• La consciència moral

• La formació de la consciència

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades



Per comunicar la seva bondat i la
seva benaventurança eterna Déu ha
volgut crear éssers intel·ligents i
lliures (els àngels i els homes), als
quals lliurement ha comunicat una
participació de la seva naturalesa
divina, que la teologia anomena 
gràcia santificant. Aquest do diví, que
es rep amb la fe i el baptisme, i que
fa a l’home fill adoptiu de Déu, és
inicialment com una llavor que s’ha
de desenvolupar i créixer fins a
arribar a la plenitud escatològica
després de la mort en la vida eterna.
La vida cristiana és la vida de l’home
com a fill de Déu en Crist per mitjà
de l’Esperit Sant, que transcorre
entre el baptisme i el pas a la vida
eterna. La regla moral suprema de la
vida cristiana és aquest designi
salvífic diví que la teologia moral
anomena llei eterna.

La llei eterna i la llei moral natural



El concepte de llei és anàleg. La llei
eterna, la llei natural, la Nova Llei o
Llei de Crist, les lleis humanes
polítiques i eclesiàstiques són lleis
morals en un sentit molt diferent, tot
i que totes tenen quelcom en comú.

S’anomena llei eterna al pla de la
Saviesa divina per conduir tota la
creació al seu fi;[1] pel que fa al
gènere humà, es correspon al designi
salvífic etern de Déu, pel qual ens ha
elegit en Crist «perquè fóssim sants,
irreprensibles als seus ulls», «ens
destinà a ser fills seus per Jesucrist,
segons la seva benèvola decisió».[2]

En aquest designi hi ha la felicitat
plena de l’home, que consisteix en la
visió de Déu i, en aquest món i de
manera encara no plena, en la vida
d’unió amb Crist, que vol sempre el
nostre bé.

Déu condueix cada criatura al seu fi
d’acord amb la seva naturalesa.
Concretament, «Déu proveeix els



homes de manera diversa respecte
als altres éssers que no són persones:
no des de fora, mitjançant les lleis
immutables de la naturalesa física,
sinó “des de dins”, mitjançant la raó
que, coneixent amb la llum natural la
llei eterna de Déu, és capaç d’indicar
a l’home la direcció justa de la seva
actuació lliure».[3]

La llei moral natural és la
participació de la llei eterna en la
criatura racional.[4] El designi etern
de Déu per portar-nos a la plena
felicitat, en si mateix considerat, no
el podem saber, ja que no veiem què
hi ha a la ment de Déu. Però en
donar-nos una llum que ens permet
distingir el que és bo i dolent per a
nosaltres, Déu ens permet conèixer
una part del seu designi etern. Per
això es pot dir que la llei moral
natural és «la mateixa llei eterna
connatural en els éssers dotats de
raó, que els inclina als actes i al fi
que els convé».[5] És, per tant, una llei



divina (divinonatural). El que la llei
moral natural ens dona a conèixer té
força de llei en la mesura que és la
veu i l’intèrpret de la més alta raó de
Déu, de la qual el nostre esperit
participa i a la qual la nostra llibertat
s’adhereix.[6] S’anomena flama 
natural, perquè consisteix en la llum
de la raó que tot home té per
naturalesa.

La llei moral natural és un primer
pas en la comunicació a tot el gènere
humà del designi salvífic diví, el
coneixement complet del qual només
es fa possible per la Revelació. Com
es va dir, aquest designi diví és que
tots puguem assolir la nostra plena
felicitat en la visió de Déu.

—Propietats. La llei moral natural és 
universal perquè s’estén a tots els
homes, de totes les èpoques.[7]

Malgrat la diversitat de cultures al
llarg de la història, la intel·ligència
humana manté la seva unitat, que fa



possible el diàleg entre les diverses
cultures, per més que de vegades
pugui semblar difícil.

«És immutable i permanent a través
de les variacions de la història;
subsisteix sota el flux de les idees i
dels costums i en sosté el progrés. Les
regles que l’expressen són sempre
vàlides substancialment».[8] Són
immutables els principis
fonamentals, que quan s’apliquen a
una realitat social que canvia poden
donar lloc a aplicacions concretes
diferents, i es manté en vigor el que
és fonamental.[9]

És obligatòria, ja que, per tendir cap
a Déu, l’home ha de fer lliurement el
bé i evitar el mal; i per a això ha de
poder distingir el bé del mal, la qual
cosa es produeix abans que res
gràcies a la llum de la raó natural.[10]

L’observança de la llei moral natural
pot ser algunes vegades difícil, però
no és mai impossible.[11]



—Coneixement de la llei natural. Els
preceptes de la llei natural poden ser
coneguts per tots mitjançant la raó.
Tanmateix, no tothom percep els
preceptes de la llei natural d’una
manera clara i immediata.[12] El seu
coneixement efectiu pot estar
condicionat per les disposicions
personals de cadascú, per l’ambient
social i cultural, per l’educació
rebuda, etc. Es podria dir que la llei
natural és natural com ho és el
llenguatge: tot home sa té la capacitat
de parlar, però de fet parlarà de
manera més o menys correcta i
elegant segons el seu nivell
d’instrucció. La capacitat natural de
conèixer el bé i el mal necessita una
formació adequada per assolir de fet
totes les veritats morals que pot
assolir.

La llei divinopositiva

Com que en la situació actual les
seqüeles del pecat no han estat



totalment eliminades, i poden
enfosquir la intel·ligència en una
mesura o una altra, la gràcia i la
revelació són necessàries a l’home
perquè les veritats morals puguin ser
conegudes per «tothom i sense
dificultat, amb ferma certesa i sense
mescla d’error».[13] La revelació
divina ha tingut lloc mitjançant un
procés gradual i històric.

La Llei Antiga, revelada per Déu a
Moisès, «és el primer estadi de la llei
revelada. Les seves prescripcions
morals es resumeixen en els deu
manaments»,[14] que expressen
conclusions immediates de la llei
moral natural. Tota l’economia de
l’Antic Testament és sobretot
ordenada a preparar, anunciar i
significar la vinguda del Salvador.[15]

La nova llei o llei evangèlica o llei de
Crist «és la gràcia que l’Esperit Sant
dona mitjançant la fe en Crist. Els
preceptes externs, dels quals també



parla l’Evangeli, preparen per a
aquesta gràcia o despleguen els seus
efectes en la vida».[16]

L’element principal de la Llei de Crist
és la gràcia de l’Esperit Sant, que
sana l’home sencer i es manifesta en
la fe que obra per l’amor.[17] És
fonamentalment una llei interna,
que dona la força interior per fer el
que ensenya. En segon lloc, és també
una llei escrita, que es troba en els
ensenyaments del Senyor (el discurs
de la muntanya, les benaurances,
etc.) i en la catequesi moral dels
Apòstols, i que es pot resumir en el
manament de l’amor. Aquest segon
element no és d’importància
secundària, ja que la gràcia de
l’Esperit Sant, infusa en el cor del
creient, implica necessàriament
«viure segons l’Esperit» i s’expressa a
través dels «fruits de l’Esperit», als
quals s’oposen les «obres de la carn».
[18]



L’Església, amb el seu Magisteri, és
l’intèrpret autèntic de la llei natural.
[19] Aquesta missió no se circumscriu
només als fidels, sinó que —per
mandat de Crist: euntes, docete
omnes gentes—[20] inclou tots els
homes. D’aquí la responsabilitat que
incumbeix als cristians en
l’ensenyament de la llei moral
natural, ja que per la fe i amb l’ajuda
del Magisteri la coneixen fàcilment i
sense error.

Les lleis civils

Les lleis civils són les disposicions
normatives emanades per les
autoritats estatals (generalment, per
l’òrgan legislatiu de l’Estat) amb la
finalitat de promulgar, explicitar o 
concretar les exigències de la llei
moral natural necessàries per fer
possible i regular adequadament la
vida dels ciutadans en l’àmbit de la
societat políticament organitzada.[21]

Han de garantir principalment la pau



i la seguretat, la llibertat, la justícia,
la tutela dels drets fonamentals de la
persona i la moralitat pública.[22]

La virtut de la justícia comporta
l’obligació moral de complir les lleis
civils justes. La gravetat d’aquesta
obligació depèn del grau
d’importància del contingut de la llei
per al bé comú de la societat.

Són injustes les lleis que s’oposen a la
llei moral natural i al bé comú de la
societat. Més concretament, són
injustes les lleis:

1) que prohibeixen fer una cosa que
per als ciutadans és moralment
obligatòria o que manen fer una cosa
que no es pot fer sense cometre una
culpa moral;

2) que lesionen positivament o
priven de la tutela corresponent de
béns que pertanyen al bé comú: la
vida, la justícia, els drets fonamentals



de la persona, el matrimoni o la
família, etc.;

3) que no es promulguen
legítimament;

4) que no distribueixen les càrregues
i els beneficis de manera equitativa i
proporcionada entre els ciutadans.

Les lleis civils injustes no obliguen en
consciència; al contrari, hi ha
l’obligació moral de no complir les
seves disposicions, sobretot si són
injustes per les raons que s’indiquen
en 1 i 2, de manifestar-ne el desacord
i d’intentar canviar-les quan sigui
possible o, almenys, de reduir-ne els
efectes negatius. De vegades caldrà
recórrer a l’objecció de consciència.
[23]

Les lleis eclesiàstiques i els
manaments de l’Església

Per salvar els homes Déu també ha
volgut que formin una societat:[24]



l’Església, fundada per Jesucrist i
dotada per Ell de tots els mitjans per
complir el seu fi sobrenatural, que és
la salvació de les ànimes. Entre
aquests mitjans hi ha la potestat
legislativa, que tenen el Romà
Pontífex per a l’Església universal i
els Bisbes diocesans —i les autoritats
que s’hi equiparen— per a les seves
circumscripcions. El Codi de Dret
Canònic conté la major part de les
lleis d’àmbit universal. Hi ha un codi
per als fidels de ritu llatí i un altre
per als de ritu oriental.

Les lleis eclesiàstiques originen una
veritable obligació moral[25] que serà
greu o lleu segons la gravetat de la
matèria.

Els manaments més generals de
l’Església són cinc: primer, oir missa
entera els diumenges i les altres
festes de precepte;[26] segon,
confessar almenys una vegada a
l’any, i en perill de mort, i si s’ha de



combregar;[27] tercer, combregar
almenys una vegada a l’any, per
Pasqua florida;[28] quart, abstenir-se
de menjar carn i dejunar els dies
establerts per l’Església;[29] cinquè,
ajudar l’Església en les seves
necessitats.[30]

La consciència moral

«La consciència moral és un judici de
la raó pel qual la persona humana
reconeix la qualitat moral d’un acte
concret que farà, fa o ha fet».[31] La
consciència formula «l’obligació
moral tenint en compte la llei
natural: és l’obligació de fer el que
l’home, mitjançant l’acte de la seva
consciència, coneix com un bé que li
és assenyalat aquí i ara».[32] Així, per
exemple, quan al final del dia fem
l’examen de consciència, ens podem
adonar que quelcom que vam dir era
contrari a la caritat. O bé quan
reflexionem abans de fer alguna
cosa, la consciència ens pot fer veure



que l’acció que planegem lesionaria
el dret d’una persona i, per tant, seria
una falta contra la justícia.

La consciència és «la norma pròxima
de la moralitat personal»,[33] per això,
quan s’hi actua en contra es comet
un mal moral. Aquest paper de
norma pròxima pertany a la
consciència no perquè sigui la norma
suprema,[34] sinó perquè per a la
persona té un caràcter últim
ineludible: «el judici de consciència
mostra en última instància la
conformitat d’un comportament
respecte a la llei»:[35] quan la persona
jutja amb seguretat, després d’haver
examinat el problema amb tots els
mitjans a la seva disposició, no hi ha
una instància ulterior, una
consciència de la consciència, un
judici del judici, perquè altrament es
procediria fins a l’infinit.

S’anomena consciència recta o
veritable la que jutja amb veritat la



qualitat moral d’un acte, i consciència
errònia la que no arriba a la veritat,
ja que considera com a bona una
acció que en realitat és dolenta, o
viceversa. La causa de l’error de
consciència és la ignorància, que pot
ser invencible (i inculpable), si
domina fins a tal punt la persona que
no queda cap possibilitat de
reconèixer-la i allunyar-la, o vencible
(i culpable), si es podria reconèixer i
superar, però hi roman perquè la
persona no vol posar els mitjans per
superar-la.[36] La consciència
culpablement errònia no excusa de
pecat, i fins i tot el pot agreujar.

La consciència és certa quan emet el
judici amb la seguretat moral de no
equivocar-se. Es diu que és probable
quan jutja amb el convenciment que
hi ha certa probabilitat
d’equivocació, però que és més baixa
que la probabilitat d’encertar. Es diu
que és dubtosa quan se suposa que la
probabilitat d’equivocar-se és igual o



més elevada que la d’encertar.
Finalment, es diu que és perplexa
quan no s’atreveix a jutjar, perquè
pensa que és pecat tant fer un acte
com ometre’l.

A la pràctica, s’ha de seguir només la 
consciència certa i veritable o la 
consciència certa invenciblement
errònia.[37] No s’ha d’obrar amb
consciència dubtosa, sinó que s’ha de
sortir del dubte resant, estudiant,
preguntant, etc.

La formació de la consciència

Les accions moralment negatives que
es duen a terme amb ignorància
invencible són nocives per a qui les
comet i potser també per als altres, i
en tot cas poden contribuir a un
enfosquiment més pregon de la
consciència. Per això és tan
imperiosa la necessitat de formar la
consciència.[38]



Per formar una consciència recta
s’ha d’instruir la intel·ligència en el
coneixement de la veritat —per a la
qual cosa el cristià té l’ajuda del
Magisteri de l’Església— i educar la
voluntat i l’afectivitat mitjançant la
pràctica de les virtuts.[39] És una tasca
que dura tota la vida.[40]

Per a la formació de la consciència
són especialment importants la
humilitat, que s’adquireix vivint la
sinceritat davant de Déu, i la direcció
espiritual.[41]

Una consciència ben formada
necessita practicar la virtut moral de
l’epiqueia. L’epiqueia porta a obrar
de manera diferent de la lletra de la
llei quan, trobant-se davant d’una
situació no prevista per la formulació
general i simple de la llei, obrar
d’acord amb la llei seria dolent o
nociu. Així, per exemple, les
autoritats de policia estableixen que
només es pot entrar i sortir de la



zona internacional d’un aeroport per
les portes destinades per a això. Això
fa referència al comportament
ordinari. Però és clar que en cas d’un
terratrèmol que destrueix els
accessos i impedeix d’utilitzar
aquestes portes, les persones que hi
ha dins han d’escapar per on puguin.
Les disposicions de l’autoritat,
expressades de manera general, fan
referència al comportament ordinari,
i no a circumstàncies excepcionals
que ningú pot preveure.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
1730-1742, 1776-1794 i 1950-1974.

— Joan Pau II, encíclica Veritatis
splendor, 6.VIII.1993, 28-64.



Lectures recomanades

— Sant Josepmaria, homilia La
llibertat, un do de Déu, a: Amics de
Déu, 23-38.

— Enrique Colom, Ángel Rodríguez
Luño, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de teología moral
fundamental, Palabra, Madrid 2000,
p. 316-332, 348-363, 399-409, 424-428
i 430-434.

[1] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 93, a. 1, c.; Concili
Vaticà II, Dignitatis humanae, núm. 3.

[2] Ef 1, 4-5.

[3] Joan Pau II, Veritatis splendor,
6.VIII.1993, núm. 43.



[4] Cf. Ibídem; sant Tomàs d’Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 2.

[5] Cf. Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 44.

[6] Cf. Ibídem.

[7] Cf. Catecisme, núm. 1956.

[8] Ibídem, núm. 1958.

[9] «L’aplicació de la llei natural varia
molt. Pot exigir una reflexió
adaptada a la multiplicitat de
condicions de vida, segons els llocs,
les èpoques i les circumstàncies.
Malgrat tot, enmig de la diversitat de
les cultures, la llei natural es manté
com una regla que relaciona els
homes entre ells i els imposa uns
principis comuns, més enllà de les
diferències inevitables» (Catecisme,
núm. 1957).

[10] Cf. Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 42.



[11] Cf. Ibídem, núm. 102.

[12] Cf. Catecisme, núm. 1960.

[13] Pius XII, Humani generis: DS 3876.
Cf. Catecisme, núm. 1960.

[14] Catecisme, núm. 1962.

[15] Cf. Concili Vaticà II, Dei verbum,
núm. 15.

[16] Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 24. Cf. Sant Tomàs d’Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 106, a. 1, c.
i ad 2.

[17] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

[18] Cf. Ga 5, 16-26.

[19] Cf. Catecisme, núm. 2036.

[20] Mt 28, 19.



[21] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 95, a. 2; Catecisme,
núm. 1959.

[22] Cf. Joan Pau II, Evangelium vitae,
25.III.1995, núm. 71.

[23] Cf. Catecisme, núm.
2242-2243;Joan Pau II, Evangelium
vitae, núm. 72-74.

[24] Cf. Concili Vaticà II, Lumen
gentium, núm. 9.

[25] Cf. Concili de Trent, Cànons sobre
el sagrament del Baptisme , 8: DS
1621.

[26] Cf. Catecisme, núm. 2042.

[27] Cf. Ibídem.

[28] Cf. Ibídem.

[29] Cf. Ibídem, núm. 2043.

[30] Cf. Ibídem.



[31] Catecisme, núm. 1778.

[32] Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 59.

[33] Ibídem, núm. 60.

[34] Cf. Ibídem.

[35] Ibídem, núm. 59.

[36] Cf. ibídem, núm. 62; Concili Vaticà
II, Gaudium et spes, 16.

[37] La consciència certa
invenciblement errònia és regla
moral no de manera absoluta: obliga
només mentre es manté l’error. I ho
fa no pel que és en si mateixa: el
poder obligatori de la consciència
deriva de la veritat, de manera que la
consciència errònia pot obligar
només en la mesura que se la
considera veritable de manera
subjectiva i invencible. En matèries
molt importants (homicidi deliberat,



etc.) és molt difícil l’error de
consciència inculpable.

[38] Cf. Catecisme, núm. 1783.

[39] Cf. Joan Pau II, Veritatis splendor,
núm. 64.

[40] Cf. Catecisme, núm. 1784.

[41] «La tasca de direcció espiritual
s’ha d’orientar sense dedicar-se a
fabricar criatures que estiguin
mancades de judici propi i que es
limitin a executar materialment allò
que un altre els diu; al contrari, la
direcció espiritual ha de tendir a
formar persones de criteri. I el criteri
suposa maduresa, fermesa de
conviccions, coneixement suficient
de la doctrina, delicadesa d’esperit,
educació de la voluntat» (sant
Josepmaria, Converses amb Mons.
Escrivá de Balaguer, núm. 93).



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-25-la-
vida-cristiana-la-llei-i-la-consciencia/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-25-la-vida-cristiana-la-llei-i-la-consciencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-25-la-vida-cristiana-la-llei-i-la-consciencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-25-la-vida-cristiana-la-llei-i-la-consciencia/

	Tema 25. La vida cristiana: la llei i la consciència

