opusdei.org

Tema 24. El
matrimoni i I’Ordre
Sacerdotal

El matrimoni és una savia
institucio del Creador per
realitzar en la humanitat el seu
designi d’amor. Neix del
consentiment personal i
irrevocable dels esposos. Les
seves propietats essencials son
la unitat i la indissolubilitat.
Esta ordenat a la procreacidia
I’educacio de la prole: els fills
son el do més excel-lent del
matrimoni i contribueixen molt
al bé dels seus pares.



25/01/2023

Index

* El sagrament del Matrimoni

* La celebracio del matrimoni

* La paternitat responsable

* El sagrament de I’Ordre

» Naturalesa i efectes de I’ordre rebut
* Els graus de I’ordre sagrat

* Ministre i subjecte

* Bibliografia basica

El Pare, en el seu designi d’amor, ens
ha elegit en Crist abans de la creacio
del mon per elevar-nos a la dignitat



de fills de Déu (cf. Ef 1, 4-5). A més,
vol tenir la cooperacio dels homes
per dur a terme el seu designi de
salvacid. Precisament, els sagraments
del matrimoni i de I’ordre
confereixen al cristia una vocacio i
una missio especifica en I’Església
(cf. Catecisme, 1534).

El sagrament del Matrimoni

El matrimoni no és «el fruit d’'una
casualitat ni el resultat de I’evolucio
cega de les forces naturals; siné una
institucio6 savia i providencial del
Déu Creador per realitzar en la
humanitat el seu designi d’amor. Per
la qual cosa, a través d’'una donacio
mutua que els és propia i exclusiva,
els esposos tendeixen a aquella
comunio de llurs éssers per a la qual
es perfeccionen I'un a l’altre, a fi de
col-laborar amb Déu en la procreacio
il’educacio de nous éssers. Per als
batejats, a més, el matrimoni esta
revestit de la dignitat de signe



sacramental de la gracia, en tant que
representa la unio del Crist i de
’Església».™

«En la seva realitat més profunda,
I’amor és essencialment el do i
I’amor conjugal, a la vegada que
condueix els esposos al
“coneixement” reciproc que els fa
“una sola carn” (cf. Gn 2, 24), no
s’esgota dins de la parella, ja que els
fa capacos de la maxima donacio
possible, per la qual es converteixen
en cooperadors de Déu en el do de la
vida a una nova persona humana».”

Aquest amor mutu entre els esposos
«esdevé una imatge de ’'amor
absolut i indefectible amb qué Déu
estima la humanitat. Es bo, molt bo,
als ulls del Creador (Gn 1, 31). 1
aquest amor que Déu beneeix esta
destinat a ser fecund i a realitzar-se
en ’obra comuna de la guarda de la
creacio: «Déu els benei i els digué:
“Sigueu fecunds i multipliqueu-vos,



pobleu la terra i domineu-la” (Gn 1,
28)» (Catecisme, 1604).

El do propi que caracteritza I’'amor
com a conjugal son les persones
reciprocament sexuades en ordre a
la generacio. Ningu pot arribar a ser
pare per si sol o amb una altra
persona del mateix sexe, perque la
paternitat i la maternitat
constitueixen un principi unic de
generacio. Per aix0, en ’amor
conjugal, I’acceptacio del do té un
dinamisme del tot propi i peculiar
respecte a altres llenguatges de
I’amor: només en 'amor conjugal es
dona identitat entre ’oferiment del
do il’acceptaci6 del do. En efecte,
I’acceptacio del do de la paternitat té
lloc mitjancant el lliurament del do
de la maternitat i viceversa. No
existeix, per tant, una comunio
d’amor més intima entre dues
persones que, amb paraules de la
Sagrada Escriptura, son una sola carn
(Gn 2, 24).



La dinamica de la donacié conjugal
descrita evidéncia que I’'amor
conjugal no neix de manera
espontania, sino d’'un lliurament
lliure de cada persona i que, com que
el lliurament és mutu, sigui un amor
degut. Aixi ho ensenya sant Pau en
escriure que «la dona no és
mestressa del seu propi cos, és del
seu espos: igualment el marit no és
amo del seu propi cos, és de la seva
muller» (1 Co 7, 4), o quan recorda
als esposos que «han d’estimar la
muller com el seu propi cos» (Ef 5,
28). El matrimoni, com a institucio
natural, es correspon amb la
dimensio de justicia inherent a
I’amor conjugal: «la institucio
matrimonial no és una ingeréencia
indeguda de la societat o de
I’autoritat ni la imposicio extrinseca
d’una forma, sind una exigencia
interior del pacte d’amor conjugal
que s’afirma publicament com a unic
i exclusiu, perque aixi sigui viscuda



la plena fidelitat al designi de Déu
Creador».”

Com que la comunitat matrimonial
és el fonament natural de la familia,
cél-lula de la societat, no pertany
exclusivament a I’esfera privada,
sind que és un bé d’interés public. La
societat protegeix el matrimoni per
mitja de la seva institucionalitzacio
legal: el matrimoni civil en la societat
civil i el matrimoni canonic a
I’Església. Perqueé la legalitzacio del
matrimoni sigui efectiva i realment
util per al bé comu, s’ha d’ajustar a la
seva essencia, és a dir, al matrimoni
com a institucié natural, i en el cas
del matrimoni canonic, també com a
sagrament.

A molts paisos és frequent que les
persones cohabitin more uxorio
sense cap vincle institucional. Les
raons d’aixo son diverses: «la
influéncia de les ideologies que
menysvaloren el matrimoniila



familia, ’experiéncia de la fallida
d’altres parelles el risc de les quals
ells no volen correr, el temor envers
una cosa que consideren massa gran
i sagrada, les oportunitats socials i els
avantatges economics que deriven de
la conviveéncia, una concepcio
merament emotiva i romantica de
I’amor, la por de perdre la seva
llibertat i ’'autonomia, el refus de
quelcom concebut com institucional i
burocratic».” Sila relacié s’ha
establert per una voluntat conjugal
sincera, caldra mostrar-los la
necessitat de legalitzar la seva
situacio. Si no hi ha aquesta voluntat,
caldra ajudar-los a descobrir la
mentida de la relacid, perquée ’amor
conjugal «exigeix un do total i
definitiu de les persones entre

elles» (Catecisme 2391); 1 que aquesta
mentida debilita la sinceritatila
fidelitat mutua: «queé pot significar
una unio en la qual les persones no
es comprometen 'una amb l’altra, 1
testimonien aixi una manca de



confianga en l’altre, en ells mateixos i
en el futur?». (Catecisme, 2390).

La importancia de la creacio rau en
el fet que és «el fonament de tots els
designis salvifics de Déu [...]; és el
comenc¢ament de la historia de la
salvacio que culmina en el

Crist» (Compendi, 280). I el
matrimoni dels origens apareix
revestit d’'una nova dignitat: va ser
instituit per Déu com a tipus de la
unio entre Crist i ’Església (cf. Ef'5,
31-32), en virtut del qual ’'amor
conjugal no només participa de
P’amor creador de Déu, sin6é també
del seu amor salvador, transmetent
juntament amb la vida humana la
vida de la gracia en Crist.

El pecat original va introduir la
ruptura de ’home amb Déu i,
simultaniament, la ruptura de la
comunio original entre 'home ila
dona. Al seu torn, la institucio del
matrimoni es debilita amb I’aparicio



de la poligamia i del repudi, i la
paternitat carnal transmet el pecat
original en comptes de la vida dels
fills de Déu.

La Llei antiga, conforme a la
pedagogia divina, no critica la
poligamia dels patriarques ni
prohibeix el divorci; pero «veient
I’alianca de Déu amb Israel sota la
imatge d’un amor conjugal exclusiu 1
fidel (cf. Os 1-3; Is 54.62, Jr 2-3.31; Ez
16, 62; 23), els profetes van preparar
la consciéncia del Poble escollit per a
una comprensio profunda de la
unicitat i de la indissolubilitat del
matrimoni (cf. M1 2,

13-17)» (Catecisme, 1611). A més, la
renovacio de la benediccio originaria
divina amb Abraham, juntament
amb la promesa d’una descendéncia
innombrable a la qual lliurara la
terra de Canaan (cf. Gn 12, 2.7; 13,16;
22,17), atorga al matrimoni un paper
fonamental en la realitzacio del
designi salvific: sense el matrimoni



no es compliria I’alianca feta per Déu
amb Abraham i la seva
descendéncia, que segons el Nou
Testament son Crist i I’Església (cf. Ga
3, 26-29).

«Jesus, que va reconciliar amb ell
totes les coses, ha portat de nou el
matrimoni i la familia a la seva
forma original (cf. Mc 10, 1-12). La
familia i el matrimoni han estat
redimits per Crist (cf. Ef 5, 21-32),
restaurats a imatge de la Santissima
Trinitat, misteri del qual brolla tot
amor veritable. I’alianca esponsal,
inaugurada en la creacid i revelada
en la historia de la salvacio, rep la
plena revelacio del seu significat en
Crist i en la seva Església. De Crist,
mitjancant ’Església, el matrimoni i
la familia reben la gracia necessaria
per a testimoniar I’amor de Déu i
viure la vida de comunid. L’Evangeli
de la familia travessa la historia del
mon, des de la creacio de I’home a
imatge i semblanca de Déu (cf. Gn 1,



26-27) fins a ’acompliment del
misteri de ’Alianga en Crist a la fi
dels temps amb les noces I’Anyell (cf.
Ap 19, 9)».5!

La celebracio del matrimoni

El matrimoni neix del consentiment
personal i irrevocable dels esposos
(cf. Catecisme, 1626). «E1
consentiment matrimonial és I’acte
de la voluntat pel qual I’'home ila
dona es lliuren i s’accepten
mutuament en alianca irrevocable
per constituir el matrimoni» (CIC,
1057 §2).

«Per aquesta rao, ’Església demana
normalment per als seus fidels la
forma eclesiastica de la celebraci6 del
casament» (Catecisme, 1631). Per
aixo, «només son valids aquells
matrimonis que se celebren davant
I’Ordinari del lloc o del rector o d’'un
sacerdot o diaca delegat per un d’ells,
i davant de dos testimonis, segons les



regles expressades» pel Codi de dret
canonic (CIC, 1108 §1).

Es presenten diverses raons per
explicar aquesta determinacio: el
matrimoni sacramental crea drets i
deures en la comunitat de I’Església
entre els esposos i envers els fills.
Com que el matrimoni és un estat de
vida en I’Església, cal que hi hagi
certesa sobre aquest (d’aqui
I’obligaci6 de tenir testimonis); i el
caracter public del consentiment
protegeix el “Si” una vegada s’ha
donat i ajuda a ser-hi fidel (cf.
Catecisme, 1631).

«Les propietats essencials del
matrimoni son la unitatila
indissolubilitat, que en el matrimoni
cristia obtenen una fermesa singular
per rao del sagrament» (CIC, 1056).
L’home ila dona «pel pacte conjugal
ja no son dos, sin6 una sola carn (Mt
19, 6). Aquesta unio intima, en tant
que donacio reciproca de dues



persones, com també el bé dels fills,
exigeixen la plena fidelitat dels
conjuges i urgeixen llur indissoluble
unitat».”

«La unitat del matrimoni refermada
pel Senyor apareix també ben
clarament en la igual dignitat
personal de la dona i de ’home, que
cal que sigui reconeguda en ’amor
total i mutu. La poligamia és
contraria a aquesta igual dignitatia
I’amor conjugal que és unic i
exclusiu» (Catecisme, 1645).

«En la seva predicacio, Jesus va
ensenyar sense equivocs el sentit
originari de la uni¢ de 'home i de la
dona, tal com el Creador la volgué al
comenc¢ament: el permis, donat per
Moises, de repudiar la dona era una
concessio a la duresa del cor (cf. Mt
19, 8); la unié matrimonial de I’home
i de la dona és indissoluble: Déu
mateix ’ha closa: “El que Déu va
unir, que I’home no ho separi” (Mt



19, 6)» (Catecisme, 1614). En virtut
del sagrament, pel qual els esposos
cristians manifesten i participen del
misteri de la unitat i de ’'amor
fecund entre Crist i ’Església (Ef 5,
32), la indissolubilitat adquireix un
sentit nou i més profund i augmenta
la solidesa original del vincle
conjugal, de manera que «el
matrimoni rat [aix0 és, celebrat entre
batejats] i consumat no pot ser
dissolt per cap poder huma, ni per
cap causa fora de la mort» (CIC,
1141).

«El divorci és una ofensa greu a la llei
natural. Pretén rompre el contracte
lliurement consentit pels esposos de
viure 'un amb P’altre fins a la mort.
El divorci fa injuria a I’alianca de
salvacid, de la qual el matrimoni
sacramental és el signe» (Catecisme,
2384). «Pot esdevenir-se que un dels
conjuges sigui la victima innocent del
divorci pronunciat per la llei civil;
llavors aquest conjuge no trenca el



precepte moral. Hi ha una diferéncia
considerable entre el conjuge que
s’ha esforcat amb sinceritat a ser
fidel al sagrament del Matrimoni i es
veu injustament abandonat, i el qui,
per una falta greu que ha comes,
destrueix un matrimoni
canonicament valid» (Catecisme,
2386).

«No obstant aixo, hi ha situacions en
queé la cohabitacié matrimonial es fa
practicament impossible per raons
molt diverses. En aquests casos,
I’Església admet la separacio fisica
dels esposos i la fi de la cohabitacio.
Els esposos no deixen de ser marit i
muller als ulls de Déu; no s6n pas
lliures de contreure una nova unio.
En aquesta situacio dificil, la millor
solucio seria, si fos possible, la
reconciliacio» (Catecisme, 1649). Si
després de la separacio «el divorci
civil resulta ser I’'inica manera
possible d’assegurar alguns drets
legitims, la cura dels fills o la defensa



del patrimoni, es podra tolerar sense
constituir falta moral» (Catecisme,
2383).

Si després del divorci es contreu una
nova unio, encara que sigui
reconeguda per la llei civil, «el
conjuge que s’ha tornat a casar es
troba llavors en situacid d’adulteri
public i permanent» (Catecisme,
2384). Els divorciats casats de nou,
encara que continuin pertanyent a
I’Església, no poden ser admesos a
I’Eucaristia, perque el seu estat i
condicio de vida contradiuen
objectivament aquesta unié d’amor
indissoluble entre Crist i I’'Església
significada i actualitzada en
I’Eucaristia. «La reconciliacio en el
sagrament de la peniténcia —que els
obriria el cami cap al sagrament
eucaristic— pot donar-se unicament
als qui, penedits d’haver violat el
signe de ’alianca i de la fidelitat a
Crist, estan sincerament disposats a
una forma de vida que no



contradigui la indissolubilitat del
matrimoni. Aixo significa
concretament que quan ’home ila
dona, per motius seriosos —com, per
exemple, ’educacio dels fills—, no
poden acomplir I'obligacio de la
separaciog, assumeixen el compromis
de viure en plena continéncia, és a
dir, d’abstenir-se dels actes propis
dels esposos».”

Aquestes normes s’han d’aplicar en
la 1ogica de la compassié cap a les
persones fragils, a fi d’evitar posar
tantes condicions a la misericordia
divina que la buidin de sentit.” Aixo
significa tenir en compte que el
penitent «encara que sigui fidel a la
intencio de no pecar més,
I’experiéncia passada i la consciéncia
de la debilitat present susciten el
temor de noves caigudes; pero aixo
no perjudica I’autenticitat de la
intencid, quan a aquest temor s’hi
uneix la voluntat, basada en I’oracio,
de fer tot el que sigui possible per



evitar la culpa».” El penitent, a causa
de les circumstancies concretes en
queé es troba, pot no ser plenament
responsable dels seus actes. El
confessor ho ha de tenir en compte
per valorar el que pot fer per evitar
la culpa, i aixi tenir la certesa moral
de la contricio suficient del penitent
per rebre ’absolucid.™

En qualsevol cas, si es produeix una
nova caiguda, la persona s’ha
d’apropar al sagrament de la
confessio abans de combregar. De
fet, les relacions sexuals amb algu
que no és el conjuge legitim sén
sempre, pel seu objecte,
intrinsecament dolentes. A més, com
que el seu penediment «és per si
mateix ocult, mentre que la seva
condicio de divorciats que s’han
tornat a casar és per si mateixa
manifesta, només podran accedir a la
Comuni6 eucaristica remoto
scandalo»."'” Finalment, 'Eucaristia
rebuda no sera la meta del cami de



conversio, sino I’'ajuda preciosa per
continuar fent els passos necessaris
per viure en una situacio que ja no
contrasta amb ’ensenyament de
Jesus sobre el matrimoni.™”

La paternitat responsable

«Pel seu mateix caracter natural, la
institucio del matrimoni i ’'amor
conjugal son ordenats a la procreacio
i a ’educacid dels fills, on troben, per
dir-ho aixi, el seu cimall, el seu
coronament». Els fills son sense cap
dubte el fruit més preat del
matrimoni i contribueixen amb
extrem al bé dels mateixos pares. El
mateix Déu que va dir: “no esta bé
que ’home estigui sol (Gn 2, 18) i que
“des del comencgament els va fer
home i dona” (Mt 19, 4), volent-los
comunicar una participacio especial
en la seva obra creadora, va beneir
I’home ila dona en dir-los: “Creixeu i
multipliqueu-vos (Gn 1, 28)”. D’aqui
ve que, sense postergar els altres fins



del matrimoni, el veritable culte de
I’amor conjugal i tota I’estructura de
la vida de familia que en deriva,
tendeixen cap aqui: que els esposos
estiguin coratjosament disposats a
col-laborar amb ’amor del Creador i
Salvador, el qual per mitja d’ells no
para d’augmentar i fer prosperar la
seva propia familia» (Catecisme,
1652). Per aixo, entre «els conjuges
que satisfan, d’aquesta manera, la
missio que els ha estat confiada per
Déu, han de ser recordats
peculiarment aquells que, amb
prudent i comu consell, reben també,
amb magnanimitat, una meés
nombrosa descendéncia, la qual ha
de ser convenientment educada».™

Fins i tot amb una disposicio
generosa cap a la paternitat, els
esposos es poden trobar «destorbats
per certes condicions del viure d’avui
i que poden trobar-se en
circumstancies en les quals el
nombre de la prole no pot ser



augmentat, almenys per un temps».
141 (Si per espaiar els naixements
existeixen motius seriosos, derivats
de les condicions fisiques o
psicologiques dels esposos, o de les
circumstancies exteriors, llavors
I’Església ensenya que és licit tenir en
compte els ritmes naturals
immanents a les funcions
generadores, per fer us del
matrimoni nomeés en els periodes

infecunds i aixi regular la natalitat».
[15]

«Segons el designi de Déu, el
matrimoni és el fonament de la
comunitat més amplia de la familia,
ja que la institucié mateixa del
matrimoni i ’'amor conjugal son
ordenats a la procreacio i ’educacio
de la prole, en la qual en troben la
coronacio».®

«El Creador del mén va establir la
societat conjugal com a origen i
fonament de la societat humana; la



familia és per aixo la cél-lula primera
i vital de la societat»."” Aquesta
dimensio publica especifica i
exclusiva del matrimoni i de la
familia reclama la seva defensaila
promocio per part de I’autoritat civil.

A Església la familia és anomenada
“Església domestica”, perque la
comunio especifica dels seus
membres esta cridada a ser «una
revelacio i actuacio especifica de la
comunio eclesial»."® «Cal que els
pares siguin per als fills els primers
predicadors de la fe, amb I'exemple i
la paraula, i fomentin la vocacio
propia de cada un, amb una cura
especial a la vocacié sagrada».™
«Aqui s’exerceix d’una manera
privilegiada el sacerdoci baptismal
del pare de familia, de la mare, dels
fills, de tots els membres de la
familia, “en la recepcio dels
sagraments, en la pregaria i accio de
gracies, amb el testimoniatge de la
seva vida, amb I’abnegacio i amb un



amor efica¢”. La llar és aixi la
primera escola de vida cristiana i
“una escola d’enriquiment huma”.
Aqui és on s’apren la constancia i
I’alegria del treball, ’'amor fratern, el
perdo generos, fins i tot reiterat, i
sobretot el culte divi per mitja de la
pregaria i ’ofrena de la

vida» (Catecisme, 1657).

El sagrament de I’Ordre

D’entre el poble d’Israel, designat a
I’Exode (Ex 19, 6) com a «reialme
sacerdotal», la tribu de Levi va ser
escollida per Déu per al «servei del
tabernacle de I’alianca i la cura de
tots els seus accessoris 1 objectes
sagrats» (Nm 1, 50); al seu torn,
d’entre els levites es consagraven els
sacerdots de I’antiga alianca amb el
ritu de la uncié (cf. Ex 29, 1-7), en
conferir-los una funcio «a favor dels
homes davant de Déu, oferint dons i
sacrificis pels pecats» (He 5, 1). Com a
element de la llei mosaica, en aquest



sacerdoci és «introduida una
esperanca millor» (He 7, 19), «ombra
del mon renovat», pero per si mateix
«és del tot incapag de portar a la
plenitud els qui participen cada any
en els mateixos sacrificis oferts una
vegada i una altra» (He 10, 1).

El sacerdoci levitic va prefigurar
d’alguna manera en el poble elegit la
realitzacio plena del sacerdoci en
Jesucrist, no lligat ni a la genealogia,
ni als sacrificis del temple, ni a la
Llei, sind només al mateix Déu (cf. He
6,17-201 7,1 s.). Per aix0, «Déu I’ha
proclamat gran sacerdot com ho fou
Melquisedec» (He 5, 10), qui «amb
una sola oblacio, ha portat per
sempre a la plenitud els qui ara son
santificats» (He 10, 14). En efecte, el
Verb de Déu encarnat, en
compliment de les profecies
messianiques, redimeix tots els
homes amb la seva mort i
resurreccio, i lliura la seva vida en
compliment de la seva condicio



sacerdotal. Aquest sacerdoci, que
Jesus mateix presenta en termes de
consagracio i missio (cf. Jn 10, 14), té,
per tant, valor universal: no existeix
«una accio salvifica de Déu fora de
’Gnica mediacié de Crist».*”

En I'Ultima Cena, Jesus manifesta la
voluntat de fer participar els seus
apostols del seu sacerdoci, expressat
com a consagracio i missio: «Tal com
tu m’has enviat al mon, jo també els
hi he enviat. Jo em consagro a mi
mateix per ells, perque ells també
siguin consagrats en la veritat» (Jn
17, 18-19). Aquesta participacio es fa
realitat en diferents moments al llarg
del ministeri de Crist que es poden
considerar com els passos successius
que conduiran a la institucio de
I’ordre sagrat: quan crida als apostols
1 els constitueix com a escola (cf. Mc
3, 13-19), quan els instrueix i els
envia a predicar (cf. Lc 9, 1-6), quan
els confereix el poder de perdonar
els pecats (cf. Jn 20, 22-23), quan els



confia la missio universal (cf. Mt 28,
18-20); fins a I’especialissima ocasio
en que els ordena celebrar
I’Eucaristia: «Feu aixo, que €és el meu
memorial» (I Co 11, 24). En la missio
apostolica ells «van ser confirmats
plenament en aquesta missio el dia
de la Pentecosta»."

Durant la seva vida, «no solament es
procuraren diferents col-laboradors,
sind que, perque la missié que els
havia estat encomanada tingués
continuitat després de la seva mort,
com qui fa un testament van donar
als seus col-laboradors immediats
I’encarrec d’acabar i consolidar
I’obra que ells havien comengat [...] 1
els van donar l'ordre que en
endavant, quan es morissin, d’altres
homes de fiar s’encarreguessin del
seu ministeri». Es aixi com «els
bisbes heretaren el servei de la
comunitat, junt amb els preveres i
diaques com a ajudants, 1 presidiren
en lloc de Déu el ramat, del qual son



els pastors com a mestres de
doctrina, sacerdots del culte sagrat i
rectors d’'una comunitat».”?

Al Nou Testament, el ministeri
apostolic és transmes a traves de la
imposicio de les mans acompanyada
d’una oracio (cf. Act 6, 6; 1 Tm 4, 14;
5,22;2 Tm 1, 6); aquesta és la praxi
present en els ritus d’ordenacio més
antics, com els que recull la Traditio
apostolica i els Statuta Ecclesiae
Antiqua. Aquest nucli essencial, que
constitueix el signe sacramental, ha
estat enriquit al llarg dels segles per
alguns ritus complementaris, que
poden diferir segons les diverses
tradicions liturgiques. «Aixi, els ritus
inicials, en el ritu llati —la
presentacio i I’eleccio de ’'ordenand,
I’al-locucid del bisbe, I'interrogatori
de I'ordenand, les lletanies dels sants
— donen fe que I’eleccio del candidat
ha estat feta d’acord amb I’us de
I’Església i preparen I’acte solemne
de la consagracio; després de la qual



diversos ritus expressen i completen
d’una manera simbolica el misteri
que s’ha realitzat: per al bisbe i el
prevere, la uncio amb el sant crisma,
signe de la uncio especial de ’Esperit
Sant que fa fecund el seu ministeri;
lliurament del llibre dels Evangelis,
de I’anell, de la mitra i del bacul al
bisbe com a signe de la seva missid
apostolica d’anunciar la Paraula de
Déu, de la seva fidelitat a ’Església,
esposa del Crist, del seu carrec de
pastor del ramat del Senyor;
lliurament al prevere de la patena i
del calze, “I’'ofrena del poble sant”
que és cridat a presentar a Déu;
lliurament del llibre dels Evangelis al
diaca que acaba de rebre la missio
d’anunciar I’Evangeli del

Crist» (Catecisme, 1574).

Naturalesa i efectes de I’ordre
rebut

Mitjancant el sagrament de I’ordre es
confereix una participacio en el



sacerdoci de Crist segons la modalitat
transmesa per la successio
apostolica. El sacerdoci ministerial es
distingeix del sacerdoci comu dels
fidels, provinent del baptisme i de la
confirmacio; tots dos «s’ordenen I’'un
a l’altre», tot i que «es diferenciin
essencialment i només en el grau».
Es propi i especific del sacerdoci
ministerial ser «una representacio
sacramental de Crist Cap i Pastor»,
que permet exercir I’autoritat de
Crist en la funci6 pastoral de
predicacio i de govern, i obrar in
persona Christi en ’exercici del
ministeri sacramental.

[23]

[24]

La repraesentatio Christi Capitis
subsisteix sempre en el ministre,
I’anima del qual ha estat segellada
amb el caracter sacramental, impres
indeleblement en ’anima en
I’ordenacié. El caracter és, doncs,
I’efecte principal del sagrament, i
com que és una realitat permanent,
fa que I’'ordre no pugui ser ni repetit,



ni eliminat, ni conferit per un temps
limitat. «Un individu validament
ordenat pot, certament, per causes
greus, ser descarregat de les
obligacions i de les funcions lligades
a I’ordenacio o rebre la prohibicio
d’exercir-les, pero no pot tornar a
esdevenir laic en el sentit

estricte» (Catecisme, 1583).

L’ordre en cadascun dels graus
confereix a més «la gracia de
I’Esperit Sant propia d’aquest
sagrament», que és «la d’'una
configuracio al Crist Sacerdot, Mestre
i Pastor, del qual ’'ordenat ha estat
constituit ministre» (Catecisme,
1585). Aquesta ministerialitat és tant
un do com una tasca, ja que 'ordre
es rep per servir Crist i els fidels, que
en ’Església conformen el seu Cos
mistic. Més especificament, per al
bisbe el do rebut és «I’Esperit que
dona autoritat per regir i santificar,
el que donareu al vostre Fill estimat,
Jesucrist, el que ell dona als sants



Apostols».™ Per al prevere es
demana a Déu el do de I’Esperit
«perque sigui digne de mantenir-se
sense tara davant del vostre altar,
d’anunciar I’evangeli del vostre
regne, de complir el ministeri de la
vostra paraula de veritat, d’oferir-vos
dons i sacrificis espirituals, de
renovar el vostre poble amb el bany
de la regeneracio; de tal manera que
surti a ’encontre del nostre gran Déu
i Salvador Jesucrist».”?® En el cas dels
diaques, «enfortits per la gracia
sacramental i en comuni6 amb el
bisbe i el seu presbiteri, serveixen el
Poble de Déu en el ministeri de la

litargia, de la paraula i de la caritat».
[27]

Els graus de I’ordre sagrat

El diaconat, el presbiterat i
I’episcopat conserven entre si una
relacio intrinseca, com graus de
I'tinica realitat sacramental de
I’ordre sagrat.



L’episcopat és «la plenitud del
sagrament de ’Ordre», anomenat «la
tradicio litargica de ’Església com la
veu dels Sants Pares anomenen
clarament “sacerdoci suprem” i “cim
del ministeri sagrat”».”*® Als bisbes
se’ls confia «el servei de la
comunitat, juntament amb els
preveres i diaques com a ajudants, i
presidiren en lloc de Déu el ramat,
del qual son els pastors com a
mestres de doctrina, sacerdots del
culte sagrat i rectors d’una
comunitat».”” Sén successors dels
apostols i membres de I’escola
episcopal, a la qual s’incorporen
immediatament en virtut de
I’ordenacid, conservant la comunio
jerarquica amb el Papa, cap de
I’escola, i amb els altres membres.
Principalment, els corresponen les
funcions de capitalitat, tant a
I’Església universal com presidint les
Esglésies locals, a les quals regeixen
«com a vicaris i legats del Crist», i ho
fan «amb consells, exhortacions i



exemples i també amb autoritat i
potestat sagrada».” D’entre els oficis
episcopals destaca el «de predicar
I’Evangeli. Els bisbes son els
proclamadors de la fe, que guanyen
nous deixebles per al Crist, i els
mestres autentics, aixo €és, investits
de l'autoritat del Crist, que prediquen
al poble que els ha estat encomanat
la fe que han de creure i aplicar a la
vida», 1 «quan ensenyen en comunio
amb el Roma Pontifex, han de ser
venerats per tothom com a
testimonis de la veritat divina i
catolica».® Finalment, com a
administradors de la gracia del
sacerdoci suprem, amb la seva
autoritat moderen la distribucio sana
i fructuosa dels sagraments: «ells
regulen ’administracio del baptisme,
per mitja del qual es concedeix de
participar del sacerdoci reial del
Crist. Ells son els ministres nats de la
confirmacio, els conferidors de les
sagrades ordres i els moderadors de
la disciplina penitencial; també



exhorten i instrueixen sol-licitament
el seu poble perqué amb fe i
reverencia prengui la part que li toca
en la liturgia i principalment en el
sant sacrifici de la Missa».*

El presbiterat ha estat instituit per
Déu perqueé els seus ministres
«tinguessin el poder sagrat de ’ordre
per oferir el sacrifici i perdonar els
pecats i exercissin publicament, en
nom de Crist, la funcio sacerdotal en
favor dels homes».” Als preveres
se’ls ha confiat la funcié ministerial
«en grau subordinat, a fi que,
constituits en 'ordre del presbiterat,
fossin cooperadors de I’ordre
episcopal per al recte compliment de
la missi6 apostolica».** Ells
participen «de I’autoritat amb la qual
Crist mateix forma, santifica i regeix
el seu Cos», 1 per ’'ordre sacramental
rebut «queden marcats amb un
caracter especial que els configura
amb Crist Sacerdot, de manera que
poden obrar in persona Christi



Capitis».” Ells «formen amb el seu
bisbe un sol presbiteri, dedicat
evidentment a tasques diverses»'
exerceixen la seva missio en contacte
immediat amb els homes. “Més
concretament, els preveres «tenen
com a obligaci6 principal anunciar a
tots ’Evangeli de Crist, per constituir
i incrementar el Poble de Déu,
complint el mandat del Senyor:
“Aneu per tot el mon i prediqueu
’Evangeli a tota criatura”».”” La seva
funcio esta centrada «en el culte
eucaristic o assemblea, on,
representant la persona del Crist i
proclamant el seu Misteri, ajunten
els precs dels fidels amb el sacrifici
del seu cap (cf. 1 Co 11, 26) i
representen i apliquen en el sacrifici
de la Missa, fins que torni el Senyor,
I'inic sacrifici de la Nova Alianga, és
a dir, del Crist oferint-se a si mateix
al Pare una vegada per sempre com a
victima immaculada (cf. He 9,
14-28)».7¥ Aix0 va unit al ministeri
«de la conciliacio i de I’alleujament»,

36] l



que exerceixen «de cara als fidels
penedits o malalts». Com a veritables
pastors, «exercint en la mesura de la
seva autoritat ’ofici del Crist, Pastor i
Cap, reuneixen la familia de Déu com
una fraternitat amb una anima
comuna, i, per mitja del Crist i en
I’Esperit Sant, la condueixen a Déu
Pare».*”

Els diaques constitueixen el grau
inferior de la jerarquia. A ells se’ls
imposen les mans «no pas amb vista
al sacerdoci, siné amb vista al
ministeri», que exerceixen com una
repraesentatio Christi Servi. Pertoca
al diaconat «administrar
solemnement el baptisme, conservar
1 distribuir ’Eucaristia, assistir i
beneir els matrimonis en nom de
I’Església, portar el Viatic als
moribunds, llegir la Sagrada
Escriptura als fidels, instruir i
exhortar el poble, presidir el culte i
I’oracié6 dels fidels, administrar els



sagramentals, presidir el ritu dels
funerals i de la sepultura».””!

Ministre i subjecte

L[’administracié de I'ordre en els seus
tres graus esta reservada
exclusivament al bisbe: en el Nou
Testament nomeés els apostols el
confereixen, i, «com que el
sagrament de I’Orde és el sagrament
del ministeri apostolic, pertoca als
bisbes com a successors dels apostols
de transmetre el “do

espiritual” (Lumen gentium, 21), “la
llavor apostolica” (Lumen gentium,
20) (Catecisme, 1576), conservada al
llarg dels segles en el ministeri
ordenat.

Per a la licitud de I'ordenacio
episcopal es requereix, en ’Església
llatina, un mandat pontifici explicit
(cf. CIC, 1013); en les Esglésies
orientals esta reservada al Roma
Pontifex, al Patriarca o al
Metropolita, i és sempre il-licita si no



hi ha cap mandat legitim (cf. CCEO,
745). En el cas d’ordenacions
presbiterials i diaconals, es necessita
que ’ordenant sigui el bisbe del
candidat, o que hagi rebut les cartes
dimissories de I’autoritat competent
(cf. CIC, 1015-1016); si I’ordenaci6 té
lloc fora de la mateixa
circumscripcio, és necessaria la
venia del bisbe diocesa (cf. CIC,
1017).

Per a la validesa de ’ordenacio, en
els seus tres graus, és necessari que
el candidat sigui home i estigui
batejat. Jesucrist, en efecte, va elegir
com a apostols només homes,
malgrat que entre els qui el seguien
també hi havia dones, que en
diverses ocasions van demostrar una
fidelitat més gran. Aquesta conducta
del Senyor és normativa per a tota la
vida de I’Església i no es pot
considerar circumstancial, ja que els
apostols es van sentir vinculats a
aquesta praxii van imposar les mans



només a homes, també quan
I’Església estava difosa en regions on
la presencia de dones en el ministeri
no hauria suscitat perplexitat. EIs
pares de I’Església van seguir
fidelment aquesta norma, conscients
que es tractava d’una tradicio
vinculant, que va ser recollida
adequadament en decrets sinodals.
[’Església, en consequencia, «no es
considera autoritzada a admetre les
dones a ’ordenacié sacerdotal».""

Una ordenacio legitima i plenament
fructuosa requereix, a més, per part
del candidat, la vocacio com a
realitat sobrenatural, alhora
confirmada per la invitacio de
I’autoritat competent (la «crida de la
jerarquia»). D’altra banda, en
I’Església llatina regeix la llei del
celibat eclesiastic per als tres graus;
aquesta «no és exigida, certament,
per la naturalesa mateixa del
sacerdoci»,*” pero «té molta
conformitat amb el sacerdoci», ja que



amb aquesta els clergues participen
en la modalitat celibataria assumida
per Crist per dur a terme la seva
missiog, «s’uneixen a Ell més
facilment amb un cor indivis, es
dediquen més lliurement a Ell i per
Ell al servei de Déu i dels homes».
Amb el lliurament ple de les seves
vides a la missio confiada, els
ordenands «evoquen el misterios
matrimoni establert per Déu [...], pel
qual ’Església té Crist com a Espos
unic. Es constitueixen, a més, en
senyal viu d’aquell mon futur,
present ja per la fe i per la caritat, en
que els fills de la resurreccidé no
prendran marits ni dones»."*! No
estan obligats al celibat els diaques
permanents ni els diaques i preveres
de les Esglésies orientals. Finalment,
per ser ordenats es requereixen
determinades disposicions internes i
externes, I’edat i la ciencia
corresponents, el compliment dels
requisits previs a ’ordenacio i
I’absencia d’impediments i



irregularitats (cf. CIC, 1029-1042;
CCEO, 758-762). En els candidats a
I’ordenacio episcopal regeixen
condicions particulars que
n’asseguren la idoneitat (cf. CIC, 378).

Bibliografia basica

— Catecisme de l'Església Catolica,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

— Sant Josepmaria, Converses amb
Mons. Escriva de Balaguer, 87-112.

— Sant Josepmaria, homilia El
matrimoni, vocacio cristiana, a: Es
Crist que passa, 22-30.

— Sant Josepmaria, homilia
Sacerdote para la eternidad, en Amar
a la Iglesia, Palabra, Madrid, 1986, p.
63-82.




W' Sant Pau VI, Humanae Vitae, 8.

“ Sant Joan Pau II, Familiaris
Consortio, 14.

5 Ihidem, 11.
“ Francesc, Amoris laetitia, 40.
51 Francesc, Amoris laetitia, 63.

® «En el deure de transmetre i
educar la vida humana, que ha de
ser considerat com la seva propia
missio, els conjuges saben que son
cooperadors de 'amor de Déu
creador i talment els seus interprets
[...], els conjuges cristians, confiant
en la Divina Providéncia i conreant
I’esperit de sacrifici, glorifiquen el
Creador i s’esforcen per la perfeccio
en Crist, quan compleixen la funcid
de procrear amb generosa, humana i
cristiana responsabilitat» (Concili
Vatica II, Gaudium et Spes, 50).



"' Sant Joan Pau II, Familiaris
Consortio, 84. Cf. Benet XVI,
Sacramentum Caritatis, 22.11.2007, 29;
Congregacio per a la doctrina de la
fe, Carta sobre la recepcion de la
Comunion Eucaristica por parte de los
fieles divorciados que se han vuelto a
casar, 14.1X.1994; Catecisme, 1650.

81 Cf. Francesc, Amoris laetitia,
307-312.

® Joan Pau II, Carta al Card. William
W. Baumy a los participantes del
curso anual sobre el fuero interno
organizado por la Penitenciaria
Apostolica, 22.111.1996; cf. Francesc,
Amoris laetitia, 311.

(101 Cf., Ibidem, 303-305.

" pontifici Consell per als textos
legislatius, Sobre la admisibilidad a la
sagrada comunion de los divorciados
que se han vuelto a casar, 24.V1.2000,
2.



21 Cf, Francesc, Amoris laetitia,
307-308.

"3 Concili Vatica II, Gaudium et Spes,
50.

14 Ihidem, 51.

151 Sant Pau VI, Humanae Vitae, 16.

(161 «La familia és I’element natural i

fonamental de la societat, i té dret a
la proteccio de la societat i de
I’estat» (ONU, Declaracio Universal
dels Drets Humans, 10.XI1.1948,
article 16).

71 Cf. Consell Pontifici per a la
Familia, Familia, matrimonio y
uniones de hecho, Ciutatdel Vatica,
2000; Congregacio per a la Doctrina
de la Fe, Consideraciones acerca de
los proyectos de reconocimiento legal
de las uniones entre personas
homosexuales, Ciutat del Vatica, 2003.



"8 Sant Joan Pau II, Familiaris
Consortio, 21.

19 Concili Vatica IT, Lumen Gentium,
11.

% Congregacio per ala Doctrina de
la Fe, Dominus Iesus, 14.

2 Concili Vatica IT, Lumen Gentium,
19.

221 thidem, 20.

(231 Concili Vatica II, Lumen Gentium,
10.

24 Cf. Sant Joan Pau II, Pastors dabo
vobis, 23.

251 pontifical Roma, Ordenacio
episcopal, Pregaria consacratoria.

81 Ritu bizanti, Pregaria d’ordenacio
presbiterial.

27 Concili Vatica II, Lumen Gentium,
29.



8 Ibidem, 21.
29 thidem, 20.
B9 Ibidem, 27.
BU rhidem, 25.
B2 Ibidem, 26.

331 Concili Vatica II, Presbyterorum
Ordinis, 2.

B4 Ihidem
B3] Thidem

6] Concili Vatica II, Lumen Gentium,
28.

37 Concili Vatica II, Presbyterorum
Ordinis, 4.

381 Concili Vatica II, Lumen Gentium,
28.

B9 Ihidem.

1491 1hidem, 29.



“I Sant Joan Pau II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22.V.94, 2.

42 Concili Vatica II, Presbyterorum
Ordinis, 16.

431 thidem

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/tema-24-el-
matrimoni-i-lordre-sacerdotal/
(02/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/tema-24-el-matrimoni-i-lordre-sacerdotal/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-24-el-matrimoni-i-lordre-sacerdotal/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-24-el-matrimoni-i-lordre-sacerdotal/

	Tema 24. El matrimoni i l’Ordre Sacerdotal

