
opusdei.org

Tema 24. El
matrimoni i l’Ordre
Sacerdotal

El matrimoni és una sàvia
institució del Creador per
realitzar en la humanitat el seu
designi d’amor. Neix del
consentiment personal i
irrevocable dels esposos. Les
seves propietats essencials són
la unitat i la indissolubilitat.
Està ordenat a la procreació i a
l’educació de la prole: els fills
són el do més excel·lent del
matrimoni i contribueixen molt
al bé dels seus pares.



25/01/2023

Índex

• El sagrament del Matrimoni

• La celebració del matrimoni

• La paternitat responsable

• El sagrament de l’Ordre

• Naturalesa i efectes de l’ordre rebut

• Els graus de l’ordre sagrat

• Ministre i subjecte

• Bibliografia bàsica

El Pare, en el seu designi d’amor, ens
ha elegit en Crist abans de la creació
del món per elevar-nos a la dignitat



de fills de Déu (cf. Ef 1, 4-5). A més,
vol tenir la cooperació dels homes
per dur a terme el seu designi de
salvació. Precisament, els sagraments
del matrimoni i de l’ordre
confereixen al cristià una vocació i
una missió específica en l’Església
(cf. Catecisme, 1534).

El sagrament del Matrimoni

El matrimoni no és «el fruit d’una
casualitat ni el resultat de l’evolució
cega de les forces naturals; sinó una
institució sàvia i providencial del
Déu Creador per realitzar en la
humanitat el seu designi d’amor. Per
la qual cosa, a través d’una donació
mútua que els és pròpia i exclusiva,
els esposos tendeixen a aquella
comunió de llurs éssers per a la qual
es perfeccionen l’un a l’altre, a fi de
col·laborar amb Déu en la procreació
i l’educació de nous éssers. Per als
batejats, a més, el matrimoni està
revestit de la dignitat de signe



sacramental de la gràcia, en tant que
representa la unió del Crist i de
l’Església».[1]

«En la seva realitat més profunda,
l’amor és essencialment el do i
l’amor conjugal, a la vegada que
condueix els esposos al
“coneixement” recíproc que els fa
“una sola carn” (cf. Gn 2, 24), no
s’esgota dins de la parella, ja que els
fa capaços de la màxima donació
possible, per la qual es converteixen
en cooperadors de Déu en el do de la
vida a una nova persona humana».[2]

Aquest amor mutu entre els esposos
«esdevé una imatge de l’amor
absolut i indefectible amb què Déu
estima la humanitat. És bo, molt bo,
als ulls del Creador (Gn 1, 31). I
aquest amor que Déu beneeix està
destinat a ser fecund i a realitzar-se
en l’obra comuna de la guarda de la
creació: «Déu els beneí i els digué:
“Sigueu fecunds i multipliqueu-vos,



pobleu la terra i domineu-la” (Gn 1,
28)» (Catecisme, 1604).

El do propi que caracteritza l’amor
com a conjugal són les persones
recíprocament sexuades en ordre a
la generació. Ningú pot arribar a ser
pare per si sol o amb una altra
persona del mateix sexe, perquè la
paternitat i la maternitat
constitueixen un principi únic de
generació. Per això, en l’amor
conjugal, l’acceptació del do té un
dinamisme del tot propi i peculiar
respecte a altres llenguatges de
l’amor: només en l’amor conjugal es
dona identitat entre l’oferiment del
do i l’acceptació del do. En efecte,
l’acceptació del do de la paternitat té
lloc mitjançant el lliurament del do
de la maternitat i viceversa. No
existeix, per tant, una comunió
d’amor més íntima entre dues
persones que, amb paraules de la
Sagrada Escriptura, són una sola carn
(Gn 2, 24).



La dinàmica de la donació conjugal
descrita evidència que l’amor
conjugal no neix de manera
espontània, sinó d’un lliurament
lliure de cada persona i que, com que
el lliurament és mutu, sigui un amor
degut. Així ho ensenya sant Pau en
escriure que «la dona no és
mestressa del seu propi cos, és del
seu espòs: igualment el marit no és
amo del seu propi cos, és de la seva
muller» (1 Co 7, 4), o quan recorda
als esposos que «han d’estimar la
muller com el seu propi cos» (Ef 5,
28). El matrimoni, com a institució
natural, es correspon amb la
dimensió de justícia inherent a
l’amor conjugal: «la institució
matrimonial no és una ingerència
indeguda de la societat o de
l’autoritat ni la imposició extrínseca
d’una forma, sinó una exigència
interior del pacte d’amor conjugal
que s’afirma públicament com a únic
i exclusiu, perquè així sigui viscuda



la plena fidelitat al designi de Déu
Creador».[3]

Com que la comunitat matrimonial
és el fonament natural de la família,
cèl·lula de la societat, no pertany
exclusivament a l’esfera privada,
sinó que és un bé d’interès públic. La
societat protegeix el matrimoni per
mitjà de la seva institucionalització
legal: el matrimoni civil en la societat
civil i el matrimoni canònic a
l’Església. Perquè la legalització del
matrimoni sigui efectiva i realment
útil per al bé comú, s’ha d’ajustar a la
seva essència, és a dir, al matrimoni
com a institució natural, i en el cas
del matrimoni canònic, també com a
sagrament.

A molts països és freqüent que les
persones cohabitin more uxorio
sense cap vincle institucional. Les
raons d’això són diverses: «la
influència de les ideologies que
menysvaloren el matrimoni i la



família, l’experiència de la fallida
d’altres parelles el risc de les quals
ells no volen córrer, el temor envers
una cosa que consideren massa gran
i sagrada, les oportunitats socials i els
avantatges econòmics que deriven de
la convivència, una concepció
merament emotiva i romàntica de
l’amor, la por de perdre la seva
llibertat i l’autonomia, el refús de
quelcom concebut com institucional i
burocràtic».[4] Si la relació s’ha
establert per una voluntat conjugal
sincera, caldrà mostrar-los la
necessitat de legalitzar la seva
situació. Si no hi ha aquesta voluntat,
caldrà ajudar-los a descobrir la
mentida de la relació, perquè l’amor
conjugal «exigeix un do total i
definitiu de les persones entre
elles» (Catecisme 2391); i que aquesta
mentida debilita la sinceritat i la
fidelitat mútua: «què pot significar
una unió en la qual les persones no
es comprometen l’una amb l’altra, i
testimonien així una manca de



confiança en l’altre, en ells mateixos i
en el futur?». (Catecisme, 2390).

La importància de la creació rau en
el fet que és «el fonament de tots els
designis salvífics de Déu [...]; és el
començament de la història de la
salvació que culmina en el
Crist» (Compendi, 280). I el
matrimoni dels orígens apareix
revestit d’una nova dignitat: va ser
instituït per Déu com a tipus de la
unió entre Crist i l’Església (cf. Ef 5,
31-32), en virtut del qual l’amor
conjugal no només participa de
l’amor creador de Déu, sinó també
del seu amor salvador, transmetent
juntament amb la vida humana la
vida de la gràcia en Crist.

El pecat original va introduir la
ruptura de l’home amb Déu i,
simultàniament, la ruptura de la
comunió original entre l’home i la
dona. Al seu torn, la institució del
matrimoni es debilita amb l’aparició



de la poligàmia i del repudi, i la
paternitat carnal transmet el pecat
original en comptes de la vida dels
fills de Déu.

La Llei antiga, conforme a la
pedagogia divina, no critica la
poligàmia dels patriarques ni
prohibeix el divorci; però «veient
l’aliança de Déu amb Israel sota la
imatge d’un amor conjugal exclusiu i
fidel (cf. Os 1-3; Is 54.62, Jr 2-3.31; Ez
16, 62; 23), els profetes van preparar
la consciència del Poble escollit per a
una comprensió profunda de la
unicitat i de la indissolubilitat del
matrimoni (cf. Ml 2,
13-17)» (Catecisme, 1611). A més, la
renovació de la benedicció originària
divina amb Abraham, juntament
amb la promesa d’una descendència
innombrable a la qual lliurarà la
terra de Canaan (cf. Gn 12, 2.7; 13,16;
22,17), atorga al matrimoni un paper
fonamental en la realització del
designi salvífic: sense el matrimoni



no es compliria l’aliança feta per Déu
amb Abraham i la seva
descendència, que segons el Nou
Testament són Crist i l’Església (cf. Ga
3, 26-29).

«Jesús, que va reconciliar amb ell
totes les coses, ha portat de nou el
matrimoni i la família a la seva
forma original (cf. Mc 10, 1-12). La
família i el matrimoni han estat
redimits per Crist (cf. Ef 5, 21-32),
restaurats a imatge de la Santíssima
Trinitat, misteri del qual brolla tot
amor veritable. L’aliança esponsal,
inaugurada en la creació i revelada
en la història de la salvació, rep la
plena revelació del seu significat en
Crist i en la seva Església. De Crist,
mitjançant l’Església, el matrimoni i
la família reben la gràcia necessària
per a testimoniar l’amor de Déu i
viure la vida de comunió. L’Evangeli
de la família travessa la història del
món, des de la creació de l’home a
imatge i semblança de Déu (cf. Gn 1,



26-27) fins a l’acompliment del
misteri de l’Aliança en Crist a la fi
dels temps amb les noces l’Anyell (cf. 
Ap 19, 9)».[5]

La celebració del matrimoni

El matrimoni neix del consentiment
personal i irrevocable dels esposos
(cf. Catecisme, 1626). «El
consentiment matrimonial és l’acte
de la voluntat pel qual l’home i la
dona es lliuren i s’accepten
mútuament en aliança irrevocable
per constituir el matrimoni» (CIC,
1057 §2).

«Per aquesta raó, l’Església demana
normalment per als seus fidels la
forma eclesiàstica de la celebració del
casament» (Catecisme, 1631). Per
això, «només són vàlids aquells
matrimonis que se celebren davant
l’Ordinari del lloc o del rector o d’un
sacerdot o diaca delegat per un d’ells,
i davant de dos testimonis, segons les



regles expressades» pel Codi de dret
canònic (CIC, 1108 §1).

Es presenten diverses raons per
explicar aquesta determinació: el
matrimoni sacramental crea drets i
deures en la comunitat de l’Església
entre els esposos i envers els fills.
Com que el matrimoni és un estat de
vida en l’Església, cal que hi hagi
certesa sobre aquest (d’aquí
l’obligació de tenir testimonis); i el
caràcter públic del consentiment
protegeix el “Sí” una vegada s’ha
donat i ajuda a ser-hi fidel (cf. 
Catecisme, 1631).

«Les propietats essencials del
matrimoni són la unitat i la
indissolubilitat, que en el matrimoni
cristià obtenen una fermesa singular
per raó del sagrament» (CIC, 1056).
L’home i la dona «pel pacte conjugal
ja no són dos, sinó una sola carn (Mt
19, 6). Aquesta unió íntima, en tant
que donació recíproca de dues



persones, com també el bé dels fills,
exigeixen la plena fidelitat dels
cònjuges i urgeixen llur indissoluble
unitat».[6]

«La unitat del matrimoni refermada
pel Senyor apareix també ben
clarament en la igual dignitat
personal de la dona i de l’home, que
cal que sigui reconeguda en l’amor
total i mutu. La poligàmia és
contrària a aquesta igual dignitat i a
l’amor conjugal que és únic i
exclusiu» (Catecisme, 1645).

«En la seva predicació, Jesús va
ensenyar sense equívocs el sentit
originari de la unió de l’home i de la
dona, tal com el Creador la volgué al
començament: el permís, donat per
Moisès, de repudiar la dona era una
concessió a la duresa del cor (cf. Mt
19, 8); la unió matrimonial de l’home
i de la dona és indissoluble: Déu
mateix l’ha closa: “El que Déu va
unir, que l’home no ho separi” (Mt



19, 6)» (Catecisme, 1614). En virtut
del sagrament, pel qual els esposos
cristians manifesten i participen del
misteri de la unitat i de l’amor
fecund entre Crist i l’Església (Ef 5,
32), la indissolubilitat adquireix un
sentit nou i més profund i augmenta
la solidesa original del vincle
conjugal, de manera que «el
matrimoni rat [això és, celebrat entre
batejats] i consumat no pot ser
dissolt per cap poder humà, ni per
cap causa fora de la mort» (CIC,
1141).

«El divorci és una ofensa greu a la llei
natural. Pretén rompre el contracte
lliurement consentit pels esposos de
viure l’un amb l’altre fins a la mort.
El divorci fa injúria a l’aliança de
salvació, de la qual el matrimoni
sacramental és el signe» (Catecisme,
2384). «Pot esdevenir-se que un dels
cònjuges sigui la víctima innocent del
divorci pronunciat per la llei civil;
llavors aquest cònjuge no trenca el



precepte moral. Hi ha una diferència
considerable entre el cònjuge que
s’ha esforçat amb sinceritat a ser
fidel al sagrament del Matrimoni i es
veu injustament abandonat, i el qui,
per una falta greu que ha comès,
destrueix un matrimoni
canònicament vàlid» (Catecisme,
2386).

«No obstant això, hi ha situacions en
què la cohabitació matrimonial es fa
pràcticament impossible per raons
molt diverses. En aquests casos,
l’Església admet la separació física
dels esposos i la fi de la cohabitació.
Els esposos no deixen de ser marit i
muller als ulls de Déu; no són pas
lliures de contreure una nova unió.
En aquesta situació difícil, la millor
solució seria, si fos possible, la
reconciliació» (Catecisme, 1649). Si
després de la separació «el divorci
civil resulta ser l’única manera
possible d’assegurar alguns drets
legítims, la cura dels fills o la defensa



del patrimoni, es podrà tolerar sense
constituir falta moral» (Catecisme,
2383).

Si després del divorci es contreu una
nova unió, encara que sigui
reconeguda per la llei civil, «el
cònjuge que s’ha tornat a casar es
troba llavors en situació d’adulteri
públic i permanent» (Catecisme,
2384). Els divorciats casats de nou,
encara que continuïn pertanyent a
l’Església, no poden ser admesos a
l’Eucaristia, perquè el seu estat i
condició de vida contradiuen
objectivament aquesta unió d’amor
indissoluble entre Crist i l’Església
significada i actualitzada en
l’Eucaristia. «La reconciliació en el
sagrament de la penitència —que els
obriria el camí cap al sagrament
eucarístic— pot donar-se únicament
als qui, penedits d’haver violat el
signe de l’aliança i de la fidelitat a
Crist, estan sincerament disposats a
una forma de vida que no



contradigui la indissolubilitat del
matrimoni. Això significa
concretament que quan l’home i la
dona, per motius seriosos —com, per
exemple, l’educació dels fills—, no
poden acomplir l’obligació de la
separació, assumeixen el compromís
de viure en plena continència, és a
dir, d’abstenir-se dels actes propis
dels esposos».[7]

Aquestes normes s’han d’aplicar en
la lògica de la compassió cap a les
persones fràgils, a fi d’evitar posar
tantes condicions a la misericòrdia
divina que la buidin de sentit.[8] Això
significa tenir en compte que el
penitent «encara que sigui fidel a la
intenció de no pecar més,
l’experiència passada i la consciència
de la debilitat present susciten el
temor de noves caigudes; però això
no perjudica l’autenticitat de la
intenció, quan a aquest temor s’hi
uneix la voluntat, basada en l’oració,
de fer tot el que sigui possible per



evitar la culpa».[9] El penitent, a causa
de les circumstàncies concretes en
què es troba, pot no ser plenament
responsable dels seus actes. El
confessor ho ha de tenir en compte
per valorar el que pot fer per evitar
la culpa, i així tenir la certesa moral
de la contrició suficient del penitent
per rebre l’absolució.[10]

En qualsevol cas, si es produeix una
nova caiguda, la persona s’ha
d’apropar al sagrament de la
confessió abans de combregar. De
fet, les relacions sexuals amb algú
que no és el cònjuge legítim són
sempre, pel seu objecte,
intrínsecament dolentes. A més, com
que el seu penediment «és per si
mateix ocult, mentre que la seva
condició de divorciats que s’han
tornat a casar és per si mateixa
manifesta, només podran accedir a la
Comunió eucarística remoto
scandalo».[11] Finalment, l’Eucaristia
rebuda no serà la meta del camí de



conversió, sinó l’ajuda preciosa per
continuar fent els passos necessaris
per viure en una situació que ja no
contrasta amb l’ensenyament de
Jesús sobre el matrimoni.[12]

La paternitat responsable

«Pel seu mateix caràcter natural, la
institució del matrimoni i l’amor
conjugal són ordenats a la procreació
i a l’educació dels fills, on troben, per
dir-ho així, el seu cimall, el seu
coronament». Els fills són sense cap
dubte el fruit més preat del
matrimoni i contribueixen amb
extrem al bé dels mateixos pares. El
mateix Déu que va dir: “no està bé
que l’home estigui sol (Gn 2, 18) i que
“des del començament els va fer
home i dona” (Mt 19, 4), volent-los
comunicar una participació especial
en la seva obra creadora, va beneir
l’home i la dona en dir-los: “Creixeu i
multipliqueu-vos (Gn 1, 28)”. D’aquí
ve que, sense postergar els altres fins



del matrimoni, el veritable culte de
l’amor conjugal i tota l’estructura de
la vida de família que en deriva,
tendeixen cap aquí: que els esposos
estiguin coratjosament disposats a
col·laborar amb l’amor del Creador i
Salvador, el qual per mitjà d’ells no
para d’augmentar i fer prosperar la
seva pròpia família» (Catecisme,
1652). Per això, entre «els cònjuges
que satisfan, d’aquesta manera, la
missió que els ha estat confiada per
Déu, han de ser recordats
peculiarment aquells que, amb
prudent i comú consell, reben també,
amb magnanimitat, una més
nombrosa descendència, la qual ha
de ser convenientment educada».[13]

Fins i tot amb una disposició
generosa cap a la paternitat, els
esposos es poden trobar «destorbats
per certes condicions del viure d’avui
i que poden trobar-se en
circumstàncies en les quals el
nombre de la prole no pot ser



augmentat, almenys per un temps».
[14] «Si per espaiar els naixements
existeixen motius seriosos, derivats
de les condicions físiques o
psicològiques dels esposos, o de les
circumstàncies exteriors, llavors
l’Església ensenya que és lícit tenir en
compte els ritmes naturals
immanents a les funcions
generadores, per fer ús del
matrimoni només en els períodes
infecunds i així regular la natalitat».
[15]

«Segons el designi de Déu, el
matrimoni és el fonament de la
comunitat més àmplia de la família,
ja que la institució mateixa del
matrimoni i l’amor conjugal són
ordenats a la procreació i l’educació
de la prole, en la qual en troben la
coronació».[16]

«El Creador del món va establir la
societat conjugal com a origen i
fonament de la societat humana; la



família és per això la cèl·lula primera
i vital de la societat».[17] Aquesta
dimensió pública específica i
exclusiva del matrimoni i de la
família reclama la seva defensa i la
promoció per part de l’autoritat civil.

A l’Església la família és anomenada
“Església domèstica”, perquè la
comunió específica dels seus
membres està cridada a ser «una
revelació i actuació específica de la
comunió eclesial».[18] «Cal que els
pares siguin per als fills els primers
predicadors de la fe, amb l’exemple i
la paraula, i fomentin la vocació
pròpia de cada un, amb una cura
especial a la vocació sagrada».[19]

«Aquí s’exerceix d’una manera
privilegiada el sacerdoci baptismal
del pare de família, de la mare, dels
fills, de tots els membres de la
família, “en la recepció dels
sagraments, en la pregària i acció de
gràcies, amb el testimoniatge de la
seva vida, amb l’abnegació i amb un



amor eficaç”. La llar és així la
primera escola de vida cristiana i
“una escola d’enriquiment humà”.
Aquí és on s’aprèn la constància i
l’alegria del treball, l’amor fratern, el
perdó generós, fins i tot reiterat, i
sobretot el culte diví per mitjà de la
pregària i l’ofrena de la
vida» (Catecisme, 1657).

El sagrament de l’Ordre

D’entre el poble d’Israel, designat a
l’Èxode (Ex 19, 6) com a «reialme
sacerdotal», la tribu de Levi va ser
escollida per Déu per al «servei del
tabernacle de l’aliança i la cura de
tots els seus accessoris i objectes
sagrats» (Nm 1, 50); al seu torn,
d’entre els levites es consagraven els
sacerdots de l’antiga aliança amb el
ritu de la unció (cf. Ex 29, 1-7), en
conferir-los una funció «a favor dels
homes davant de Déu, oferint dons i
sacrificis pels pecats» (He 5, 1). Com a
element de la llei mosaica, en aquest



sacerdoci és «introduïda una
esperança millor» (He 7, 19), «ombra
del món renovat», però per si mateix
«és del tot incapaç de portar a la
plenitud els qui participen cada any
en els mateixos sacrificis oferts una
vegada i una altra» (He 10, 1).

El sacerdoci levític va prefigurar
d’alguna manera en el poble elegit la
realització plena del sacerdoci en
Jesucrist, no lligat ni a la genealogia,
ni als sacrificis del temple, ni a la
Llei, sinó només al mateix Déu (cf. He
6, 17-20 i 7, 1 s.). Per això, «Déu l’ha
proclamat gran sacerdot com ho fou
Melquisedec» (He 5, 10), qui «amb
una sola oblació, ha portat per
sempre a la plenitud els qui ara són
santificats» (He 10, 14). En efecte, el
Verb de Déu encarnat, en
compliment de les profecies
messiàniques, redimeix tots els
homes amb la seva mort i
resurrecció, i lliura la seva vida en
compliment de la seva condició



sacerdotal. Aquest sacerdoci, que
Jesús mateix presenta en termes de
consagració i missió (cf. Jn 10, 14), té,
per tant, valor universal: no existeix
«una acció salvífica de Déu fora de
l’única mediació de Crist».[20]

En l’Última Cena, Jesús manifesta la
voluntat de fer participar els seus
apòstols del seu sacerdoci, expressat
com a consagració i missió: «Tal com
tu m’has enviat al món, jo també els
hi he enviat. Jo em consagro a mi
mateix per ells, perquè ells també
siguin consagrats en la veritat» (Jn
17, 18-19). Aquesta participació es fa
realitat en diferents moments al llarg
del ministeri de Crist que es poden
considerar com els passos successius
que conduiran a la institució de
l’ordre sagrat: quan crida als apòstols
i els constitueix com a escola (cf. Mc
3, 13-19), quan els instrueix i els
envia a predicar (cf. Lc 9, 1-6), quan
els confereix el poder de perdonar
els pecats (cf. Jn 20, 22-23), quan els



confia la missió universal (cf. Mt 28,
18-20); fins a l’especialíssima ocasió
en què els ordena celebrar
l’Eucaristia: «Feu això, que és el meu
memorial» (1 Co 11, 24). En la missió
apostòlica ells «van ser confirmats
plenament en aquesta missió el dia
de la Pentecosta».[21]

Durant la seva vida, «no solament es
procuraren diferents col·laboradors,
sinó que, perquè la missió que els
havia estat encomanada tingués
continuïtat després de la seva mort,
com qui fa un testament van donar
als seus col·laboradors immediats
l’encàrrec d’acabar i consolidar
l’obra que ells havien començat [...] i
els van donar l’ordre que en
endavant, quan es morissin, d’altres
homes de fiar s’encarreguessin del
seu ministeri». És així com «els
bisbes heretaren el servei de la
comunitat, junt amb els preveres i
diaques com a ajudants, i presidiren
en lloc de Déu el ramat, del qual són



els pastors com a mestres de
doctrina, sacerdots del culte sagrat i
rectors d’una comunitat».[22]

Al Nou Testament, el ministeri
apostòlic és transmès a través de la
imposició de les mans acompanyada
d’una oració (cf. Act 6, 6; 1 Tm 4, 14;
5, 22; 2 Tm 1, 6); aquesta és la praxi
present en els ritus d’ordenació més
antics, com els que recull la Traditio
apostolica i els Statuta Ecclesiae
Antiqua. Aquest nucli essencial, que
constitueix el signe sacramental, ha
estat enriquit al llarg dels segles per
alguns ritus complementaris, que
poden diferir segons les diverses
tradicions litúrgiques. «Així, els ritus
inicials, en el ritu llatí —la
presentació i l’elecció de l’ordenand,
l’al·locució del bisbe, l’interrogatori
de l’ordenand, les lletanies dels sants
— donen fe que l’elecció del candidat
ha estat feta d’acord amb l’ús de
l’Església i preparen l’acte solemne
de la consagració; després de la qual



diversos ritus expressen i completen
d’una manera simbòlica el misteri
que s’ha realitzat: per al bisbe i el
prevere, la unció amb el sant crisma,
signe de la unció especial de l’Esperit
Sant que fa fecund el seu ministeri;
lliurament del llibre dels Evangelis,
de l’anell, de la mitra i del bàcul al
bisbe com a signe de la seva missió
apostòlica d’anunciar la Paraula de
Déu, de la seva fidelitat a l’Església,
esposa del Crist, del seu càrrec de
pastor del ramat del Senyor;
lliurament al prevere de la patena i
del calze, “l’ofrena del poble sant”
que és cridat a presentar a Déu;
lliurament del llibre dels Evangelis al
diaca que acaba de rebre la missió
d’anunciar l’Evangeli del
Crist» (Catecisme, 1574).

Naturalesa i efectes de l’ordre
rebut

Mitjançant el sagrament de l’ordre es
confereix una participació en el



sacerdoci de Crist segons la modalitat
transmesa per la successió
apostòlica. El sacerdoci ministerial es
distingeix del sacerdoci comú dels
fidels, provinent del baptisme i de la
confirmació; tots dos «s’ordenen l’un
a l’altre», tot i que «es diferenciïn
essencialment i només en el grau».[23]

És propi i específic del sacerdoci
ministerial ser «una representació
sacramental de Crist Cap i Pastor»,[24]

que permet exercir l’autoritat de
Crist en la funció pastoral de
predicació i de govern, i obrar in
persona Christi en l’exercici del
ministeri sacramental.

La repraesentatio Christi Capitis
subsisteix sempre en el ministre,
l’ànima del qual ha estat segellada
amb el caràcter sacramental, imprès
indeleblement en l’ànima en
l’ordenació. El caràcter és, doncs,
l’efecte principal del sagrament, i
com que és una realitat permanent,
fa que l’ordre no pugui ser ni repetit,



ni eliminat, ni conferit per un temps
limitat. «Un individu vàlidament
ordenat pot, certament, per causes
greus, ser descarregat de les
obligacions i de les funcions lligades
a l’ordenació o rebre la prohibició
d’exercir-les, però no pot tornar a
esdevenir laic en el sentit
estricte» (Catecisme, 1583).

L’ordre en cadascun dels graus
confereix a més «la gràcia de
l’Esperit Sant pròpia d’aquest
sagrament», que és «la d’una
configuració al Crist Sacerdot, Mestre
i Pastor, del qual l’ordenat ha estat
constituït ministre» (Catecisme,
1585). Aquesta ministerialitat és tant
un do com una tasca, ja que l’ordre
es rep per servir Crist i els fidels, que
en l’Església conformen el seu Cos
místic. Més específicament, per al
bisbe el do rebut és «l’Esperit que
dona autoritat per regir i santificar,
el que donàreu al vostre Fill estimat,
Jesucrist, el que ell donà als sants



Apòstols».[25] Per al prevere es
demana a Déu el do de l’Esperit
«perquè sigui digne de mantenir-se
sense tara davant del vostre altar,
d’anunciar l’evangeli del vostre
regne, de complir el ministeri de la
vostra paraula de veritat, d’oferir-vos
dons i sacrificis espirituals, de
renovar el vostre poble amb el bany
de la regeneració; de tal manera que
surti a l’encontre del nostre gran Déu
i Salvador Jesucrist».[26] En el cas dels
diaques, «enfortits per la gràcia
sacramental i en comunió amb el
bisbe i el seu presbiteri, serveixen el
Poble de Déu en el ministeri de la
litúrgia, de la paraula i de la caritat».
[27]

Els graus de l’ordre sagrat

El diaconat, el presbiterat i
l’episcopat conserven entre si una
relació intrínseca, com graus de
l’única realitat sacramental de
l’ordre sagrat.



L’episcopat és «la plenitud del
sagrament de l’Ordre», anomenat «la
tradició litúrgica de l’Església com la
veu dels Sants Pares anomenen
clarament “sacerdoci suprem” i “cim
del ministeri sagrat”».[28] Als bisbes
se’ls confià «el servei de la
comunitat, juntament amb els
preveres i diaques com a ajudants, i
presidiren en lloc de Déu el ramat,
del qual són els pastors com a
mestres de doctrina, sacerdots del
culte sagrat i rectors d’una
comunitat».[29] Són successors dels
apòstols i membres de l’escola
episcopal, a la qual s’incorporen
immediatament en virtut de
l’ordenació, conservant la comunió
jeràrquica amb el Papa, cap de
l’escola, i amb els altres membres.
Principalment, els corresponen les
funcions de capitalitat, tant a
l’Església universal com presidint les
Esglésies locals, a les quals regeixen
«com a vicaris i legats del Crist», i ho
fan «amb consells, exhortacions i



exemples i també amb autoritat i
potestat sagrada».[30] D’entre els oficis
episcopals destaca el «de predicar
l’Evangeli. Els bisbes són els
proclamadors de la fe, que guanyen
nous deixebles per al Crist, i els
mestres autèntics, això és, investits
de l’autoritat del Crist, que prediquen
al poble que els ha estat encomanat
la fe que han de creure i aplicar a la
vida», i «quan ensenyen en comunió
amb el Romà Pontífex, han de ser
venerats per tothom com a
testimonis de la veritat divina i
catòlica».[31] Finalment, com a
administradors de la gràcia del
sacerdoci suprem, amb la seva
autoritat moderen la distribució sana
i fructuosa dels sagraments: «ells
regulen l’administració del baptisme,
per mitjà del qual es concedeix de
participar del sacerdoci reial del
Crist. Ells són els ministres nats de la
confirmació, els conferidors de les
sagrades ordres i els moderadors de
la disciplina penitencial; també



exhorten i instrueixen sol·lícitament
el seu poble perquè amb fe i
reverència prengui la part que li toca
en la litúrgia i principalment en el
sant sacrifici de la Missa».[32]

El presbiterat ha estat instituït per
Déu perquè els seus ministres
«tinguessin el poder sagrat de l’ordre
per oferir el sacrifici i perdonar els
pecats i exercissin públicament, en
nom de Crist, la funció sacerdotal en
favor dels homes».[33] Als preveres
se’ls ha confiat la funció ministerial
«en grau subordinat, a fi que,
constituïts en l’ordre del presbiterat,
fossin cooperadors de l’ordre
episcopal per al recte compliment de
la missió apostòlica».[34] Ells
participen «de l’autoritat amb la qual
Crist mateix forma, santifica i regeix
el seu Cos», i per l’ordre sacramental
rebut «queden marcats amb un
caràcter especial que els configura
amb Crist Sacerdot, de manera que
poden obrar in persona Christi



Capitis».[35] Ells «formen amb el seu
bisbe un sol presbiteri, dedicat
evidentment a tasques diverses»[36] i
exerceixen la seva missió en contacte
immediat amb els homes. “Més
concretament, els preveres «tenen
com a obligació principal anunciar a
tots l’Evangeli de Crist, per constituir
i incrementar el Poble de Déu,
complint el mandat del Senyor:
“Aneu per tot el món i prediqueu
l’Evangeli a tota criatura”».[37] La seva
funció està centrada «en el culte
eucarístic o assemblea, on,
representant la persona del Crist i
proclamant el seu Misteri, ajunten
els precs dels fidels amb el sacrifici
del seu cap (cf. 1 Co 11, 26) i
representen i apliquen en el sacrifici
de la Missa, fins que torni el Senyor,
l’únic sacrifici de la Nova Aliança, és
a dir, del Crist oferint-se a si mateix
al Pare una vegada per sempre com a
víctima immaculada (cf. He 9,
14-28)».[38] Això va unit al ministeri
«de la conciliació i de l’alleujament»,



que exerceixen «de cara als fidels
penedits o malalts». Com a veritables
pastors, «exercint en la mesura de la
seva autoritat l’ofici del Crist, Pastor i
Cap, reuneixen la família de Déu com
una fraternitat amb una ànima
comuna, i, per mitjà del Crist i en
l’Esperit Sant, la condueixen a Déu
Pare».[39]

Els diaques constitueixen el grau
inferior de la jerarquia. A ells se’ls
imposen les mans «no pas amb vista
al sacerdoci, sinó amb vista al
ministeri», que exerceixen com una 
repraesentatio Christi Servi. Pertoca
al diaconat «administrar
solemnement el baptisme, conservar
i distribuir l’Eucaristia, assistir i
beneir els matrimonis en nom de
l’Església, portar el Viàtic als
moribunds, llegir la Sagrada
Escriptura als fidels, instruir i
exhortar el poble, presidir el culte i
l’oració dels fidels, administrar els



sagramentals, presidir el ritu dels
funerals i de la sepultura».[40]

Ministre i subjecte

L’administració de l’ordre en els seus
tres graus està reservada
exclusivament al bisbe: en el Nou
Testament només els apòstols el
confereixen, i, «com que el
sagrament de l’Orde és el sagrament
del ministeri apostòlic, pertoca als
bisbes com a successors dels apòstols
de transmetre el “do
espiritual” (Lumen gentium, 21), “la
llavor apostòlica” (Lumen gentium,
20) (Catecisme, 1576), conservada al
llarg dels segles en el ministeri
ordenat.

Per a la licitud de l’ordenació
episcopal es requereix, en l’Església
llatina, un mandat pontifici explícit
(cf. CIC, 1013); en les Esglésies
orientals està reservada al Romà
Pontífex, al Patriarca o al
Metropolita, i és sempre il·lícita si no



hi ha cap mandat legítim (cf. CCEO,
745). En el cas d’ordenacions
presbiterials i diaconals, es necessita
que l’ordenant sigui el bisbe del
candidat, o que hagi rebut les cartes
dimissòries de l’autoritat competent
(cf. CIC, 1015-1016); si l’ordenació té
lloc fora de la mateixa
circumscripció, és necessària la
vènia del bisbe diocesà (cf. CIC,
1017).

Per a la validesa de l’ordenació, en
els seus tres graus, és necessari que
el candidat sigui home i estigui
batejat. Jesucrist, en efecte, va elegir
com a apòstols només homes,
malgrat que entre els qui el seguien
també hi havia dones, que en
diverses ocasions van demostrar una
fidelitat més gran. Aquesta conducta
del Senyor és normativa per a tota la
vida de l’Església i no es pot
considerar circumstancial, ja que els
apòstols es van sentir vinculats a
aquesta praxi i van imposar les mans



només a homes, també quan
l’Església estava difosa en regions on
la presència de dones en el ministeri
no hauria suscitat perplexitat. Els
pares de l’Església van seguir
fidelment aquesta norma, conscients
que es tractava d’una tradició
vinculant, que va ser recollida
adequadament en decrets sinodals.
L’Església, en conseqüència, «no es
considera autoritzada a admetre les
dones a l’ordenació sacerdotal».[41]

Una ordenació legítima i plenament
fructuosa requereix, a més, per part
del candidat, la vocació com a
realitat sobrenatural, alhora
confirmada per la invitació de
l’autoritat competent (la «crida de la
jerarquia»). D’altra banda, en
l’Església llatina regeix la llei del
celibat eclesiàstic per als tres graus;
aquesta «no és exigida, certament,
per la naturalesa mateixa del
sacerdoci»,[42] però «té molta
conformitat amb el sacerdoci», ja que



amb aquesta els clergues participen
en la modalitat celibatària assumida
per Crist per dur a terme la seva
missió, «s’uneixen a Ell més
fàcilment amb un cor indivís, es
dediquen més lliurement a Ell i per
Ell al servei de Déu i dels homes».
Amb el lliurament ple de les seves
vides a la missió confiada, els
ordenands «evoquen el misteriós
matrimoni establert per Déu [...], pel
qual l’Església té Crist com a Espòs
únic. Es constitueixen, a més, en
senyal viu d’aquell món futur,
present ja per la fe i per la caritat, en
què els fills de la resurrecció no
prendran marits ni dones».[43] No
estan obligats al celibat els diaques
permanents ni els diaques i preveres
de les Esglésies orientals. Finalment,
per ser ordenats es requereixen
determinades disposicions internes i
externes, l’edat i la ciència
corresponents, el compliment dels
requisits previs a l’ordenació i
l’absència d’impediments i



irregularitats (cf. CIC, 1029-1042; 
CCEO, 758-762). En els candidats a
l’ordenació episcopal regeixen
condicions particulars que
n’asseguren la idoneïtat (cf. CIC, 378).

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l'Església Catòlica,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

— Sant Josepmaria, Converses amb
Mons. Escrivá de Balaguer, 87-112.

— Sant Josepmaria, homilia El
matrimoni, vocació cristiana, a: És
Crist que passa, 22-30.

— Sant Josepmaria, homilia 
Sacerdote para la eternidad, en Amar
a la Iglesia, Palabra, Madrid, 1986, p.
63-82.



[1] Sant Pau VI, Humanae Vitae, 8.

[2] Sant Joan Pau II, Familiaris
Consortio, 14.

[3] Ibídem, 11.

[4] Francesc, Amoris laetitia, 40.

[5] Francesc, Amoris laetitia, 63.

[6] «En el deure de transmetre i
educar la vida humana, que ha de
ser considerat com la seva pròpia
missió, els cònjuges saben que són
cooperadors de l’amor de Déu
creador i talment els seus intèrprets
[...], els cònjuges cristians, confiant
en la Divina Providència i conreant
l’esperit de sacrifici, glorifiquen el
Creador i s’esforcen per la perfecció
en Crist, quan compleixen la funció
de procrear amb generosa, humana i
cristiana responsabilitat» (Concili
Vaticà II, Gaudium et Spes, 50).



[7] Sant Joan Pau II, Familiaris
Consortio, 84. Cf. Benet XVI, 
Sacramentum Caritatis, 22.II.2007, 29;
Congregació per a la doctrina de la
fe, Carta sobre la recepción de la
Comunión Eucarística por parte de los
fieles divorciados que se han vuelto a
casar, 14.IX.1994; Catecisme, 1650.

[8] Cf. Francesc, Amoris laetitia,
307-312.

[9] Joan Pau II, Carta al Card. William
W. Baum y a los participantes del
curso anual sobre el fuero interno
organizado por la Penitenciaría
Apostólica, 22.III.1996; cf. Francesc, 
Amoris laetitia, 311.

[10] Cf. Ibídem, 303-305.

[11] Pontifici Consell per als textos
legislatius, Sobre la admisibilidad a la
sagrada comunión de los divorciados
que se han vuelto a casar, 24.VI.2000,
2.



[12] Cf. Francesc, Amoris laetitia,
307-308.

[13] Concili Vaticà II, Gaudium et Spes,
50.

[14] Ibídem, 51.

[15] Sant Pau VI, Humanae Vitae, 16.

[16] «La família és l’element natural i
fonamental de la societat, i té dret a
la protecció de la societat i de
l’estat» (ONU, Declaració Universal
dels Drets Humans, 10.XII.1948,
article 16).

[17] Cf. Consell Pontifici per a la
Família, Familia, matrimonio y
uniones de hecho, Ciutatdel Vaticà,
2000; Congregació per a la Doctrina
de la Fe, Consideraciones acerca de
los proyectos de reconocimiento legal
de las uniones entre personas
homosexuales, Ciutat del Vaticà, 2003.



[18] Sant Joan Pau II, Familiaris
Consortio, 21.

[19] Concili Vaticà II, Lumen Gentium,
11.

[20] Congregació per a la Doctrina de
la Fe, Dominus Iesus, 14.

[21] Concili Vaticà II, Lumen Gentium,
19.

[22] Ibídem, 20.

[23] Concili Vaticà II, Lumen Gentium,
10.

[24] Cf. Sant Joan Pau II, Pastors dabo
vobis, 23.

[25] Pontifical Romà, Ordenació
episcopal, Pregària consacratòria.

[26] Ritu bizantí, Pregària d’ordenació
presbiterial.

[27] Concili Vaticà II, Lumen Gentium,
29.



[28] Ibídem, 21.

[29] Ibídem, 20.

[30] Ibídem, 27.

[31] Ibídem, 25.

[32] Ibídem, 26.

[33] Concili Vaticà II, Presbyterorum
Ordinis, 2.

[34] Ibídem

[35] Ibídem

[36] Concili Vaticà II, Lumen Gentium,
28.

[37] Concili Vaticà II, Presbyterorum
Ordinis, 4.

[38] Concili Vaticà II, Lumen Gentium,
28.

[39] Ibídem.

[40] Ibídem, 29.



[41] Sant Joan Pau II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22.V.94, 2. 

[42] Concili Vaticà II, Presbyterorum
Ordinis, 16. 

[43] Ibídem

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-24-el-
matrimoni-i-lordre-sacerdotal/

(02/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-24-el-matrimoni-i-lordre-sacerdotal/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-24-el-matrimoni-i-lordre-sacerdotal/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-24-el-matrimoni-i-lordre-sacerdotal/

	Tema 24. El matrimoni i l’Ordre Sacerdotal

