
opusdei.org

Tema 23. La
Penitència i la Unció
dels malalts

La Penitència és un sagrament
específic de curació i salvació.
La forma concreta segons la
qual els ministres de Crist i de
l’Església han exercit el poder
de perdonar els pecats ha variat
notablement, tot i que es manté
una estructura fonamental que
comprèn dos elements
igualment essencials: els actes
de l’home que es converteix
sota l’acció de l’Esperit Sant i
l’acció de Déu pel ministeri de
l’Església. La Unció dels malalts
és una ajuda a les persones la



vida de les quals perilla per una
malaltia greu.

25/01/2023

Índex

• La Penitència

• L’estructura del sagrament de la
Penitència

• Els efectes del sagrament de la
Penitència

• La Unció dels malalts

• L’estructura del signe sacramental i
la celebració del sagrament

• Necessitat i efectes de la Unció

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades



La Penitència

«Celebrar el sagrament de la
Reconciliació significa ser embolicats
en una abraçada calorosa: és
l’abraçada de la misericòrdia infinita
del Pare. Recordem la bonica, bonica
paràbola del fill que va marxar de
casa seva amb els diners de
l’herència; es va gastar tots els diners
i, després, quan ja no tenia res, va
decidir tornar a casa, no com a fill,
sinó com a servent. Tenia tanta culpa
i tanta vergonya al seu cor. La
sorpresa va ser que quan va
començar a parlar, a demanar perdó,
el pare no el va deixar parlar, el va
abraçar, el va besar i va fer festa.
Però jo us dic: cada vegada que ens
confessem, Déu ens abraça, Déu fa
festa».[1]

La gràcia i la nova vida en Crist,
rebudes per mitjà dels sagraments de



la iniciació cristiana (és a dir, el
Baptisme, la Confirmació i
l’Eucaristia), fan sants i immaculats
els fidels en la presència de Déu (cf. 
Ef 1, 4). Tanmateix, la recepció
d’aquests sagraments no restaura
totalment l’harmonia i l’equilibri
interior. De fet, les conseqüències del
pecat original es mantenen: la
fragilitat i la debilitat de la
naturalesa humana i la inclinació al
pecat.

Regenerat pel Baptisme, il·luminat
per la paraula de Déu i enfortit per la
potència salvadora de la Confirmació
i de l’Eucaristia, l’home té sens dubte
els mitjans per mantenir-se en l’amor
de Déu i afrontar la lluita espiritual
necessària per vèncer les
temptacions del Maligne (cf. 2 Pe 1,
3-11). No obstant això, el fidel cristià
continua sent un “vianant”, un
pelegrí a la terra, que viatja cap a la
pàtria del cel. La seva intel·ligència i
la seva voluntat no són encara fixes



en la Bellesa, en la Veritat, en l’Amor
que és Déu. Per tant, mentre és 
viator, el cristià està cridat a
“caminar” lliurement cap a Aquell
que és l’origen i el fi últim de la vida;
incessantment ha de triar entre
l’acceptació i el rebuig de la voluntat
paterna de Déu que vol la seva
salvació, si bé ha de respectar la
llibertat de què l’ha dotat. I,
certament, a conseqüència d’una
mala elecció, es pot allunyar de
l’amor de Déu i caure en el pecat.

Precisament per remetre els pecats
comesos després del Baptisme, el
Senyor, metge de les nostres ànimes i
dels nostres cossos, ha instituït un
sagrament específic de curació i
salvació: el sagrament de la
Penitència i de la Reconciliació (cf. 
Catecisme, 1446).

Segons la Tradició viva de l’Església i
els ensenyaments del Magisteri, Jesús
va instituir el sagrament de la



penitència i de la reconciliació
principalment quan, ressuscitat, va
insuflar l’Esperit als seus Apòstols, i
els va conferir el seu poder diví de
perdonar els pecats: «Llavors va
alenar damunt d’ells i els digué:
Rebeu l’Esperit Sant. A qui
perdonareu els pecats, li quedaran
perdonats; a qui no els perdoneu, li
quedaran sense perdó» (Jn 20, 22-23).
[2]

És un poder que es transmet als
bisbes, successors dels Apòstols com
a pastors de l’Església, i als preveres,
que són també sacerdots de la Nova
Aliança, col·laboradors dels bisbes,
en virtut del sagrament de l’Ordre.
«El Crist ha volgut que tota la seva
Església sigui, en la seva pregària, la
seva vida i el seu obrar, el signe i
l’instrument del perdó i de la
reconciliació que Ell ens ha guanyat
amb el preu de la seva sang. No
obstant això, ha confiat l’exercici del



poder d’absolució al ministeri
apostòlic» (Catecisme, 1442).

L’estructura del sagrament de la
Penitència

Al llarg de la història, la forma
concreta segons la qual els ministres
de Crist i de l’Església han exercit el
poder de perdonar els pecats ha
variat notablement (cf. Catecisme,
1447). No obstant això, «a través dels
canvis que la disciplina i la
celebració d’aquest sagrament han
conegut al llarg dels segles, hi
descobrim la mateixa estructura
fonamental. Inclou dos elements
igualment essencials; d’una banda,
els actes de la persona que es
converteix sota l’acció de l’Esperit
Sant: són la contrició, la confessió i la
satisfacció i, de l’altra banda, l’acció
de Déu per la intervenció de
l’Església. L’Església que, per mitjà
del bisbe i els seus preveres, dona en
nom de Jesucrist el perdó dels pecats



i fixa la modalitat de la satisfacció,
prega també pel pecador i fa
penitència amb ell. Així, el pecador
és guarit i restablert en la comunió
eclesial» (Catecisme 1448).

El primer element essencial del
sagrament de la Penitència està,
doncs, constituït pels mateixos actes
del penitent, és a dir, per la contrició
del cor, la confessió dels pecats i el
compliment de les obres penitencials
imposades pel ministre de Crist i de
l’Església.[3]

El segon element estructurant
d’aquest sagrament correspon a
l’absolució del ministre, la part
essencial de la qual són les paraules:
«Jo t’absolc dels teus pecats, en el
nom del Pare i del Fill i de l’Esperit
Sant».[4] Són paraules performatives i
eficaces, ja que indiquen el que
veritablement es fa per mitjà de
l’absolució sacramental: el perdó i la
reconciliació del pecador per part del



Déu Viu, Pare, Fill i Esperit Sant.
«Així, per mitjà del sagrament de la
Penitència, el Pare acull el fill que
retorna a ell, Crist es posa a les
espatlles l’ovella perduda i la
condueix novament a la cleda i
l’Esperit Sant torna a santificar el seu
temple o hi habita amb més
plenitud».[5]

Convé considerar que entre els dos
elements (els actes del penitent i
l’absolució del ministre) hi ha un
vincle estret: el primer està ordenat
al segon, i els dos conjuntament
constitueixen una unitat moral que,
necessàriament, ha de subsistir per a
la constitució efectiva del sagrament.
Dit amb altres termes: el signe
sacramental de la penitència no es
pot reduir de cap manera a
l’absolució única del ministre,
perquè aquesta únicament es pot
impartir si el penitent ha confessat
prèviament els seus pecats amb cor
contrit.



Una premissa necessària per a una
celebració del sagrament de la
conversió i de la reconciliació recta i
fructuosa és l’examen de consciència,
que la persona ha de fer abans de la
confessió. En efecte, ningú es pot
penedir i acusar-se dels seus pecats
davant de Déu si abans, il·luminat
per l’auxili diví, no reflexiona sobre
les seves culpes. Per tant, «convé de
preparar la recepció d’aquest
sagrament amb un examen de
consciència fet a la llum de la Paraula
de Déu. Els textos més adaptats a
això s’han d’anar a buscar en el
Decàleg i en la catequesi moral dels
Evangelis i de les cartes apostòliques:
el sermó de la Muntanya, els
ensenyaments apostòlics» (Catecisme,
1454).

Dels actes del penitent, el primer és
la contrició, que és «un dolor de
l’ànima i una detestació del pecat
comès amb la resolució de no pecar
mai més» (Catecisme, 1451).[6] La



“contrició del cor” (cf. Sl 50, 19)
implica un acte clar i ferm de la
intel·ligència i de la voluntat de
l’home que, mogut per l’ajuda divina
i per la fe, detesta els pecats comesos
quan l’han allunyat de Déu (dimensió
teologal), de Crist (dimensió
cristològica), de l’Església (dimensió
eclesial) i dels homes, els seus
germans. A més d’aquest aspecte
“negatiu” per dir-ho així, o sigui, de
rebuig o detestació dels pecats, en la
contrició també hi ha un aspecte
positiu que es tradueix en el desig de
retornar a Déu, amb l’esperança
d’obtenir-ne el perdó i de mantenir-
se en el seu amor (cf. Is 55, 7-8; Ez 18,
21-23; Ez 33, 10-11; Jl 2, 12-13; Lc 5,
11-32).

La contrició pot ser “perfecta” o
“imperfecta”. «Quan prové de l’amor
de Déu estimat més que totes les
coses, la contrició s’anomena
“perfecta” (contrició de caritat).
Aquesta contrició perdona els pecats



venials; també obté el perdó dels
pecats mortals, si inclou la ferma
resolució de recórrer a la confessió
sacramental tan bon punt sigui
possible» (Catecisme, 1452). «La
contrició anomenada “imperfecta” (o
“atrició”) és també un do de Déu, un
impuls de l’Esperit Sant. Neix de la
consideració de la lletgesa del pecat o
del temor de la condemnació eterna i
de les altres penes amb què el
pecador es veu amenaçat (contrició
per temor). Aquest esquarterament
de la consciència pot esbossar una
evolució interior que serà
perfeccionada sota l’acció de la
gràcia, per l’absolució sacramental.
D’ella mateixa, però, la contrició
imperfecta no obté el perdó dels
pecats greus, sinó que disposa a
obtenir-lo en el sagrament de la
Penitència» (Catecisme, 1453).

La confessió dels pecats és l’acció
penitencial amb què el cristià
pecador manifesta al sacerdot les



culpes de les quals es considera
responsable, a fi d’obtenir el perdó
de Déu i d’obrir-se a la plena
comunió amb l’Església Santa.

En el curs dels segles, teòlegs i
pastors han assenyalat sovint que la
confessió dels pecats ha de ser
sincera, clara, concreta, contrita,
humil, discreta i decorosa (és a dir,
seguint les normes de la prudència,
de la modèstia i de la caritat), oral i
íntegra o formalment completa.

A propòsit de la confessió íntegra el 
Catecisme de l’Església Catòlica diu:
«En la confessió, els penitents han
d’enumerar tots els pecats mortals de
què tinguin consciència després
d’haver-se examinat seriosament, fins
i tot si aquests pecats són molt
secrets i si únicament s’han comès
contra els dos darrers preceptes del
Decàleg(cf. Ex 20, 17; Mt 5, 28),
perquè de vegades aquests pecats
fereixen més greument l’ànima i són



més perillosos que no pas els que es
cometen davant de
tothom”» (Catecisme, 1456).

La satisfacció sacramental consisteix
en l’acceptació voluntària i en el
compliment successiu de les obres
penitencials imposades pel
confessor. És signe i manifestació del
penediment interior i de
l’autenticitat de la conversió del
cristià pecador, i està finalitzada a
remeiar, amb ajuda de la gràcia
divina, els desordres que els pecats
van causar tant en el mateix pecador
com en l’entorn familiar, social i
eclesial en què viu. L’absolució lleva
els pecats, però no posa pas remei a
tots els desordres que han ocasionat
(cf. Catecisme, 1459).

El ministre del sagrament de la
penitència i de la reconciliació és el
sacerdot (bisbe o prevere),
vàlidament ordenat i en possessió de
la facultat d’exercir la potestat de



perdonar els pecats sobre els fidels
als quals imparteix l’absolució (cf. 
Catecisme, 1461-1462).

«En celebrar el sagrament de la
Penitència, el sacerdot compleix el
ministeri del Bon Pastor que busca
l’ovella perduda, el del Bon Samarità
que guareix les ferides, del Pare que
espera el fill pròdig i l’acull quan
torna, del jutge just que no fa
accepció de persones i que emet un
judici a la vegada just i
misericordiós. En resum, el prevere
és el signe i l’instrument de l’amor
misericordiós de Déu envers el
pecador» (Catecisme, 1465).

Durant la celebració del sagrament
de la reconciliació el ministre ha
d’actuar, doncs, com a pare i bon
pastor (mostrant i transmetent als
penitents l’amor misericordiós del
Pare del Cel: cf. Lc 15, 20-31; i seguint
l’exemple de Crist, el Bon Pastor);
com a mestre de veritat (comunicant



no el seu pensament, sinó la doctrina
de Crist, Mestre que ensenya la
veritat i indica el camí cap a Déu: cf. 
Mt 22, 16); com a jutge benigne i
eficaç del perdó (per a això ha de
conèixer els pecats que graven sobre
la consciència del penitent i formular
un “judici espiritual” sobre les seves
disposicions —fonamentalment
sobre el seu penediment i propòsit
d’esmenar la seva conducta
desordenada— de manera que li
pugui impartir amb coneixement de
causa, sense arbitrarietat,
l’absolució).[7]

Després de la celebració del
sagrament, el ministre té l’obligació
absoluta de mantenir el secret de tot
el que ha sentit en confessió. «Ateses
la delicadesa i la dignitat d’aquest
ministeri i el respecte degut a les
persones, l’Església declara que tot
sacerdot que oeix confessions està
obligat a guardar, sota penes molt
severes, un secret absolut pel que fa



als pecats que els penitents li han
confessat. Tampoc no pot fer ús dels
coneixements que la confessió li
proporciona sobre la vida dels
penitents. Aquest secret, que no
admet cap excepció, s’anomena “sigil
sacramental”, perquè el que el
penitent ha manifestat al prevere
queda “segellat” pel
sagrament» (Catecisme, 1467).

Els efectes del sagrament de la
Penitència

«Els efectes del Sagrament de la
Penitència són: la reconciliació amb
Déu i, per tant, el perdó dels pecats;
la reconciliació amb l’Església; la
recuperació, si s’havia perdut, de
l’estat de gràcia; la remissió de la
pena eterna merescuda a causa dels
pecats mortals i, almenys en part, de
les penes temporals que són
conseqüències del pecat; la pau i la
serenitat de la consciència, i el consol
de l’esperit; l’increment de les forces



espirituals per al Combat
cristià» (Compendi, 310). Aquest
sagrament, a més, conforma els
penitents de manera particular amb
Crist, vencedor del pecat a través de
la seva passió redemptora i de la
seva resurrecció gloriosa (cf. Lumen
Gentium, 7).

Finalment, es pot assenyalar que
durant la celebració del sagrament
els fidels viuen de manera
“mistèrica”, però real i efectiva, una
anticipació del judici final de Crist
Senyor sobre els homes (cf. Mt 25,
31-46; Rm 14, 10-12; 2 Co 5, 10).[8]Es
pot dir amb veritat que qui rep
l’absolució sacramental ja ha estat
jutjat i absolt pel Senyor: els seus
pecats han estat perdonats per
sempre.

«Per als caiguts després del baptisme,
aquest sagrament de la Penitència és
tan necessari com el mateix



Baptisme per als encara no
regenerats».[9]

L’acte interior de penediment (la
contrició del cor) porta el cristià a
buscar el perdó de Déu i la plena
comunió amb Crist i amb l’Església. I
Crist ha determinat que això
s’obtingui mitjançant el sagrament
de la reconciliació: donant als
Apòstols el poder de perdonar els
pecats, i vinculant el seu perdó al que
ells concedeixen (cf. Jn 20, 22-23), Ell
ha fet d’aquest sagrament «la via
ordinària per obtenir el perdó i la
remissió dels pecats greus comesos
després del Baptisme».[10]

El cristià pecador que vulgui la
reconciliació amb Déu, no només
s’ha de penedir interiorment i
reconèixer que té necessitat del
perdó diví, sinó també ha d’acceptar
els mitjans a través dels quals la
gràcia i el perdó de Déu arriben als
homes en el temps de l’Església. Per a



qui ha pecat greument després del
Baptisme no hi ha dues vies diferents
per aconseguir l’estat de gràcia, la de
la contrició del cor o la del sagrament
de la Penitència, perquè, de fet, les
dues vies s’identifiquen. La veritable
contrició inclou sempre el desig de
rebre el sagrament del perdó. Un
penediment dels pecats unit al rebuig
de confessar-los al sacerdot en
aquest sagrament seria incongruent,
ja que Déu mateix ha volgut que
utilitzem aquest mitjà.

Sobre aquest punt, l’autoritat de
l’Església ha precisat: «El qui té
consciència d’haver comès un pecat
mortal no ha de rebre la comunió [...]
sense haver rebut prèviament
l’absolució sacramental, llevat que hi
hagi un motiu greu per a combregar i
no li sigui possible d’accedir a un
confessor; i en aquest cas, tingui
present que està obligat a fer un acte
de contrició perfecta, que inclou el
propòsit de confessar-se com més



aviat millor” (CIC, can.
916)» (Catecisme, 1457).

«Segons el manament de l’Església
“qualsevol fidel, arribat a l’edat de la
discreció té l’obligació de confessar
els pecats greus dels quals té
consciència, almenys una vegada a
l’any” (CIC can. 989)» (Catecisme,
1457).

«Sense que sigui estrictament
necessària, la confessió de les faltes
quotidianes (pecats venials) és,
tanmateix, vivament recomanada
per l’Església. En efecte, la confessió
regular dels nostres pecats venials
ens ajuda a formar-nos la
consciència, a lluitar contra les
nostres males inclinacions, a deixar-
nos guarir pel Crist, a progressar en
la vida de l’Esperit» (Catecisme,
1458).

«L’ús freqüent i acurat d’aquest
sagrament és també molt útil en
relació amb els pecats venials. En



efecte, no es tracta d’una mera
repetició ritual ni d’un cert exercici
psicològic, sinó d’un afany constant
per perfeccionar la gràcia del
Baptisme, que fa que d’aquesta
manera ens anem conformant
contínuament a la mort de Crist, que
s’arribi a manifestar també en
nosaltres la vida de Jesús».[11]

La Unció dels malalts

La Unció dels malalts és un
sagrament instituït per Jesucrist,
insinuat com a tal en l’Evangeli de
sant Marc (cf. Mc 6, 13), recomanat
als fidels i promulgat per l’Apòstol
Jaume: «Si entre vosaltres hi ha algú
que està malalt, que faci cridar els
qui presideixen la comunitat perquè
l’ungeixin amb oli en nom del Senyor
i preguin per ell. Aquesta pregària,
feta amb fe, salvarà el malalt: el
Senyor el posarà bo i li perdonarà els
pecats que hagi comès» (Jm 5, 14-15).
La Tradició viva de l’Església,



reflectida en els textos del Magisteri
eclesiàstic, ha reconegut en aquest
ritu, especialment destinat a
reconfortar els malalts i a purificar-
los del pecat i de les seves seqüeles,
un dels set sagraments de la Nova
Llei (cf. Catecisme, 1512).

Per ajudar les persones la vida de les
quals perilla per una malaltia greu i
que volen rebre l’auxili d’aquest
sagrament, se les pot fer considerar
que «l’home, en emmalaltir
greument, necessita una gràcia de
Déu, perquè, dominat per l’angoixa,
no en defalleixi l’ànim, i sotmès a la
prova, no es debiliti la seva fe. Per
això, Crist enrobusteix els seus fidels
malalts amb el sagrament d’unció, i
els enforteix amb una protecció
fermíssima».[12] Més precisament:
«Aquest sagrament atorga al malalt
la gràcia de l’Esperit Sant, amb la
qual cosa l’home sencer és ajudat en
la seva salut, confortat per la
confiança en Déu i enrobustit contra



les temptacions de l’enemic i
l’angoixa de la mort, de manera que
pugui no només suportar els seus
mals amb fortalesa, sinó també
lluitar contra aquests i, fins i tot,
aconseguir la salut si convé per a la
seva salvació espiritual, així mateix,
li concedeix, si és necessari, el perdó
dels pecats i la plenitud de la
penitència cristiana».[13]

L’estructura del signe sacramental
i la celebració del sagrament

Segons el Ritual de la Unció dels
malalts, la matèria apta del
sagrament és l’oli d’oliva o, en cas de
necessitat, un altre oli vegetal.[14]

Aquest oli ha d’estar beneït pel bisbe
o per un prevere que tingui aquesta
facultat.[15]

La Unció es confereix ungint el
malalt al front i a les mans.[16]

La fórmula sacramental per la qual
en el ritu llatí es confereix la Unció



dels malalts és la següent: «Que per
aquesta santa Unció i per la seva
gran misericòrdia el Senyor t’ajudi
amb la gràcia de l’Esperit Sant.
Amén. / Perquè, alliberat dels pecats
et salvi i bondadosament alleugi les
teves sofrences. Amén».[17]

Com recorda el Catecisme de
l’Església Catòlica, «és molt
convenient que [la Unció dels
malalts] se celebri dintre de la missa,
memorial de la Pasqua del Senyor. Si
les circumstàncies ho aconsellen, la
celebració d’aquest sagrament pot
anar precedida del sagrament de la
Penitència i seguida del de
l’Eucaristia. En tant que sagrament
de la Pasqua del Crist, l’Eucaristia
hauria de ser sempre el darrer
sagrament del pelegrinatge terrenal,
el “viàtic” per al “pas” vers la vida
eterna» (Catecisme, 1517).



Ministre d’aquest sagrament és
únicament el sacerdot (bisbe o
prevere).[18]

Subjecte de la Unció dels malalts és
tota persona batejada que hagi
assolit l’ús de raó i estigui en perill de
mort per una malaltia greu, o per
vellesa acompanyada d’una debilitat
senil avançada.[19] Als difunts no se’ls
pot administrar la Unció de malalts.

Per rebre els fruits d’aquest
sagrament es requereix en el
subjecte la reconciliació prèvia amb
Déu i amb l’Església, almenys amb el
desig, inseparablement unit al
penediment dels seus pecats i a la
intenció de confessar-los, quan sigui
possible, en el sagrament de la
Penitència. Per això, l’Església
preveu que, abans de la Unció,
s’administri al malalt el sagrament
de la Penitència i de la Reconciliació
(cf. SC, 74).



El subjecte ha de tenir la intenció,
almenys habitual i implícita, de rebre
aquest sagrament.[20] Dit amb altres
paraules: el malalt ha de tenir la
voluntat no retractada de morir com
moren els cristians, i amb els auxilis
sobrenaturals que es destinen a
aquests.

Necessitat i efectes de la Unció

Tot i que la Unció de malalts es pot
administrar a qui ja ha perdut els
sentits, cal procurar que es rebi amb
coneixement, perquè el malalt es
pugui disposar millor a rebre la
gràcia del sagrament. No s’ha
d’administrar a les persones que
estan obstinadament impenitents en
pecat mortal manifest (cf. CIC, can.
1007).[21]

Si un malalt que va rebre la Unció
recupera la salut, en cas de nova
malaltia greu pot rebre una altra
vegada aquest sagrament; en el curs
de la mateixa malaltia, el sagrament



es pot reiterar si la malaltia s’agreuja
(cf. CIC, can. 1004, 2).

Finalment, convé tenir present
aquesta indicació de l’Església: «En
cas de dubte sobre si el malalt ha
assolit l’ús de raó, pateix una
malaltia greu o ja ha mort,
administreu aquest sagrament» (CIC,
can. 1005).

La recepció de la Unció de malalts no
és necessària amb necessitat de mitjà
per a la salvació, però no s’ha de
prescindir voluntàriament d’aquest
sagrament, si és possible rebre’l,
perquè seria com rebutjar un auxili
de gran eficàcia per a la salvació.
Privar un malalt d’aquesta ajuda
podria constituir un pecat greu.

Convé que els fidels tinguin present
que en el nostre temps es tendeixen a
“aïllar” la malaltia i la mort. A les
clíniques i els hospitals els malalts
greus sovint moren en la solitud,
encara que estiguin envoltats per



altres persones i molt ben cuidats en
una “unitat de cures intensives”.
Tothom —en particular els cristians
que treballen en ambients
hospitalaris— ha de fer un esforç
perquè als malalts internats no els
faltin els mitjans que donen consol i
alleugen el cos i l’ànima que pateix, i
entre aquests mitjans —a més del
sagrament de la Penitència i del
Viàtic— hi ha el sagrament de la
Unció dels malalts.

Com a sagrament veritable i propi de
la Nova Llei, la Unció dels malalts
ofereix al fidel cristià la gràcia
santificant; a més, la gràcia
sacramental específica de la Unció de
malalts té com a efectes:

—La unió més íntima amb Crist en la
seva Passió redemptora, per al seu bé
i el de tota l’Església (cf. Catecisme,
1521-1522; 1532).

—El consol, la pau i l’ànim per
vèncer les dificultats i els sofriments



propis de la malaltia greu o de la
fragilitat de la vellesa (cf. Catecisme,
1520; 1532).

—La curació de les relíquies del
pecat i el perdó dels pecats venials,
així com dels mortals en cas que el
malalt estigui penedit però no hagi
pogut rebre el sagrament de la
Penitència (cf. Catecisme, 1520).

—El restabliment de la salut
corporal, si aquesta és la voluntat de
Déu (cf. Concili de Florència: DH,
1325; Catecisme, 1520).

—La preparació per al pas a la vida
eterna. En aquest sentit, el Catecisme
de l’Església Catòlica afirma:
«Aquesta gràcia [pròpia de la Unció
de malalts] és un do de l’Esperit Sant
que renova la confiança i la fe en
Déu i dona forces contra les
temptacions del maligne,
especialment la temptació de
desànim i d’angoixa de la mort (cf. 
He 2, 15)» (Catecisme, 1520).



Ángel García Ibáñez

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1499-1532.

Lectures recomanades

— Ángel García Ibáñez, Conversione e
riconciliazione. Trattato storico-
teologico sulla penitenza
postbatessimale, Edusc, Roma 2020
(trad. esp.: Conversión y
reconciliación, Tratado histórico-
teológica sobre la penitencia
postbautismal, Eunsa Pamplona, en
premsa).



— Félix María Arocena, Penitencia y
Unción de enfermos, Eunsa,
Pamplona 2014.

[1] Francesc, Audiència general, 19.II.
2014.

[2] Cf.Catecisme, 976; Concili de Trent,
sess. XIV, Doctrina sobre el
sacramento de la Penitencia, cap. 1: 
DH 1670.

[3] Òbviament, es tracta dels actes del
penitent no pel que fa a actes
purament humans (el perdó dels
pecats no s’obté només amb les
forces d’un mateix), sinó efectuats en
la fe en Crist Redemptor i sota l’acció
de l’Esperit Sant (cf. Catecisme, 1448).

[4] Ritual de la Penitència, 
Praenotanda, núm. 19.

[5] Ibídem,Praenotanda, núm. 6, d.



[6] La cita que recull el Catecisme és
del Concili de Trent: DH 1676.

[7] En cas que trobi persones que es
vulguin apropar a Déu, però que
encara no poden rebre l’absolució
perquè no tenen les disposicions
degudes, intentarà tractar-les amb
comprensió i misericòrdia,
acompanyant-les pastoralment de
manera que s’integrin a la comunitat
cristiana en les diverses formes
possibles per a ells. Més
concretament, en el cas dels
divorciats casats de nou civilment, o
de persones que conviuen de manera
irregular, els farà veure que, malgrat
la seva situació, «continuen
pertanyent a l’Església, que els
segueix amb especial atenció, amb el
desig que, dins del possible, conreïn
un estil de vida cristià mitjançant la
participació a la santa Missa, encara
que sense combregar, l’escolta de la
Paraula de Déu, l’Adoració
eucarística, l’oració, la participació



en la vida comunitària, el diàleg amb
un sacerdot de confiança o un
director espiritual, el lliurament a
obres de caritat, de penitència, i la
tasca d’educar els fills» (Benet XVI, 
Sacramentum caritatis, núm. 29).

[8] ElCatecisme de l’Església Catòlica
ho expressa així: «En aquest
sagrament, el pecador, en remetre’s
al judici misericordiós de Déu, 
anticipa d’alguna manera el judici a
què serà sotmès a la fi d’aquesta vida
terrena» (núm. 1470).

[9] Concili de Trent, sess. XIV, Doctrina
sobre el sacramento de la Penitencia,
cap. 2: DH 1672.

[10] Sant Joan Pau II, Reconciliatio et
Paenitentia, núm. 31, I.

[11] Ritual de la Penitència, 
Praenotanda, núm. 7, b.

[12] Ritual de la Unció i de la Pastoral
dels malalts, Praenotanda, núm. 5.



[13] Ibídem, Praenotanda, núm. 6.

[14] Cf. Ritual de la Unció i de la
Pastoral dels malalts, Praenotanda,
núm. 20.

[15] Cf. Ibídem, Praenotanda, núm. 21.

[16] Cf.Ibídem, Praenotanda, núm. 23.
En cas de necessitat, n’hi hauria prou
amb fer una sola unció al front o a
una altra part convenient del cos (cf. 
Ibídem). A les Esglésies Orientals —
per exemple, a l’Església Bizantina,
Copta i Armènia— es fan set uncions
(de manera semblant a com es feia
en l’antiga litúrgia romana), al front,
als llavis, al nas, a les orelles, al pit, a
les mans i als peus del malalt, per
purificar els pecats comesos amb la
ment i amb cadascun dels sentits; cf.
I.-H Dalmais, Las Liturgias
Orientales, Bilbao 1991, 127-128.

[17] Ibídem, Praenotanda, núm. 25.
Aquesta fórmula es distribueix de
manera que la primera part es diu



mentre s’ungeix el front i la segona
mentre s’ungeixen les mans. En cas
de necessitat, quan es pot fer una
sola unció, el ministre pronuncia
simultàniament tota la fórmula
(cf.Ibídem, Praenotanda, núm. 23). A
l’Església Oriental Bizantina,
anteriorment esmentada, en cada
unció es pronuncia la fórmula: «Pare
sant, metge de les ànimes i dels
cossos, que has enviat al teu Fill únic
Jesucrist, per curar tot mal i alliberar
de la mort, guariu també el vostre
servidor N... de la seva feblesa tant
corporal com espiritual i alceu-lo de
nou, per la gràcia del vostre Crist» (I.-
H Dalmais, Las Liturgias Orientales,
cit., 129).

[18] Cf.CIC, can. 1003,1. Ni els diaques
ni els fidels laics poden administrar
vàlidament la Unció de malalts (cf.
Congregació per a la Doctrina de la
Fe, Nota sobre el ministro del
sacramento de la Unción de los
enfermos, «Notitiae» 41 [2005] 479).



[19] Cf. Concili Vaticà II, Sacrosanctum
Concilium, 73; CIC, cann. 1004-1007.
Per tant, la Unció de malalts no és un
sagrament per a aquells fidels que
simplement han arribat a
l’anomenada “tercera edat” (no és el
sagrament dels jubilats), ni tampoc és
un sagrament només per als
moribunds. En el cas d’una operació
quirúrgica, la Unció de malalts es pot
administrar quan la malaltia, que és
motiu de l’operació, posa en perill
per si mateixa la vida del malalt.

[20] A aquest propòsit, en el CIC es diu:
«S’ha d’administrar aquest
sagrament als malalts que, quan
estaven en possessió de les seves
facultats, ho hagin demanat almenys
de manera implícita» (can. 1006).

[21] Respecte a l’últim punt, es pot
distingir entre el cas de la persona no
penedida que vol obstinadament
mantenir-se en un estat de pecat
mortal externament conegut per tots,



i el del subjecte que està en una
situació greument contrària a la Llei
de Déu, però no per maldat estricta,
sinó per ignorància o perquè està
immers en una cultura fortament
secularitzada i la malaltia greu l’ha
agafat per sorpresa. En el primer cas
no s’ha d’administrar la Unció, ja que
seria vana per al pecador. En el
segon, sí, sobretot si el malalt
reacciona positivament a
l’exhortació del sacerdot perquè
s’abandoni a la misericòrdia de Déu,
es penedeixi dels seus pecats i faci el
propòsit d’esmenar la seva vida en el
futur. En tot cas, si el ministre té
dubtes sobre si el subjecte persisteix
efectivament amb obstinació en una
situació de pecat greu públicament
conegut, li podria administrar aquest
sagrament sub conditione.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-23-la-
penitencia-i-la-uncio-dels-malalts/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-23-la-penitencia-i-la-uncio-dels-malalts/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-23-la-penitencia-i-la-uncio-dels-malalts/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-23-la-penitencia-i-la-uncio-dels-malalts/

	Tema 23. La Penitència i la Unció dels malalts

