
opusdei.org

Tema 22. L’Eucaristia
(II)

La Santa Missa fa present en
l’avui de la celebració litúrgica
de l’Església l’únic sacrifici de la
nostra redempció. És un
sacrifici propi i veritable per la
seva relació directa —
d’identitat sacramental— amb
el sacrifici únic, perfecte i
definitiu de la Creu. Els fidels
poden participar en l’oferta del
sacrifici eucarístic i hi han de
participar. El desig de rebre la
Santa Comunió hauria d’estar
sempre present en els cristians.



25/01/2023

Índex

• La dimensió de sacrifici de la Santa
Missa

• L’Eucaristia, sacrifici de Crist i de
l’Església

• Finalitats i fruits de la Santa Missa

• L’Eucaristia, Banquet Pasqual de
l’Església

• Disposicions per rebre la Sagrada
Comunió

• Efectes de la Sagrada Comunió

• El culte a l’Eucaristia fora de la
Santa Missa

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades



La dimensió de sacrifici de la Santa
Missa

La Santa Missa és sacrifici en un
sentit propi i singular, “nou” respecte
als sacrificis de les religions naturals
i als sacrificis rituals de l’Antic
Testament: és sacrifici perquè la
Santa Missa representa (= fa
present), en l’avui de la celebració
litúrgica de l’Església, l’únic sacrifici
de la nostra redempció, perquè és el
seu memorial i aplica el seu fruit (cf. 
Catecisme, 1362-1367).

Cada vegada que l’Església celebra
l’Eucaristia està cridada a acollir el
do que Crist li ofereix i, per tant, a
participar en el sacrifici del seu
Senyor, oferint-se amb Ell al Pare per
la salvació del món. Per tant, es pot
afirmar que la Santa Missa és
sacrifici de Crist i de l’Església.



Vegem amb més deteniment aquests
dos aspectes del Misteri Eucarístic.

Com acabem de dir, la Santa Missa és
un sacrifici veritable i propi per la
seva relació directa —d’identitat
sacramental— amb el sacrifici únic,
perfecte i definitiu de la Creu.[1]

Aquesta relació va ser instituïda per
Jesucrist en l’Última Cena, quan va
entregar als Apòstols, amb les
espècies del pa i del vi, el seu Cos
ofert en sacrifici i la seva Sang
vessada en remissió dels pecats,
anticipant en el ritu memorial el que
es va produir històricament, poc
temps després, sobre el Gòlgota. Des
d’aleshores, l’Església, sota la guia i la
virtut de l’Esperit Sant, no deixa de
complir el mandat de reiteració que
Jesucrist va donar als seus deixebles:
«Feu això, que és el meu memorial
(Lc 22, 19; 1 Co 11, 24-25). D’aquesta
manera “anuncia” (fa present amb la
paraula i el sagrament) “la mort del
Senyor” (és a dir, el seu sacrifici: cf. 



Ef 5, 2; He 9, 26), “fins que Ell
vingui” (per tant, la seva resurrecció
i ascensió gloriosa) (cf. 1 Co 11, 26).

Aquest anunci, aquesta proclamació
sacramental del Misteri Pasqual del
Senyor, és d’una eficàcia particular,
ja que no només es representain
signo, o in figura, el sacrifici
redemptor de Crist, sinó també es fa
veritablement present: es
presencialitza la seva Persona i
l’esdeveniment salvífic commemorat.
El Catecisme de l’Església Catòlica ho
expressa de la manera següent:
«L’Eucaristia és el memorial de la
Pasqua del Crist, l’actualització i
l’ofrena sacramental del seu únic
sacrifici, en la litúrgia de l’Església
que és el seu Cos» (núm. 1362).

Per tant, quan l’Església celebra
l’Eucaristia, per la consagració del pa
i del vi en el Cos i en la Sang de Crist,
es fa present la mateixa Víctima del
Gólgota, ara gloriosa; el mateix



Sacerdot, Jesucrist; el mateix acte
d’oferta de sacrifici (l’oferta
primordial de la Creu)
inseparablement unit a la presència
sacramental de Crist; oferta sempre
actual en Crist ressuscitat i gloriós.[2]

Només canvia la manifestació
externa d’aquest lliurament: en el
Calvari, mitjançant la passió i la mort
de Creu; en la Missa, a través del
memorial-sagrament: la doble
consagració del pa i del vi en el
context de la Pregària Eucarística
(imatge sacramental de la immolació
de la Creu).

L’Eucaristia, sacrifici de Crist i de
l’Església

La Santa Missa és sacrifici de Crist i
de l’Església, perquè cada vegada que
se celebra el Misteri Eucarístic, ella,
l’Església, participa en el sacrifici del
seu Senyor, entra en comunió amb
Ell —amb la seva oferta de sacrifici al
Pare— i amb els béns de la



redempció que Ell ens ha obtingut.
Tota l’Església ofereix i és oferta en
Crist al Pare per l’Esperit Sant. Així
ho afirma la tradició viva de
l’Església, tant en els textos de la
litúrgia com en els ensenyaments
dels Pares i del Magisteri (cf. 
Catecisme, 1368-1370). El fonament
d’aquesta doctrina és a l’inici d’unió i
de cooperació entre Crist i els
membres del seu Cos, clarament
exposat pel Concili Vaticà II: «En
aquesta obra tan gran, amb la qual
Déu rep una glòria perfecta i els
homes són santificats, Crist s’associa
sempre a l’Església, la seva
estimadíssima Esposa» (SC, 7).

La participació de l’Església —el
Poble de Déu, jeràrquicament
estructurat— en l’oferta del sacrifici
eucarístic, està legitimada pel
mandat de Jesús: «Feu això en
commemoració meva [com a
memorial meu]», i es reflecteix en la
fórmula litúrgica «memoris...



offerimus... [tibi Pater] ... gratias
agents... hoc sacrificium», sovint
utilitzada en les Pregàries
Eucarístiques de l’Església Antiga,[3] i
igualment present en les Pregàries
Eucarístiques actuals.[4]

Com testimonien els textos de la
litúrgia eucarística, els fidels no són
simples espectadors d’un acte de
culte efectuat pel sacerdot celebrant;
tots ells poden participar en l’oferta
del sacrifici eucarístic, i ho han de
fer, perquè en virtut del baptisme
han estat incorporats a Crist i formen
part del «llinatge escollit, casa reial,
comunitat sacerdotal, nació santa,
poble que Déu s’ha reservat» (1 Pe 2,
9); és a dir, del nou Poble de Déu en
Crist, que Ell mateix continua
reunint al seu voltant, perquè d’un
confí a l’altre de la terra ofereixi al
seu nom un sacrifici perfecte (cf. Ml
1, 10-11). Ofereixen no només el culte
espiritual del sacrifici de les seves
obres i de tota la seva existència, sinó



també —en Crist i amb Crist— la
Víctima pura, santa i immaculada.
Tot això comporta l’exercici del
sacerdoci comú dels fidels en
l’Eucaristia.

L’Església, en unió amb Crist, no
només ofereix el sacrifici eucarístic,
sinó també és oferta en Ell, ja que
com a Cos i Esposa està
inseparablement unida al seu Cap i al
seu Espòs.

La mateixa litúrgia eucarística no
deixa d’expressar la participació de
l’Església, sota l’influx de l’Esperit
Sant, en el sacrifici de Crist: «Dirigeix
la teva mirada sobre l’ofrena de la
teva Església, i reconeix en ella la
Víctima per la immolació de la qual
vas voler tornar-nos la teva amistat,
perquè, enfortits amb el Cos i la Sang
del teu Fill i plens del seu Esperit
Sant, formem en Crist un sol Cos i un
sol Esperit. Que Ell ens transformi en
ofrena permanent...».[5] De manera



semblant, en la Pregària Eucarística
IV es demana: «Dirigeix la teva
mirada sobre aquesta Víctima que Tu
mateix has preparat a la teva
Església, i concedeix als que
compartim aquest Pa i aquest Calze,
que, congregats en un sol Cos per
l’Esperit Sant, siguem en Crist
Víctima viva per a lloança de la teva
glòria».

La participació dels fidels consisteix,
abans que res, a unir-se interiorment
al sacrifici de Crist, fet present sobre
l’altar gràcies al ministeri del
sacerdot celebrant.

La doctrina que hem enunciat té una
importància fonamental per a la vida
cristiana. Tots els fidels estan cridats
a participar en la Santa Missa posant
en exercici el seu sacerdoci real, és a
dir, amb la intenció d’oferir la seva
vida sense màcula de pecat al Pare,
amb Crist, Víctima immaculada, en
sacrifici espiritual-existencial,



restituint-li amb amor filial i en acció
de gràcies tot el que han rebut d’Ell.

Els fidels han d’intentar que la Santa
Missa sigui realment el centre i l’arrel
de la vida espiritual,[6] i ordenar cap a
ella tot el seu dia, la feina i totes les
seves accions. Aquesta és una
manifestació capital de l’“ànima
sacerdotal”.

Finalitats i fruits de la Santa Missa

La Santa Missa, quan és
representació sacramental del
sacrifici de Crist, té les mateixes
finalitats que el sacrifici de la Creu.[7]

Aquestes finalitats són: el final
latrèutic (lloar i adorar Déu Pare, pel
Fill, en l’Esperit Sant); el final
eucarístic (donar gràcies a Déu per la
creació i la redempció); el
propiciatori (fer un acte de reparació
a Déu pels nostres pecats), i
l’impetratori (demanar a Déu els seus
dons i les seves gràcies). Això
s’expressa en les diverses oracions



que formen part de la celebració
litúrgica de l’Eucaristia, especialment
en el Glòria, en el Credo, en les
diverses parts de l’Anàfora o
Pregària Eucarística (Prefaci,
Sanctus, Epiclesi, Anamnesi,
Intercessions, Doxologia final), en el
Parenostre, i en les oracions pròpies
de cada Missa: Oració Col·lecta,
Oració sobre les ofrenes, Oració
després de la Comunió.

Per fruits de la Missa s’entenen els
efectes que la virtut salvífica de la
Creu, feta present en el sacrifici
eucarístic, genera en els homes quan
l’acullen lliurement, amb fe,
esperança i amor al Redemptor.
Aquests fruits comporten
essencialment un creixement en la
gràcia santificant i una conformació
existencial més intensa amb Crist,
segons la manera específica que
l’Eucaristia ens ofereix.



Aquests fruits de santedat no es
determinen de manera idèntica en
tots els que participen en el sacrifici
eucarístic; seran més grans o més
petits segons la inserció de cadascun
en la celebració litúrgica i en la
mesura de la seva fe i devoció. Per
tant, participen de manera diversa
dels fruits de la Santa Missa: tota
l’Església; el sacerdot que celebra i
els que, units amb ell, es presenten a
la celebració eucarística; els que,
sense participar en la Missa,
s’uneixen espiritualment al sacerdot
que celebra, i aquells per qui s’aplica
la Missa, que poden ser vius o
difunts.[8]

Quan un sacerdot rep una oferta
perquè apliqui els fruits de la Missa
per una intenció, queda greument
obligat a fer-ho.[9]

L’Eucaristia, Banquet Pasqual de
l’Església



«L’Eucaristia és l’àpat pasqual, en
tant que Crist, realitzant
sacramentalment la seva Pasqua [el 
pas d’aquest món al Pare a través de
la seva passió, mort, resurrecció i
ascensió gloriosa],[10] ens dona el seu
Cos i la seva Sang, oferts com a
menjar i beguda, i ens uneix a ell i
entre nosaltres en el seu
sacrifici» (Compendi,287).

«La missa és a la vegada i
inseparablement el memorial
sacrificial en el qual es perpetua el
sacrifici de la Creu, i el banquet
sagrat de la comunió amb el Cos i la
Sang del Senyor. Però la celebració
del sacrifici eucarístic s’orienta
totalment a la unió íntima dels fidels
amb el Crist per la comunió.
Combregar és rebre el Crist mateix
que s’ofereix per
nosaltres» (Catecisme, 1382).

La Santa Comunió, ordenada per
Crist («preneu, mengeu-ne..., beveu-



ne tots...»: Mt 26, 26-28; cf. Mc 14,
22-24; Lc 22, 14-20; 1 Co 11, 23-26),
forma part de l’estructura
fonamental de la celebració de
l’Eucaristia. Només quan Crist és
rebut pels fidels com a aliment de
vida eterna assoleix plenitud de
sentit el seu fer-se aliment per als
homes, i es compleix el memorial
instituït per Ell.[11] Per això l’Església
recomana vivament la comunió
sacramental a tots aquells que
participin en la celebració eucarística
i tinguin les disposicions adequades
per rebre dignament el Santíssim
Sagrament.[12]

Quan Jesús va prometre l’Eucaristia,
va afirmar que aquest aliment no és
només útil, sinó necessari: és una
condició de vida per als seus
deixebles. «Us ho ben asseguro: si no
mengeu la carn del Fill de l’home i no
beveu la seva sang, no teniu vida en
vosaltres» (Jn 6, 53).



Menjar és una necessitat per a
l’home. I com que l’aliment natural
manté l’home en vida i li dona forces
per caminar en aquest món, de
manera semblant l’Eucaristia manté
en el cristià la vida en Crist, rebuda
amb el baptisme, i li dona forces per
ser fidel al Senyor en aquesta terra,
fins a la tornada al Pare del Cel. La
Comunió, per tant, no és un element
que es pot afegir arbitràriament a la
vida cristiana; no és necessària
només per a alguns fidels
especialment compromesos a la
missió de l’Església, sinó que és una
necessitat vital per a tothom: pot
viure en Crist i difondre’n l’Evangeli
només qui es nodreix de la vida
mateixa de Crist.

El desig de rebre la Santa Comunió
hauria de ser sempre present en els
cristians, com permanent ha de ser la
voluntat d’assolir el fi últim de la
nostra vida. Aquest desig de rebre la



Comunió, explícit o almenys implícit,
és necessari per assolir la salvació.

A més, la recepció de fet de la
Comunió és necessària, amb
necessitat de precepte eclesiàstic, per
a tots els cristians que tenen ús de
raó: «L’Església obliga els fidels [...] a
rebre almenys un cop l’any
l’Eucaristia, si és possible en el temps
pasqual, preparats pel sagrament de
la Reconciliació» (Catecisme, 1389).
Aquest precepte eclesiàstic no és més
que un mínim, que no sempre serà
suficient per desenvolupar una
autèntica vida cristiana. Per això la
mateixa Església «recomana
vivament als fidels que rebin la santa
Eucaristia els diumenges i dies de
festa, o més sovint encara, fins i tot
cada dia» (Catecisme, 1389).

El ministre ordinari de la Santa
Comunió és el bisbe, el prevere i el
diaca.[13] Ministre extraordinari
permanent és l’acòlit.[14] Poden ser



ministres extraordinaris de la
comunió altres fidels a qui l’Ordinari
del lloc hagi donat la facultat de
distribuir l’Eucaristia, quan es jutgi
necessari per a la utilitat pastoral
dels fidels i no siguin presents un
sacerdot, un diaca o un acòlit
disponibles.[15]

«No està permès que els fidels
prenguin ells mateixos el Pa
consagrat ni el sant Calze i molt
menys passar-se’l els uns als altres”».
[16] A propòsit d’aquesta norma, és
oportú considerar que la Comunió té
valor de signe sagrat; aquest signe ha
de manifestar que l’Eucaristia és un
do de Déu a l’home; per això, en
condicions normals, s’ha de distingir,
en la distribució de l’Eucaristia, entre
el ministre que dispensa el Do, ofert
pel mateix Crist, i el subjecte que
l’acull amb gratitud, en la fe i en
l’amor.



Disposicions per rebre la Sagrada
Comunió

Per combregar dignament cal estar
en gràcia de Déu. «Així, doncs, qui
mengi el pa o begui la copa del
Senyor indignament —proclama sant
Pau— serà culpable de profanar el
cos i la sang del Senyor. Que cadascú
s’examini a si mateix, abans de
menjar el pa i beure la copa, perquè
qui menja i beu sense tenir present
que es tracta del cos del Senyor,
menja i beu la pròpia condemna» (1
Co 11, 27-29). Per tant, ningú no s’ha
d’apropar a la Sagrada Eucaristia
amb consciència de pecat mortal, per
molt contrit que li sembli que està,
sense precedir la confessió
sacramental (cf. Catecisme, 1385).[17]

Per combregar fructuosament es
requereix, a més d’estar en gràcia de
Déu, un afany seriós per rebre el
Senyor amb la devoció actual més
gran possible: preparació (remota i



pròxima); recolliment; actes d’amor i
de reparació, d’adoració, d’humilitat,
d’acció de gràcies, etc.

Disposicions del cos:

—La reverència interior davant de la
Sagrada Eucaristia s’ha de reflectir
també en les disposicions del cos.
L’Església prescriu el dejuni. Per als
fidels de ritu llatí el dejuni consisteix
a abstenir-se de tot aliment o beguda
(excepte l’aigua o medicines) una
hora abans de combregar (cf. CIC,
can. 919 § 1). També s’ha de procurar
la neteja del cos, la manera de vestir
adequada, els gestos de veneració
que manifesten el respecte i l’amor al
Senyor, present en el Santíssim
Sagrament, etc. (cf. Catecisme, 1387).

—La manera tradicional de rebre la
Sagrada Comunió en el ritu llatí —
fruit de la fe, de l’amor i de la pietat
plurisecular de l’Església— és de
genolls i a la boca. Els motius que
van donar lloc a aquest costum



pietós i antiquíssim continuen sent
plenament vàlids. També es pot
combregar dempeus i, en algunes
diòcesis del món, està permès — mai
imposat— rebre la comunió a la mà.
[18]

El precepte de la comunió
sacramental obliga a partir de l’ús de
raó. Convé preparar molt bé la
Primera Comunió dels nens i no
retardar-la: «Deixeu que els infants
vinguin a mi. No els ho impediu,
perquè el Regne de Déu és dels qui
són com ells» (Mc 10, 14).[19]

Per poder rebre la primera Comunió,
es requereix que el nen tingui
coneixement, segons la seva
capacitat, dels misteris principals de
la fe, i que sàpiga distingir el Pa
eucarístic del pa comú. «Els pares en
primer lloc i els qui els substitueixen,
i també el rector, tenen el deure de
procurar que els infants que han
arribat a l’ús de raó es preparin



degudament i tan aviat com puguin,
amb la confessió sacramental prèvia,
per ser alimentats amb aquest diví
menjar» (CIC, can. 914).

Efectes de la Sagrada Comunió

El que l’aliment produeix al cos per
al bé de la vida física, ho produeix a
l’ànima l’Eucaristia, d’una manera
infinitament més sublim, en bé de la
vida espiritual. Però mentre l’aliment
es converteix en la nostra substància
corporal, en rebre la Sagrada
Comunió, som nosaltres els que ens 
convertim en Crist: «No em
convertiràs tu, com l’àpat en la teva
carn, sinó que tu et canviaràs en mi».
[20] Mitjançant l’Eucaristia, la nova
vida en Crist, iniciada en el creient
amb el baptisme (cf. Rm 6, 3-4; Ga 3,
27-28), es pot consolidar i
desenvolupar fins a assolir la seva
plenitud (cf. Ef 4, 13), i permetre al
cristià portar a terme l’ideal enunciat



per sant Pau: «Ja no soc jo qui visc; és
Crist qui viu en mi» (Ga 2, 20).[21]

Per tant, l’Eucaristia ens configura
amb Crist, ens fa partícips de l’ésser i
de la missió del Fill, ens identifica
amb les seves intencions i
sentiments, ens dona la força per
estimar com Crist ens demana (cf. Jn
13, 34-35), per encendre tots els
homes i dones del nostre temps amb
el foc de l’amor diví que Ell va venir
a portar a la terra (cf. Lc 12, 49). Tot
això s’ha de manifestar efectivament
en la nostra vida: «Si bé hem estat
renovats en rebre el Cos del Senyor,
hem de manifestar-ho amb obres.
Que els nostres pensaments siguin
sincers: de pau, de donació, de
servei. Que les nostres paraules
siguin de veritat, clares, oportunes;
que sàpiguen consolar i ajudar, que
sàpiguen, per damunt de tot, portar a
d’altres la llum de Déu. Que les
nostres accions siguin coherents,
eficaces, encertades: que tinguin



aquest bonus odor Christi (2 Co 2, 15),
la bona olor de Crist, perquè
recordin la seva manera de captenir-
se i de viure».[22]

Déu, per la Sagrada Comunió,
augmenta la gràcia i les virtuts,
perdona els pecats venials i la pena
temporal, preserva dels pecats
mortals i concedeix perseverança en
el bé: en una paraula, estreny els
llaços d’unió amb Ell (cf. Catecisme,
1394-1395). Però l’Eucaristia no ha
estat instituïda per al perdó dels
pecats mortals; això és propi del
sagrament de la Confessió (cf. 
Catecisme, 1395).

L’Eucaristia causa la unitat de tots els
fidels cristians en el Senyor, és a dir,
la unitat de l’Església, Cos Místic de
Crist (cf. Catecisme, 1396).

L’Eucaristia és penyora o garantia de
la glòria futura, és a dir, de la
resurrecció i de la vida eterna i feliç



al costat de Déu, U i Tri, dels Àngels i
de tots els sants. (cf.Catecisme, 1419).

El culte a l’Eucaristia fora de la
Santa Missa

La fe en la presència real de Crist en
l’Eucaristia ha portat a l’Església a
tributar culte de latria (és a dir,
d’adoració), al Santíssim Sagrament,
tant durant la litúrgia de la Missa
(per això ha indicat que ens
agenollem o ens inclinem
profundament davant de les espècies
consagrades) com fora de la seva
celebració: conservant amb el més
gran respecte les hòsties consagrades
al Sagrari (o Tabernacle), presentant-
les als fidels perquè les venerin
solemnement i portant-les en
processó... (cf. Catecisme, 1378).

La Sagrada Eucaristia es conserva al
Sagrari:[23]

—Principalment per poder donar la
Sagrada Comunió als malalts i a



altres fidels impossibilitats de
participar en la Santa Missa.

—A més, perquè l’Església pugui
donar culte d’adoració a Déu Nostre
Senyor en el Santíssim Sagrament (de
manera especial durant l’Exposició
de la Santíssima Eucaristia, en la
Benedicció amb el Santíssim; en la
Processó amb el Santíssim Sagrament
en la Solemnitat de Cos i Sang de
Crist, etc.).

—I perquè els fidels puguin adorar
sempre el Senyor Sagramentat amb
visites freqüents. En aquest sentit,
sant Joan Pau II afirma: «L’Església i
el món tenen una gran necessitat del
culte eucarístic. Jesús ens espera en
aquest sagrament de l’amor. No
escatimem temps per a anar a
trobar-lo en l’adoració, en la
contemplació plena de fe i oberta a
reparar les greus faltes i els delictes
del món. Que la nostra adoració no
cessi mai».[24]



Hi ha dues grans festes (solemnitats)
litúrgiques en les quals se celebra de
manera especial aquest Sagrat
Misteri: el Dijous Sant (es
commemora la institució de
l’Eucaristia i de l’Ordre Sagrat) i la
solemnitat del Cos i de la Sang de
Crist (destinada especialment a
l’adoració i a la contemplació del
Senyor en l’Eucaristia).

Ángel García Ibáñez

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1356-1405.

Lectures recomanades



— Sant Joan Pau II,carta encíclica, 
Ecclesia de Eucharistia (17.IV.2003).

— Benet XVI, exhortació apostòlica 
Sacramentum caritatis (22.II.2007).

— Francesc, Catequesis sobre la Santa
Missa (novembre del 2017 - abril del
2018).

— Sant Josepmaria Escrivá, homilia 
L’eucaristia, misteri de fe i d’amor, a 
És Crist que passa, núm. 83-94;
homilia En la festa del Corpus Christi,
ibídem, núm. 150-161.

— Ángel García Ibáñez, L’Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edusc, Roma, 2006 (traducció en
espanyol: La Eucaristía, don y
misterio. Tratado histórico-teológico
sobre el misterio eucarístico, Eunsa,
Pamplona, 2009).



[1] ElCatecisme de l’Església Catòlica
ho expressa així: «El sacrifici del
Crist i el sacrifici de l’Eucaristia són 
un únic sacrifici» (núm. 1367).

[2] Cf.Catecisme, núm. 1085.

[3] Cf. Pregària Eucarística de la 
Tradició Apostòlica de sant Hipòlit; 
Anàfora d’Addai i Mari; Anàfora de
sant Marc.

[4] Cf. Missal Romà, Pregària
Eucarística I (Unde et memores i 
Supra quae); Pregària Eucarística III
(Memores igitur; Respice, quaesumus i
Ipse nos tibi); expressions semblants
es troben a les Pregàries II i IV.

[5] Missal Romà, Pregària Eucarística
III: Respice, quaesumus i Ipse nos tibi.

[6] Cf. Sant Josepmaria Escrivá, És
Crist que passa, núm. 87.

[7] Aquesta identitat de finalitats es
basa no només en la intenció de



l’Església celebrant, sinó sobretot en
la presència sacramental del mateix
Jesucrist: en Ell encara són actuals i
operatives les finalitats per les quals
va oferir la seva vida al Pare (cf. Rm
8, 34; He 7, 25).

[8] L’aplicació de la qual parlem —es
tracta d’una oració d’intercessió
especial— no comporta cap
automatisme en la salvació; a aquests
fidels la gràcia no els arriba
automàticament, sinó en la mesura
de la seva unió amb Déu per la fe,
l’esperança i l’amor.

[9] Cf. CIC, cann. 945-958. Amb
aquesta aplicació particular, el
sacerdot celebrant no exclou de les
benediccions del sacrifici eucarístic
els altres membres de l’Església, ni
tota la humanitat; simplement hi
inclou alguns fidels d’una manera
especial.

[10] El terme pasqua prové de l’hebreu
i originalment vol dir pas, trànsit. Al



llibre de l’Èxode, en què es narra la
primera Pasqua hebraica (cf. Ex 12,
1-14 i Ex 12, 21-27), aquest terme està
vinculat al verb “sobrepassar”, al pas
del Senyor i del seu àngel en la nit de
l’alliberament (quan el Poble elegit
va celebrar el Sopar Pasqual) i al 
trànsit del Poble de Déu de
l’esclavitud d’Egipte a la llibertat de
la terra promesa.

[11] Això no vol dir que sense la
Comunió de tots els presents la
celebració de l’Eucaristia sigui
invàlida; o que tots hagin de
combregar amb les dues espècies; la
Comunió és necessària només per al
sacerdot celebrant.

[12] Cf. Missal Romà, Institutio
generalis, núm. 80; sant Joan Pau II, 
Ecclesia de Eucharistia, núm. 16;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
Instrucció Redemptionis
Sacramentum, núm. 81-83; 88-89.



[13] Cf. CIC, can. 910; Missal Romà, 
Institutio generalis, núm. 92-94.

[14] Cf. CIC, can. 910 § 2; Missal Romà, 
Institutio generalis, núm. 98;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
Instrucció Redemptionis
Sacramentum, núm. 154-160.

[15] Cf. CIC, can. 910 § 2, i can. 230 § 3;
Missal Romà,Institutio generalis,
núm. 100 i 162; Congregació per al
Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments, Instrucció Redemptionis
Sacramentum, núm. 88.

[16] Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
Instrucció Redemptionis
Sacramentum, núm. 94; cf. Missal
Romà, Institutio generalis, núm. 160.

[17] Pel que fa a la situació dels
divorciats que s’han tornat a casar
civilment (o de cristians que
conviuen de manera irregular),



l’Església considera que «es troben
en una situació que conculca
objectivament la llei de Déu. Per
això, no poden acostar-se a la
comunió eucarística, mentre
persisteixi aquesta
situació» (Catecisme, 1650). Ara bé, si
es penedeixen i reben el sagrament
de la penitència, poden accedir de
nou a la comunió; fora d’això, s’ha de
tenir en compte que l’absolució
sacramental «es pot donar
únicament als que, penedits d’haver
violat el signe de l’Aliança i de la
fidelitat a Crist, estan sincerament
disposats a una forma de vida que no
contradigui la indissolubilitat del
matrimoni. Això porta implícit
concretament que quan l’home i la
dona, per motius seriosos —com, per
exemple, l’educació dels fills—, no
poden complir l’obligació de la
separació, assumeixen el compromís
de viure en plena continència, o
sigui, d’abstenir-se dels actes propis
dels esposos» (sant Joan Pau II, 



Familiaris consortio, núm. 84). Sobre
aquesta qüestió, vegeu també les
indicacions ateses per Benet XVI, 
Sacramentum caritatis, núm. 29, i per
Francesc, Amoris laetitia, núm.
296-306.

[18] Cf. Sant Joan Pau II, Carta 
Dominicae Cenae, núm. 11; Missal
Romà, Institutio generalis, núm. 161;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
Instrucció Redemptionis
Sacramentum, núm. 92.

[19] Cf. Sant Pius X, Quam singulari, I:
DS 3530; CIC, cann. 913-914;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
Instrucció Redemptionis
Sacramentum, núm. 87.

[20] Sant Agustí, Confessions, 7, 10:
CSEL 38/1, 157.

[21] És clar que si els efectes salvífics
de l’Eucaristia no s’assoleixen d’una



vegada en la seva plenitud «no és per
defecte de la potència de Crist, sinó
per defecte de la devoció de
l’home» (sant Tomàs d’Aquino, S. Th.,
III, q. 79, a. 5, ad 3).

[22] Sant Josepmaria Escrivá, És Crist
que passa, núm. 156.

[23] Cf. Sant Pau VI, Mysterium fidei,
núm. 56; sant Joan Pau II, Ecclesia de
Eucharistia, núm. 29; Congregació
per al Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments, Instrucció Redemptionis
Sacramentum, núm. 129-145; Benet
XVI, Sacramentum caritatis, núm.
66-69.

[24] Sant Joan Pau II, Dominicae Cenae,
núm. 3.

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-22-leucaristia-ii/


opusdei.org/ca-es/article/tema-22-
leucaristia-ii/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-22-leucaristia-ii/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-22-leucaristia-ii/

	Tema 22. L’Eucaristia (II)

