
opusdei.org

Tema 21. Baptisme i
confirmació

El baptisme incorpora qui el
rep a la vida, la mort i la
resurrecció de Jesucrist i a la
seva acció salvadora.
Imprimeix en el cristià un
segell espiritual indeleble de la
seva pertinença a Crist. Per la
confirmació, els cristians
participen més plenament en la
missió de Jesucrist i en la
plenitud de l’Esperit Sant. Un
cristià batejat i confirmat està
destinat a participar en la
missió evangelitzadora de
l’Església en virtut d’aquests
sagraments.



25/01/2023

Índex

• Baptisme: fonaments bíblics i
institució

• La justificació i els efectes del
baptisme

• Necessitat del baptisme

• Celebració litúrgica

• Ministre i subjecte. El baptisme en
la vida del cristià

• Fonaments bíblics i històrics de la
confirmació

• Significació litúrgica i efectes
sacramentals

• Ministre i subjecte de la
confirmació



• Bibliografia bàsica

Baptisme: fonaments bíblics i
institució

D’entre les nombroses prefiguracions
veterotestamentàries del baptisme,
en destaquen el diluvi universal, la
travessia del mar Roig i la
circumcisió, ja que s’esmenten
explícitament en el Nou Testament
al·ludint a aquest sagrament (cf. 1 Pe
3, 20-21; 1 Co 10, 1; Col 2, 11-12). Amb
el Baptista, el ritu de l’aigua, fins i tot
sense eficàcia salvadora, s’uneix a la
preparació doctrinal, a la conversió i
al desig de la gràcia, pilars del
catecumenat futur.

Jesús és batejat a les aigües del Jordà
a l’inici del seu ministeri públic (cf. 
Mt 3, 13-17), no per necessitat, sinó
per solidaritat redemptora. En
aquesta ocasió, queda definitivament



indicada l’aigua com a element
material del signe sacramental. A
més, el cel s’obre, l’Esperit baixa en
forma de colom i la veu de Déu Pare
confirma la filiació divina de Crist:
uns esdeveniments que revelen al
Cap de la futura Església el que
després es farà sacramentalment en
els seus membres.

Més endavant, té lloc la trobada amb
Nicodem, durant la qual Jesús afirma
el vincle pneumatològic existent
entre l’aigua baptismal i la salvació, i
d’aquí ve la seva necessitat: «ningú
no pot entrar al Regne de Déu si no
neix de l’aigua i de l’Esperit» (Jn 3, 5).

El misteri pasqual confereix al
baptisme el seu valor salvífic; Jesús,
«en efecte, ja havia parlat de la seva
passió que sofriria a Jerusalem com
d’un “Baptisme” en el qual havia de
ser batejat (Mc 10, 38; cf. Lc 12, 50).
La Sang i l’aigua que brollaren del
costat traspassat de Jesús crucificat



(cf. Jn 19, 34) són tipus del Baptisme i
de l’Eucaristia, sagraments de la vida
nova» (Catecisme, 1225).

Abans de pujar al cel, el Senyor diu
als apòstols: «Aneu, doncs, a tots els
pobles i feu-los deixebles meus,
batejant-los en el nom del Pare i del
Fill i de l’Esperit Sant i ensenyant-los
a guardar tot allò que us he
manat» (Mt 28, 19-20). Aquest
mandat és fidelment seguit a partir
de la Pentecosta i assenyala l’objectiu
primari de l’evangelització, que
continua sent actual.

Comentant aquests textos, sant
Tomàs d’Aquino diu que la institució
del baptisme va ser múltiple:
respecte a la matèria, en el baptisme
de Crist; la seva necessitat va ser
afirmada a Jn 3, 5; el seu ús va
començar quan Jesús va enviar els
seus deixebles a predicar i batejar; la
seva eficàcia prové de la passió; la



seva difusió va ser proclamada a Mt
28, 19.

La justificació i els efectes del
baptisme

A Rm 6, 3-4 llegim: «O bé ignoreu que
tots els qui hem estat batejats en
Jesucrist hem estat submergits en la
seva mort? Pel baptisme hem mort i
hem estat sepultats amb ell, perquè,
així com Crist, per l’acció poderosa
del Pare, va ressuscitar d’entre els
morts, també nosaltres emprenguem
una nova vida». El baptisme,
incorporant el fidel a la vida, la mort
i la resurrecció de Jesucrist i a la seva
acció salvadora, atorga la justificació.
Això mateix apunta Col 2, 12: «Pel
baptisme heu estat sepultats amb
Crist, i amb ell també heu ressuscitat,
ja que heu cregut en l’acció poderosa
de Déu que el va ressuscitar d’entre
els morts». S’hi afegeix ara la
incidència de la fe, amb la qual,
juntament amb el ritu de l’aigua, ens



«revestim de Crist», com confirma Ga
3, 26-27: «Tots vosaltres, per la fe, sou
fills de Déu en Jesucrist: tots els qui
heu estat batejats en Crist us heu
revestit de Crist».

La justificació baptismal es tradueix
en efectes concrets en l’ànima del
cristià, que la teologia presenta com
a efectes sanadors i elevadors. Els
primers fan referència al perdó dels
pecats, com posa en relleu la
predicació petrina: «Pere els va
respondre: “Convertiu-vos, i que
cada un de vosaltres es faci batejar
en el nom de Jesucrist per obtenir el
perdó dels pecats, i així rebreu el do
de l’Esperit Sant”» (Act 2, 38). Això
inclou la remissió del pecat original i,
en els adults, de tots els pecats
personals. També es remet la totalitat
de la pena temporal i eterna. «En el
batejat, algunes conseqüències
temporals del pecat tanmateix
continuen existint, om els sofriments,
la malaltia, la mort, o les fragilitats



inherents a la vida com les febleses
de caràcter, etc., i també una
inclinació al pecat que la Tradició
anomena concupiscència, o,
metafòricament, “l’esca del
pecat” (fomes peccati)» (Catecisme,
1264).

L’aspecte elevador consisteix en
l’efusió de l’Esperit Sant; en efecte,
«hem estat batejats en un sol
Esperit» (1 Co 12, 13). Perquè es
tracta del mateix «Esperit de
Crist» (Rm 8, 9), rebem «un esperit
d’esclaus» (Rm 8, 15), com a fills en el
Fill. Amb la filiació divina, Déu
confereix al batejat la gràcia
santificant, les virtuts teologals i
morals i els dons de l’Esperit Sant.

Juntament amb aquesta realitat de
gràcia, «el Baptisme segella el cristià
amb una marca espiritual
inesborrable (character) de la seva
pertinença al Crist. Aquesta marca
no és esborrada per cap pecat, per bé



que el pecat impedeix que el
Baptisme produeixi fruits de
salvació» (Catecisme, 1272).

Com que vam ser batejats en un sol
Esperit «per a formar un sol cos» (1
Co 12, 13), la incorporació a Crist és
contemporàniament incorporació a
l’Església, i en ella quedem vinculats
amb tots els cristians, també amb
aquells que no estan en comunió
plena amb l’Església Catòlica.

Finalment, recordem que els batejats
són «llinatge escollit, casa reial,
comunitat sacerdotal, nació santa,
poble que Déu s’ha reservat, perquè
proclameu la lloança d’aquell qui us
ha cridat de les tenebres a la seva
llum admirable» (1 Pe 2, 9):
participen, doncs, del sacerdoci comú
dels fidels, i tenen «”el deure de
professar davant els homes la fe que
van rebre de Déu per mitjà de
l’Església” (Lumen gentium, 11) i de
participar en l’activitat apostòlica i



missionera del Poble de
Déu» (Catecisme, 1270).

Necessitat del baptisme

La catequesi neotestamentària
afirma categòricament de Crist que
«sota el cel, Déu no ha donat als
homes cap altre nom que pugui
salvar-nos (Act 4, 12)». I ja que ser
«batejats en Crist» equival a ser
«revestit de Crist» (Ga 3, 27), s’han
d’entendre en tota la seva força les
paraules de Jesús segons les quals
«els qui creuran i seran batejats se
salvaran, però els qui no creuran es
condemnaran» (Mc 16, 16). D’aquí
deriva la fe de l’Església sobre la
necessitat del baptisme per a la
salvació.

Correspon entendre això últim
segons l’acurada formulació del
magisteri: «El Baptisme és necessari
per a la salvació per a aquells als
quals l’Evangeli ha estat anunciat i
que han tingut la possibilitat de



demanar aquest sagrament (cf. Mc
16, 16). L’Església no coneix cap altre
mitjà que el Baptisme per assegurar
l’entrada a la benaurança eterna; per
això està obligada a no descuidar la
missió que ha rebut del Senyor de fer
“renéixer de l’aigua i de l’Esperit”
tots aquells que poden ser batejats. 
Déu ha vinculat la salvació al
sagrament del Baptisme, però Ell
mateix no està lligat als seus
sagraments» (Catecisme, 1257).

En efecte, hi ha situacions especials
en què els fruits principals del
baptisme es poden adquirir sense la
mediació sacramental. Però
justament perquè no hi ha cap signe
sacramental, no hi ha cap certesa de
la gràcia conferida. El que la tradició
eclesial ha anomenat baptisme de
sang i baptisme de desig no són “actes
rebuts”, sinó un conjunt de
circumstàncies que es presenten en
un subjecte, que determina les
condicions perquè es pugui parlar de



salvació. S’entén així «la ferma
convicció que aquells que sofreixen
la mort per raó de la fe, sense haver
rebut el Baptisme, són batejats per la
seva pròpia mort, pel Crist i amb el
Crist» (Catecisme, 1258). De manera
anàloga, l’Església afirma que
«qualsevol persona que, ignorant
l’Evangeli del Crist i la seva Església,
cerca la veritat i compleix la voluntat
de Déu tal com la coneix, pot salvar-
se. Podem suposar que aquestes
persones haurien desitjat
explícitament el Baptisme si
n’haguessin conegut la
necessitat» (Catecisme, 1260).

Les situacions de baptisme de sang i
de desig no inclouen la dels nens
morts sense baptisme. A aquests
«l’Església no pot fer altra cosa que
encomanar-los a la misericòrdia de
Déu, tal com ho fa en el ritu de les
exèquies per a ells»; però és
justament la fe en la misericòrdia de
Déu, que vol que tots els homes se



salvin (cf. 1 Tm 2, 4), el que ens
permet confiar que hi hagi un camí
de salvació per als nens que moren
sense baptisme (cf. Catecisme, 1261).

Celebració litúrgica

Els «ritus d’acollida» intenten
discernir degudament la voluntat
dels candidats, o dels seus pares, de
rebre el sagrament i d’assumir-ne les
conseqüències. Segueixen les
lectures bíbliques, que il·lustren el
misteri baptismal, i es comenten en
l’homilia. Després s’invoca la
intercessió dels sants, en la comunió
dels quals el candidat serà integrat;
amb l’oració d’exorcisme i la unció
amb l’oli de catecúmens se significa
la protecció divina contra les insídies
del maligne. A continuació, l’aigua es
beneeix amb fórmules d’alt contingut
catequètic, que donen forma
litúrgica al nexe aigua-Esperit. La fe i
la conversió es fan presents



mitjançant la professió trinitària i la
renúncia a Satanàs i al pecat.

Ara s’entra en la fase sacramental del
ritu, «amb el bany de l’aigua
acompanyat de la paraula» (Ef 5, 26).
L’ablució, tant per infusió com per
immersió, es fa de manera que
l’aigua corri pel cap, per així
significar el veritable rentat de
l’ànima. La matèria vàlida del
Sagrament és l’aigua tinguda com a
tal segons el judici comú dels homes.
Mentre el ministre vessa tres vegades
l’aigua sobre el cap del candidat, o el
submergeix, pronuncia les paraules:
«NN, jo et batejo en el nom del Pare, i
del Fill, i de l’Esperit Sant». En les
litúrgies orientals s’utilitza la
fórmula: «El servent de Déu, NN, és
batejat en el nom del Pare, i del Fill i
de l’Esperit Sant».

Els ritus postbaptismals (o
explicatius) il·lustren el misteri
realitzat. S’ungeix el cap del candidat



(si no segueix immediatament la
confirmació) per significar la seva
participació en el sacerdoci comú i
evocar la futura crismació. Es lliura
una vestidura blanca com a
exhortació a conservar la innocència
baptismal i com a símbol de la nova
vida conferida. La candela encesa en
el ciri pasqual simbolitza la llum de
Crist, entregada per viure com a fills
de la llum per la fe rebuda. El ritu de
l’effeta, que tocant amb el dit polze
les orelles i la boca del candidat, vol
significar l’actitud d’escolta i de
proclamació de la paraula de Déu.
Finalment, la recitació del Parenostre
davant de l’altar —en els adults, dins
de la litúrgia eucarística— posa de
manifest la nova condició de fill de
Déu.

Ministre i subjecte. El baptisme en
la vida del cristià

El ministre ordinari és el bisbe i el
prevere i, a l’Església llatina, també



el diaca. En cas de necessitat, pot
batejar qualsevol home o dona, fins i
tot no cristià, sempre que tingui la
intenció de fer el que l’Església creu
quan actua així.

El baptisme està destinat a tots els
homes i dones que encara no l’hagin
rebut. Les qualitats necessàries del
candidat depenen de la seva condició
de nen o adult. Els primers, que no
han arribat encara a l’ús de raó, han
de rebre el sagrament durant els
primers dies de vida, tot just ho
permeti la seva salut i la de la mare.
En efecte, com a porta a la vida de la
gràcia, el baptisme és un
esdeveniment absolutament gratuït,
per a la validesa del qual n’hi ha
prou que no sigui rebutjat; d’altra
banda, la fe del candidat, que és
necessàriament fe eclesial, es fa
present en la fe de l’Església, en la
qual participarà una vegada arribi a
la vida adulta. Tanmateix, hi ha
determinats límits a la praxi del



baptisme dels nens: és il·lícita si no té
el consens dels pares, o si no hi ha
garantia suficient de la futura
educació en la fe catòlica. A fi
d’assegurar això últim es designen
els padrins, triats entre persones de
vida exemplar.[1]

Els candidats adults es preparen a
través del catecumenat, estructurat
segons les diverses praxis locals, en
vista de rebre en la mateixa
cerimònia també la confirmació i la
primera Comunió. Durant aquest
període es busca excitar el desig de la
gràcia, la qual cosa inclou la intenció
de rebre el sagrament, que és
condició de validesa. Això va unit a
la instrucció doctrinal, que impartida
progressivament suscita en el
candidat la virtut sobrenatural de la
fe, i a la conversió veritable del cor,
la qual cosa pot demanar canvis
radicals en la vida del candidat.



El caràcter sacramental, ja esmentat,
és un signe espiritual configuratiu
amb Crist, que imprimeix en l’ànima
una semblança amb Ell, una imatge
de Crist, al qual pertanyem des
d’aquell moment i a qui ens hem
d’assemblar sempre més. Aquesta
configuració inicial constitueix,
doncs, un reclam permanent a la
identificació final amb Crist, «els ha
destinat a ser imatge del seu Fill, que
així ha estat el primer d’una multitud
de germans» (Rm 8, 29). Aquest és el
fonament baptismal de la crida
universal a la santedat, de la qual es
fa ressò el Concili Vaticà II: «Tots els
cristians, de qualsevol estat o
condició, són cridats a la plenitud de
la vida cristiana i a la perfecció de
l’amor» (Lumen gentium, 40).

Aquest mateix caràcter baptismal és
també signe espiritual distintiu i
dispositiu, és a dir, per distintiu
s’entén que, “cap enfora”, distingeix
els cristians dels no cristians, mentre



que per dispositiu es vol expressar
que, “cap a dins”, el caràcter
baptismal constitueix la base sobre la
qual rau la igualtat radical de tots els
batejats: com diu sant Pau, «tots els
qui heu estat batejats en Crist us heu
revestit de Crist. Ja no hi ha jueu ni
grec, esclau ni lliure, home ni dona:
tots sou un de sol en Jesucrist» (Ga 3,
27-28). Aquesta igualtat fonamental,
conjuntament amb el fet de ser «un»
en Crist, ens impulsa a viure la
fraternitat basant-nos en una realitat
que va més enllà de l’afinitat
humana. Finalment, com a signe
dispositiu, el caràcter es constitueix
com a capacitat sobrenatural per
poder rebre i assimilar
fructuosament la gràcia salvadora
provinent dels altres sagraments: en
aquest sentit, el baptisme orienta la
nostra vida cap als altres sagraments.
Seria, doncs, una incoherència rebre
el baptisme i ignorar els altres
sagraments.



Fonaments bíblics i històrics de la
confirmació

Les profecies sobre el Messies havien
anunciat que «l’Esperit del Senyor
reposarà damunt d’ell» (Is 11, 2), i
això estaria unit a la seva elecció
com a enviat: «Aquí teniu el meu
servent, que jo sostinc, el meu elegit,
en qui m’he complagut. He posat
damunt d’ell el meu Esperit perquè
porti la justícia a les nacions» (Is 42,
1). El text profètic és encara més
explícit quan és posat a llavis del
Messies: «L’Esperit del Senyor, Déu
sobirà, reposa sobre meu, perquè el
Senyor m’ha ungit. M’ha enviat a
portar la bona nova als pobres» (Is
61, 1).

Quelcom similar també s’anuncia per
a tot el poble de Déu; als seus
membres Déu els diu: «posaré el meu
esperit dins vostre i faré que seguiu
els meus preceptes» (Ez 36, 27); i a Jl
3, 2 s’accentua la universalitat



d’aquesta difusió: «aquells dies,
abocaré el meu esperit fins i tot
sobre els servents i les serventes».

Amb el misteri de l’Encarnació es
duu a terme la profecia messiànica
(cf. Lc 1, 35), confirmada, completada
i públicament manifestada en la
unció del Jordà (cf. Lc 3, 21-22), quan
sobre Crist baixa l’Esperit en forma
de colom i la veu del Pare actualitza
la profecia d’elecció. El Senyor es
presenta a l’inici del seu ministeri
com l’ungit de Jahvè, en el qual es
compleixen les profecies (cf. Lc 4,
18-19), i es deixa guiar per l’Esperit
(cf. Lc 4, 1; 4, 14; 10, 21) fins al mateix
moment de la seva mort (cf. He 9,
14).

Abans d’oferir la seva vida per
nosaltres, Jesús promet l’enviament
de l’Esperit (cf. Jn 14, 16; 15, 26; 16,
13), com efectivament passa en la
Pentecosta (cf. Act 2, 1-4), en
referència explícita a la profecia de



Joel (cf. Act 2, 17-18), i així dona inici
a la missió universal de l’Església.

El mateix Esperit vessat a Jerusalem
sobre els apòstols és per ells
comunicat als batejats mitjançant la
imposició de les mans i l’oració (cf. 
Act 8, 14-17; 19, 6). Aquesta praxi
arriba a ser tan coneguda a l’Església
primitiva que és testificada a la Carta
als Hebreus com a part de
l’«ensenyament elemental» i dels
«temes fonamentals» (He 6, 1-2).
Aquest quadre bíblic es completa
amb la tradició paulina i joànica que
vincula els conceptes d’«unció» i
«segell» amb l’Esperit infós sobre els
cristians (cf. 2 Co 1, 21-22; Ef 1, 13; 1
Jn 2, 20.27). Això últim ja va trobar
una expressió litúrgica en els
documents més antics, amb la unció
del candidat amb oli perfumat.

Aquests mateixos documents
testifiquen la unitat ritual primitiva
dels tres sagraments d’iniciació,



conferits durant la celebració
pasqual presidida pel bisbe a la
catedral. Quan el cristianisme es
difon fora de les ciutats i el baptisme
dels nens passa a ser massiu, ja no és
possible seguir la praxi primitiva.
Mentre a occident la confirmació es
reserva al bisbe, i se separa del
baptisme, a orient es conserva la
unitat dels sagraments d’iniciació,
conferits contemporàniament al
nounat pel prevere. A orient s’hi
uneix una importància creixent de la
unció amb el myron (sant crisma),
que s’estén a diverses parts del cos; a
occident la imposició de les mans
passa a ser una imposició general
sobre tots els confirmands, mentre
que cadascú rep la unció amb el
crisma al front.

Significació litúrgica i efectes
sacramentals

El crisma, format d’oli d’oliva i
bàlsam, és consagrat pel bisbe o el



patriarca, i només per ell, durant la
missa crismal. La unció del
confirmand amb el sant crisma és
signe de la seva consagració al
Senyor. «Per la Confirmació, els
cristians, és a dir, els ungits,
participen més en la missió de
Jesucrist i en la plenitud de l’Esperit
Sant de la qual Ell és ple, a fi que tota
la seva vida desprengui “la bona olor
de Crist” (cf. 2 Co 2, 15). Per aquesta
unció, el confirmand rep “la marca”, 
el segell de l’Esperit Sant» (Catecisme,
1294-1295).

Aquesta unció és litúrgicament
precedida, quan es fa separadament
del baptisme, amb la renovació de les
promeses del baptisme i la professió
de fe dels confirmands. «Així apareix
clarament que la Confirmació es
col·loca a continuació del
baptisme» (Catecisme, 1298). Segueix
a continuació, en la litúrgia romana,
l’extensio manuum per a tots els
confirmands del bisbe, mentre



pronuncia una oració d’alt contingut
epiclètic (és a dir, d’invocació i
súplica). Així s’arriba al ritu
específicament sacramental, que es
duu a terme «mitjançant la unció del
crisma sobre el front, feta tot
imposant la mà, i mitjançant les
paraules: “Rep el signe del do de
l’Esperit Sant”». A les Esglésies
orientals, la unció es fa sobre les
parts més significatives del cos,
cadascuna acompanyada de la
fórmula: «Segell del do de l’Esperit
Sant» (Catecisme, 1300). El ritu es
conclou amb el petó de pau, com a
manifestació de comunió eclesial
amb el bisbe (cf. Catecisme, 1301).

Així doncs, la confirmació té una
unitat intrínseca amb el baptisme,
encara que no s’expressi
necessàriament en el mateix ritu.
Amb aquesta el patrimoni baptismal
del candidat es completa amb els
dons sobrenaturals característics de
la maduresa cristiana. La



Confirmació es confereix una única
vegada, ja que «imprimeix en
l’ànima una marca espiritual
inesborrable, el “caràcter”, que és el
signe que Jesucrist ha marcat un
cristià amb el segell del seu Esperit i
l’ha revestit amb la força que ve de
dalt perquè sigui el seu
testimoni» (Catecisme, 1304). Per ella,
els cristians reben amb abundància
particular els dons de l’Esperit Sant,
queden més estretament vinculats a
l’Església, «així s’obliguen amb un
compromís més gran a difondre i a
defensar la fe amb la paraula i les
obres» (Lumen Gentium, 11).

Així doncs, un cristià batejat i
confirmat està destinat a participar
en la missió evangelitzadora de
l’Església en virtut d’aquests
sagraments, sense necessitat de rebre
cap mandat especial de la jerarquia,
almenys referent a l’àmbit de les
relacions personals (família, amics,
professió...). Particularment per la



Confirmació, aquesta “destinació”
inclou alhora els mitjans
sobrenaturals necessaris, bé perquè
el mateix creixement en la vida
cristiana no s’abandoni al llarg de les
diverses vicissituds que un cristià
troba al llarg de la seva vida, bé en
forma de fortalesa, per superar el
temor de proposar amb audàcia la fe
cristiana, tant en ambients
favorables com en d’altres en què la
secularització ha pres la forma
d’indiferència cap a l’Evangeli o, fins
i tot, d’hostilitat respecte al
cristianisme o cap a l’Església. Un
confirmat està cridat a donar
testimoni de Crist amb una vida
cristiana consolidada i amb la seva
paraula.

Ministre i subjecte de la
confirmació

Com a successors dels apòstols,
només els bisbes són «els ministres
nats de la confirmació» (Lumen



Gentium, 26). En el ritu llatí, el
ministre ordinari és exclusivament el
bisbe; un prevere pot confirmar
vàlidament només en els casos que
preveu la legislació general
(baptisme d’adults, acollida en la
comunió catòlica, equiparació
episcopal, perill de mort), o quan rep
la facultat específica o és associat
momentàniament a aquest efecte pel
bisbe. A les Esglésies orientals també
és ministre ordinari el prevere, el
qual sempre ha d’utilitzar el crisma
consagrat pel patriarca o bisbe.

Com a sagrament d’iniciació, la
confirmació està destinada a tots els
cristians, no només a alguns escollits.
En el ritu llatí és conferida una
vegada que el candidat ha arribat a
l’ús de raó: l’edat concreta depèn de
les praxis locals, les quals han de
respectar el seu caràcter d’iniciació.
Es requereix la instrucció prèvia, una
veritable intenció i l’estat de gràcia.



Philip Goyret

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
1212-1321.

— Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 251-270.

— Philip Goyret, L’unzione nello
Spirito. Il battesimo e la cresima,
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano 2004 (Renacidos, ungidos,
comprometidos: El bautismo y la
confirmación, Credo Ediciones, Roma,
2015).

[1] Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
1255.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-21-
baptisme-i-confirmacio/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-21-baptisme-i-confirmacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-21-baptisme-i-confirmacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-21-baptisme-i-confirmacio/

	Tema 21. Baptisme i confirmació

