
opusdei.org

Tema 20. Els
sagraments

Els sagraments són signes
eficaços de la Gràcia. La Gràcia
santificant és una disposició
estable i sobrenatural que
perfecciona l’ànima per fer-la
capaç de viure amb Déu. Els set
sagraments corresponen a totes
les etapes i a tots els moments
importants de la vida del
cristià: donen naixement i
creixement, curació i missió a la
vida de fe dels cristians.
Formen un conjunt ordenat, en
el qual l’Eucaristia ocupa el
centre, ja que conté l’Autor
mateix dels sagraments.



25/01/2023

Índex

• El misteri pasqual i els sagraments

• Naturalesa dels sagraments

• Els sagraments i la gràcia

• Eficàcia dels sagraments

• Bibliografia bàsica

«Tota la vida litúrgica de l’Església
gravita entorn del Sacrifici eucarístic
i dels sagraments. En l’Església, hi ha
set sagraments: el Baptisme, la
Confirmació o Crismació, l’Eucaristia,
la Penitència, la Unció dels malalts,
l’Orde, el Matrimoni».[1]

El misteri pasqual i els sagraments



La resurrecció de Crist forma una
unitat amb la seva mort a la Creu.
Déu va eliminar el pecat i va
reconciliar amb si el món per la
passió i la mort de Jesús, i de manera
semblant, per la resurrecció de Jesús,
Déu va inaugurar la vida nova, la
vida del món futur, i la va posar a
disposició dels homes. Pel do de
l’Esperit Sant, el Senyor ens fa
participar d’aquesta vida nova de la
seva resurrecció. Així doncs, el
misteri pasqual és un element
central de la nostra fe. Constitueix
sempre el primer anunci de tot
apòstol: «Jesucrist t’estima, va donar
la seva vida per salvar-te, i ara viu al
teu costat cada dia, per il·luminar-te,
per enfortir-te, per alliberar-te».[2]

Aquest és el primer anunci, perquè
és l’anunci principal, el que cal
tornar a escoltar de diverses
maneres i el que sempre cal tornar a
anunciar d’una manera o d’una altra.



Aquesta obra de salvació que
anunciem no queda relegada al
passat, ja que «quan arriba la seva
Hora (cf. Jn 13, 1; 17, 1), [Crist] visqué
l’únic esdeveniment de la història
que no passa: Jesús mor, és sepultat,
ressuscita d’entre els morts i és
assegut a la dreta del Pare “una
vegada per sempre” (Rm 6, 10; He 7,
27; 9, 12). És un esdeveniment real,
que succeí en la nostra història, però
és únic: tots els altres fets de la
història succeeixen un cop, i després
passen, engolits en el passat. El
misteri Pasqual del Crist, en canvi, no
pot quedar-se en el passat
únicament, ja que amb la seva Mort
destruí la mort, i tot el que el Crist és
i tot el que ha fet i sofert per tots els
homes participa de l’eternitat divina
i es projecta així a tots els temps i s’hi
fa present. L’Esdeveniment de la
Creu i de la Resurrecció roman i ho
atreu tot cap a la Vida».[3]



Alhora, el misteri pasqual és tan
decisiu que Jesucrist ha tornat al
Pare «només després d’haver-nos
deixat el mitjà per participar-ne, com
si hi haguéssim estat presents. Així
tot fidel pot prendre part en ell i
obtenir-ne fruits inesgotablement».[4]

Aquest mitjà és la sagrada Litúrgia:
especialment el sacrifici eucarístic i
els sagraments.[5]

Com recorda el Catecisme de
l’Església Catòlica: «”Assegut a la
dreta del Pare” i escampant l’Esperit
Sant en el seu Cos que és l’Església, el
Crist ja actua per mitjà dels
sagraments, instituïts per Ell per tal
de comunicar la seva gràcia».[6] Els
sagraments són com «”forces que
surten” del cos del Crist (cf. Lc 5, 17;
6, 19; 8, 46) sempre vivent i
vivificant, accions de l’Esperit Sant
que actua en el seu Cos que és
l’Església, són “les obres mestres de
Déu” en la nova i eterna aliança».[7]



En la seva litúrgia, l’Església anuncia
i celebra el Misteri de Crist a fi que
els fidels visquin d’aquest i en donin
testimoni al món. «Des de la primera
Comunitat de Jerusalem fins a la
Parusia, les Esglésies de Déu fidels a
la fe apostòlica celebren pertot arreu
el mateix misteri Pasqual. El misteri
celebrat en la litúrgia és un de sol,
però les formes de la seva celebració
són diverses».[8]

De fet, la riquesa insondable del
misteri de Crist és tal que no hi ha
cap tradició litúrgica que en pugui
exhaurir l’expressió; per això, la
història del naixement i de l’evolució
d’aquests ritus dona fe d’una
meravellosa complementarietat.[9] En
tractar la celebració de cadascun dels
sagraments podrem veure com «les
Esglésies d’una mateixa àrea
geogràfica i cultural coincidiren a
celebrar el misteri del Crist a través
d’unes expressions particulars,
tipificades culturalment».[10]



Naturalesa dels sagraments

«En l’Església, hi ha set sagraments:
el Baptisme, la Confirmació o
Crismació, l’Eucaristia, la Penitència,
la Unció dels malalts, l’Orde, el
Matrimoni».[11] «Els set sagraments
afecten totes les etapes i tots els
moments importants de la vida del
cristià: donen naixement i
creixement, guarició i missió a la
vida de fe dels cristians. En aquest
punt hi ha una certa semblança entre
les etapes de la vida natural i les
etapes de la vida espiritual».[12]

Formen un conjunt ordenat, en el
qual l’Eucaristia ocupa el centre, ja
que conté l’Autor mateix dels
sagraments.[13]

El Catecisme de l’Església Catòlica
ofereix una definició dels
sagraments: «Els sagraments són
signes eficaços de la gràcia, instituïts
pel Crist i confiats a l’Església, pels
quals se’ns dona la vida divina. Els



ritus visibles sota els quals se
celebren els sagraments, signifiquen
i realitzen les gràcies pròpies de cada
sagrament».[14] Així doncs, «els
sagraments són uns signes sensibles
(paraules i accions), accessibles a la
nostra humanitat actual».[15]

Si ens preguntem: de què són signe
els sagraments?, podem afirmar que
ho són de tres elements: de la causa
santificant, que és la Mort i la
Resurrecció de Crist; de l’efecte
santificant o gràcia; i del fi de la
santificació, que és la glòria eterna.
«El sagrament és el signe que 
rememora allò que ha passat, és a dir,
la passió del Crist; és un signe que 
demostra l’efecte de la passió de Crist
en nosaltres, és a dir, la gràcia; i és
un signe que anticipa, és a dir, que
preanuncia la glòria futura».[16]

El signe sacramental, propi de cada
sagrament, està constituït per
elements materials —aigua, oli, pa, vi



— i gestos humans —ablució, unció,
imposició de les mans, etc.— que
s’anomenen matèria; i també per
paraules que pronuncia el ministre
del sagrament, que són la forma.
Com afirma el Catecisme, «una
celebració sacramental és un
encontre dels fills de Déu amb el seu
Pare, en el Crist i l’Esperit Sant, i
aquest encontre s’expressa com un
diàleg, a través d’accions i de
paraules».[17]

A més, en la litúrgia dels sagraments
hi ha una part immutable (el que
Crist mateix va establir sobre el signe
sacramental), i parts que l’Església
pot canviar, per bé dels fidels i més
veneració dels sagraments, adaptant-
les a les circumstàncies de lloc i
temps. Sense oblidar que «cap ritu
sacramental no pot ser modificat o
manipulat al gust del ministre o de la
comunitat. Ni tan sols l’autoritat
suprema de l’Església no pot canviar
la litúrgia al seu albir, sinó



únicament dins l’obediència de la fe i
dins el respecte religiós del misteri
de la litúrgia».[18]

Els sagraments i la gràcia

«La gràcia és el favor o l’auxili gratuït
que Déu ens dona per respondre a la
seva crida: arribar a ser fills de Déu
(cf. Jn 1, 12-18), fills adoptius (cf. Rm
8, 14-17), participants de la
naturalesa divina (cf. 2 Pe 1, 3-4), de
la vida eterna (cf. Jn 17, 3). La gràcia
és una participació a la vida de Déu.
Ens introdueix en la intimitat de la
vida trinitària: pel baptisme el cristià
participa de la gràcia del Crist, Cap
del seu Cos. Com un “fill adoptiu”,
des d’ara pot dir a Déu “Pare”, en
unió amb el Fill Unigènit».[19]En
aquest sentit, els batejats “hem
passat de la mort a la vida”, de la
llunyania de Déu a la gràcia de la
justificació, a la filiació divina. Som
fills de Déu molt estimats per la força



del misteri Pasqual de Crist, de la
seva mort i de la seva resurrecció.

La gràcia que rebem «és el do gratuït
que Déu ens ha fet de la seva vida,
infosa per l’Esperit Sant en les
nostres ànimes per guarir-les del
pecat i santificar-les: és la gràcia 
santificant o deïficant rebuda en el
Baptisme».[20] Com afirma el 
Catecisme, «la gràcia santificant és un
do habitual, una disposició estable i
sobrenatural que perfecciona
l’ànima per fer-la capaç de viure amb
Déu, d’actuar pel seu amor».[21]

Tots els sagraments confereixen la
gràcia santificant als qui no posen
obstacle. Aquesta gràcia és «el do de
l’Esperit Sant que ens justifica i ens
santifica».[22] A més, els sagraments
confereixen la gràcia sacramental,
que és la gràcia «pròpia de cada
sagrament»:[23] un cert auxili diví per
aconseguir el fi d’aquest sagrament.



No només rebem la gràcia
santificant, sinó el mateix Esperit
Sant; de fet, «la gràcia és, en primer
lloc i principalment, el do de l’Esperit
que ens justifica i ens santifica».[24]

Per això podem dir que «amb els
sagraments de l’Església, el Crist
comunica als membres del seu Cos el
seu Esperit Sant i santificador».[25] De
manera que el fruit de la vida
sacramental consisteix en el fet que
l’Esperit Sant deïfica els fidels unint-
los vitalment a Crist.[26]

Els tres sagraments del Baptisme,
Confirmació i Ordre sacerdotal
confereixen, a més de la gràcia,
l’anomenat caràcter sacramental,
que és un segell espiritual indeleble
imprès en l’ànima, pel qual el cristià
participa del sacerdoci de Crist i
forma part de l’Església segons estats
i funcions diversos. El caràcter
sacramental queda per sempre en el
cristià com a disposició positiva per a
la gràcia, com a promesa i garantia



de la protecció divina i com a vocació
al culte diví i al servei de l’Església.
Per tant, aquests tres sagraments no
es poden reiterar mai.[27]

Els sagraments que Crist ha confiat a
la seva Església són necessaris —
almenys el seu desig— per a la
salvació, per assolir la gràcia
santificant, i cap no és superflu,
encara que no tots siguin necessaris
per a cada persona.

Eficàcia dels sagraments

Els sagraments «són eficaços perquè
el Crist mateix hi actua: és Ell qui
bateja, és Ell qui actua en els seus
sagraments per tal de comunicar la
gràcia que el sagrament significa”.[28]

De fet, els sagraments “realitzen
eficaçment la gràcia que signifiquen
en virtut de l’acció del Crist i pel
poder de l’Esperit Sant».[29]

L’efecte sacramental es produeix ex
opere operato (pel fet mateix que el



signe sacramental és realitzat), és a
dir, el sagrament no actua en virtut
de la justícia de l’home que el dona o
que el rep, sinó pel poder de Déu.
«Des del moment que un sagrament
és celebrat en conformitat amb la
intenció de l’Església, el poder del
Crist i del seu Esperit actua en ell i
per ell, independentment de la
santedat personal del ministre».[30]

La persona que realitza el sagrament
es posa al servei de Crist i de
l’Església, per això s’anomena 
ministre del sagrament; i no pot ser
indistintament qualsevol fidel cristià,
sinó que necessita ordinàriament la
configuració especial amb Crist
Sacerdot que dona el sagrament de
l’Ordre.

L’eficàcia dels sagraments deriva de
Crist mateix, que actua en ells. «No
obstant això, els fruits dels
sagraments depenen també de les
disposicions del qui els rep»:[31] com



més bones disposicions es tenen de
fe, conversió de cor i adhesió a la
voluntat de Déu, més abundants són
els efectes de gràcia que rep.

«La Santa Mare Església ha establert
els sagramentals. Són signes sagrats
amb els quals, imitant d’alguna
manera els sagraments, se
signifiquen uns efectes sobretot
espirituals, obtinguts per la
impetració de l’Església. Pels
sagramentals, els homes es preparen
a rebre l’efecte principal dels
sagraments, i se santifiquen diverses
circumstàncies de la vida. Els
sagramentals no confereixen la
gràcia de l’Esperit Sant a la manera
dels sagraments, però per la pregària
de l’Església preparen a rebre la
gràcia i disposen a cooperar-hi»[32]

(Catecisme, 1667 i 1670). Entre els
sagramentals figuren, en primer lloc,
les benediccions (de persones, de la
taula, d’objectes, de llocs).



Juan José Silvestre

Bibliografia bàsica

— Concili Vaticà II, Sacrosanctum
Concilium, núm. 5-7.

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1066-1098; 1113-1143;
1200-1211 i 1667-1671.

— Sant Joan Pau II, Ecclesia de
Eucharistia, núm. 2-5.

[1] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1113.

[2] Francesc, Evangelii gaudium, núm.
164.

[3] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1085.



[4] Sant Joan Pau II, Ecclesia de
Eucharistia, núm. 11

[5] Cf. Concili Vaticà II, Sacrosanctum
Concilium, núm. 6.

[6] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1084.

[7] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1116.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1200.

[9] Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1201.

[10] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1202.

[11] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1113.

[12] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1210.



[13] Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1211.

[14] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1131.

[15] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1084.

[16] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 60, a.3; cf. 
Catecisme de l’Església Catòlica, 1130.

[17] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1153.

[18] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1125.

[19] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1996-1997.

[20] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1999-1997.

[21] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2000-1997.



[22] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2003-1997.

[23] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1129-1997.

[24] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2003

[25] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 739-1997.

[26] Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1129.

[27] Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1121.

[28] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1127.

[29] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1997.

[30] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1128-1997.

[31] Ídem.



[32] Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 1667 i 1670

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-20-els-
sagraments/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-20-els-sagraments/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-20-els-sagraments/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-20-els-sagraments/

	Tema 20. Els sagraments

