opusdei.org

Tema 17. L’Església i
el mon

[’Església és inseparablement
humana i divina. Viu i actua al
mon, pero el seu fiila seva
forca no son a la terra, sin¢ al
Cel. L’Església només busca la
salvacio de la humanitat, pero
també es preocupa pels
assumptes temporals. Cada
fidel cristia participa en la
missio de ’Església segons la
seva condicid i vocacio, i els
dons rebuts. Els laics estan
cridats a santificar el mon des
de dins. ’Església no pot
substituir ’Estat, ni ho ha de
fer, pero tampoc pot quedar-se
al marge.



25/01/2023

Index
* [’Església en la historia

» La secularitat cristiana i la missio
de ’Església

» El paper dels laics: santificacio del
mon des de dins

* Llibertat i responsabilitat dels laics
» [’Església i ’Estat

* La llibertat religiosa

* Bibliografia basica

* Lectures recomanades




[’Església es presenta davant del
mon com la comunitat dels deixebles
de Jesus. Creiem que Crist és el Fill de
Déu fet carn, el rostre huma de Déu,
que continua actuant juntament amb
I’Esperit Sant en la missio de
I’Església, seguint el projecte divi de
la salvacio.

«[’Església és, per tant,
inseparablement humana i divina. Es
una societat divina pel seu origen,
sobrenatural pel seu fi i pels mitjans
que de manera proxima s’ordenen a
aquest fi; pero, pel fet de
compondre’s d’homes, és una
comunitat humana (Lle6 XIII, Satis
cognitum). Viu i actua en el mon,
pero el seu fiila seva forca no rauen
a la terra, sin¢ al Cel».

Tots els éssers creats porten
I’empremta de Déu, especialment les
persones, creades a imatge i
semblanca seva. A més, ja des de
I’Antic Testament es veu que Déu ha



establert un ordre de realitats a les
quals anomenem “sagrades”, a través
de determinats signes que poden ser
algunes persones (ministres sagrats)
o realitats materials (el temple i els
altres objectes apartats de I'is comu
per al servei a Déu). Al costat
d’aquestes “realitats sagrades”, el
sentit de les quals és el culte, se situa
I’ambit de les realitats creades (com
son el treball, la familia, la cultura i
les relacions socials, economiques i
politiques, etc.) que anomenem
“profanes” o “seculars”. Pero no s’ha
de pensar que el que és sagrat és
relatiu a Déu i que el que és profa és
alié a Déu.

Amb I’Encarnacio del Fill de Déu, les
realitats profanes es poden viure en
uni6é amb Ell, per I’acci6 de ’Esperit
Sant, a través de la fe i els
sagraments. I aixi totes aquestes
realitats també poden ser, sense
necessitat d’apartar-les del seu us
corrent, un mitja de col-laboracio



amb la redempcioi un mitja de
santificacio. Aixo es denomina
“secularitat cristiana” (de saeculum=
segle o mon). Els cristians estimem el
mon, abans que res, perque ha estat
creat per Déu. I intentem portar-lo a
Déu, sabent que al mon també hi ha
el pecat; pero que la gracia de Déu
guareix i eleva aquesta realitat.

L’Església en la historia

L’Església, com a comunitat humana i
social, és i viu al mon. Església i mon
es relacionen estretament, pero no
s’identifiquen. El mén no és un espai
alie a Déu, pero el seu sentit no
s’esgota en el terreny, perque esta
cridat en Crist a una nova manera
d’existencia, que Jesus anomena el
“Regne de Déu”. Aquest regne no €s
una realitat politica, sino espiritual.
El mon no és independent de Déu,
com afirma el laicisme que vol
relegar la religio a I’ambit del que és
privat iirrellevant.



Alhora, el mon té una autonomia
respecte a ’Església com a institucio
eclesiastica. Jesus va dir: «Doneu al
Ceésar el que és del Cesar» (Mt 22, 21).
No hi ha cap solucid cristiana oficial
per a tots els assumptes del moén, sind
diverses solucions concretes. I
I’Església no s’identifica amb cap
ordre historic concret ni amb cap
ideologia, regim politic, economic o
social. Aix0, com hem dit, no vol dir
que els valors terrenals siguin
independents de Déu. En la visio
cristiana del mon tot és do de Déu i el
mon esta cridat a ser un cami per
coneixer i estimar Déu; i, com a
consequencia, per estimar el proisme
i servir a la unitat del génere huma.

La missio de ’Església no és un
projecte politic ni tampoc aspira a
“sacralitzar” el mon, sino que és una
missio religiosa: només busca la
salvacio de la humanitat, una
salvacid que va més enlla del
benestar o de la justicia terrenal.



Alhora, I'Església també es preocupa
pels assumptes temporals: perque la
persona no és un abstracte, sind algu
situat en un context familiar i social,
laboral i economic, i perqueé el
missatge de ’Evangeli demana la
redempcio de tota la realitat amb la
promocio de la justicia i de la pau, de
manera que el Regne de Déu es pugui
anar edificant en la historia.

[’Església recorda a tothom la
provisionalitat dels assoliments
temporals. El que fem els homes
requereix ser millorat, completat i
transformat finalment per Déu. I aixi
pot formar part d’aquest mon nou
que correspon al Regne.

Per aquests motius, ’Església, també
institucionalment, s’ocupa de les
questions socials i temporals, no en
els seus aspectes técnics 1
contingents, sind quan poden
impedir la unié amb Déu i la vida
eterna. L’obstacle principal per a



aixo és el pecat, i tot pecat és
personal. Les consequencies del
pecat poden arribar a constituir en
I’ambient social veritables
“estructures de pecat”, que
impedeixen que els homes assoleixin
la veritati el bé comu, la vida de la
gracia i ’amor a Déu i al proisme.
Per aix0, quan I’Església ensenya la
seva Doctrina social, no surt de la
seva missio, sind que ’afronta enmig
de la complexitat del mon present i
intentat intervenir en el dialeg entre
les cultures i les religions.

La secularitat cristiana i la missio
de I’Església

Com hem assenyalat, la visio
cristiana del mon, que I’Església
anuncia i ensenya, s’anomena
“secularitat cristiana” o també
“dimensio secular” del cristia i de
I’Església. La secularitat cristiana té
la seva arrel en el fet que el Fill de
Déu s’hagi fet home en un temps i



una cultura determinats. I es
produeix de maneres diverses en tots
els cristians. El magisteri de ’Església
ensenya: «Tots els membres de
I’Església son particips de la seva
dimensio secular; pero ho son de
forma diferent» (Christifideles laict,
num. 15).

En relacio amb aixo es pot veure el
fet que a ’Església hi ha una
pluralitat de posicions personals que
comporten, al seu torn, diverses
maneres de relacié amb el mon. El
Concili Vatica II ho apunta quan
utilitza expressions diferenciadores:
pastors, laics i religiosos participen
en la missio de I’Església cadascu a la
seva manera, de manera peculiar o
per la seva part.

La missio de ’Església és unica ila
mateixa per a tots els batejats: la
gloria de Déu (que Déu sigui conegut,
reconegut i estimat) i la salvacio de
les persones per mitja de ’encontre



personal amb Crist. Aquesta missio
també es pot denominar
evangelitzacio, en tant que anuncia
el missatge de salvacioé que Crist ens
ha portat: Evangeli vol dir “bona
noticia” d’aquesta salvacio.

Aix0 depén de la vocacio i la missio
de cadascu.” Els laics exerceixen el
triple ofici salvific de Cristi duen a
terme la Missio “com des de dins”"
de les realitats seculars, és a dir, de la
manera “ordinaria” de relacié amb el
mon (i que comparteixen amb els no
cristians). La vida religiosa implica
una manera propia de testimoni (que
s’expressa amb la “professi6” dels
consells evangelics), necessari per a
I’Església i el mon, de la
transcendencia del Regne de Déu al
qual aspirem.” I respecte als
ministres sagrats, diu el Vatica II:
«Per pasturar el Poble de Déu i
augmentar-lo sempre, Crist Senyor
va instituir en la seva Església
diversos ministeris, ordenats al bé de



tot el Cos»;" «els pastors estan
ordenats principalment i
directament al sagrat ministeri per
rao de la seva vocacié particular».”
Aquesta és la seva manera propia de
participar en la Missio.

Aixi doncs, cada cristia fidel
participa en la missio de ’Església
segons la seva condicio i vocacio i els
dons rebuts, entre els quals hi ha els
sagraments i els carismes. També en
depenen les tasques que corresponen
a cadascu, dins de I'tinica Missi6 de
I’Església.

Tots els fidels cristians, en virtut del
seu baptisme, estan capacitats per a
diverses tasques dins de la missio
evangelitzadora de I’Església.

Aquestes tasques es poden distribuir
en tres ambits:'a) cap a dins de
I’Església mateixa (apostolat dels
cristians o “pastoral” ordinaria); b)
“cap a fora”, és a dir, les relacions
amb altres religions i amb els no



creients; ¢) I’ambit de ’ecumenisme
(relacions amb els cristians no
catolics, de cara a procurar la unitat
dels cristians). Es important
subratllar que en qualsevol de les
tasques en que participen els fidels
ho fan d’acord amb la seva vocacio i
missio.

Hi ha tasques eclesials en queé pot
participar qualsevol batejat 1 que es
poden situar en relacio amb la fe
(com la catequesi o ’ensenyament
escolar de la religio), amb el culte
(participacio en la liturgia), amb la
caritat (com I’atencio als meés
necessitats) i, en general, amb la vida
de I’Església (com la participacio en
consells o sinodes per ajudar a la
presa de decisions pastorals). També
els fidels poden col-laborar amb els
pastors de I’Església en tasques per a
les quals estiguin professionalment
capacitats, per exemple, en ’ambit
economic, juridic, etc., incloses
determinades tasques de govern.



Algunes d’aquestes tasques (que no
requereixen el sagrament de I’ordre)
poden ser establertes i supervisades
oficialment per I’Església com a
“ministeris instituits” (no ordenats).
Per participar en aquestes tasques,
els fidels laics no s6n ni més laics ni
menys laics. Alhora, han d’intentar
que les exerceixin d’acord amb la
seva vocacio i missio, de manera que
no se’ls confongui amb els pastors de
I’Església.

El paper dels laics: santificacio del
mon des de dins

Els fidels laics, per la gracia del
baptisme i els carismes atorgats per
I’Esperit Sant, han rebut de Déu la
vocacio i la missio propies de «buscar
el Regne de Déu, a través de la
gerencia de les coses temporals que
han d’ordenar cap a Déu»."

En consequeéncia, a més de diverses
tasques que poden exercir com els
altres fidels batejats, la missio propia



dels fidels laics consisteix a santificar
el mon «de dins estant».”” I aixo, no
simplement perqué passen la major
part del temps en ocupacions
seculars o resolent assumptes
temporals, ni tampoc perque hagin
“d’entrar” a ’Església per “sortir” a
santificar el mon; sino per la seva
col-laboracié amb la gracia, que
unifica, dona vida i impulsa la seva
vida cristiana alla on son, integrant-
la a I’accié salvadora de Déu. En
realitat, «no solament tenen
I’obligacio d’imbuir d’esperit cristia
el mon, sind que son cridats també a
aixo: que en totes les coses, sens
dubte al bell mig de la societat

humana, siguin testimonis de Crist».
[10]

D’aquesta manera, els fidels laics, en
dur a terme els seus deures
professionals, familiars, socials, etc.,
de cara a Déu, ordenen alhora la
realitat temporal segons Déu. El
Concili Vatica II insistia clarament en



aquest punt: «S’aparten de la veritat
aquells qui, sabedors que nosaltres
no tenim aqui una ciutat permanent,
sind que en cerquem una de futura,
pensen que poden, per aquesta rao,
descurar els seus deures terrenals,
no parant esment al fet que ells estan
més obligats per la mateixa fe a
acomplir-los, segons la vocacio per la
qual cadascu ha estat cridat».™"

En tractar sobre el procés modern de
I’evolucio del laicat, que va portar a
aquestes afirmacions del Concili
Vatica II sobre la vocacio i la missio
dels fidels laics, sant Josepmaria deia
poc després del concili: «Aix0
comporta una visié més profunda de
I’Església com a comunitat formada
per tots els fidels, de manera que tots
som solidaris d’una mateixa missio,
que cadascu ha de realitzar segons
les propies circumstancies personals.
Els laics, gracies als impulsos de
I’Esperit Sant, cada cop sOn més
conscients d’ésser Església, de tenir



una missio especifica, sublim i
necessaria, ja que ha estat volguda
per Déu. I saben que aquesta missio
depén de la mateixa condicid de
cristians, no necessariament d’un
mandat de la Jerarquia, per més que
és evident que hauran de realitzar-la
en unio amb la Jerarquia eclesiastica
i segons les ensenyances del
Magisteri».!"

La vocacio dels ministres sagrats i
dels religiosos no els eximeix de
santificar el mon, pero la manera en
que obren aquesta santificacio és
diferent. Els ministres ordenats la
duen a terme en I’exercici del seu
ministeri. I els membres de la vida
religiosa, a través del seu peculiar
testimoni escatologic.

Quant als pastors de ’Església, els
correspon, en primer lloc,
I’ensenyament de la Doctrina social
de I’Església; en segon lloc, la
formacio dels fidels i de la seva



consciencia en aquest ambit;
finalment, quan sigui necessari, els
correspon el judici moral en
situacions excepcionals d’ordre
social o politic. El discerniment dels
pastors es mou en el pla del consell
als fidels, no del mandat, tot i que
aquest seria possible en
circumstancies excepcionals.

Aixi doncs, no correspon a la
Jerarquia una funcid directa en
I’organitzacio de la societat. La seva
comesa €és aportar els “auxilis morals
1 espirituals”, juntament amb
I’orientacio dels “principis morals”
que han de guiar la seva activitat,
que els laics duran a terme «amb la
seva iniciativa lliure i sense esperar
passivament consignes i directrius»
dels pastors»."?

[’Església accepta qualsevol sistema
social en que es respecti la dignitat
humana; i els fidels han d’acollir el
Magisteri social amb una adhesio de



la intel-ligencia, de la voluntat i de
les obres.™

Tota la missio de ’Església té com a
centre la caritat, és a dir, ’'amor a
Déu i al proisme, especialment als
més necessitats. «Un home o una
societat que no reaccioni davant les
tribulacions o les injusticies, i que no
s’esforci per alleujar-les, no sén un
home o una societat a la mesura de
I’amor del Cor de Crist».™

Llibertat i responsabilitat dels
laics

La llibertat i la responsabilitat en les
diferents activitats socials, politiques
i culturals, dins de la mateixa vocacio
cristiana, ens porta a distingir entre
laicitat i laicisme. Per laicitat s’entén
que ’Estat és autonom respecte a les
lleis eclesiastiques; mentre el
laicisme pretén una autonomia de la
politica respecte a 'ordre moral i al
mateix designi divi, i tendeix a
encloure la religio en I’esfera



purament privada. D’aquesta
manera conculca el dret a la llibertat
religiosa i perjudica ’ordre social.®

Una laicitat sana evita dos extrems:
la imposicio, per part de I’Estat,
d’una moral que decidiria sobre el
que és bo o dolent en tots els ambits
—Ila qual cosa seria equivalent a una
pseudoreligio—; i el seu rebuig a
priori dels valors morals que
provenen d’ambits culturals o
religiosos que son de lliure
pertinenca i no han de ser gestionats
des del poder politic.

A més, s’ha de subratllar que és
il-lusori i injust demanar que els
fidels actuin en politica “com si Déu
no existis”. Es il-lusori, perque totes
les persones actuen a partir de les
seves conviccions culturals
(religioses, filosofiques, politiques,
etc.), derivades o no d’una fe
religiosa; sOn, per tant, conviccions
que influeixen sobre el



comportament social dels ciutadans.
Es injust, perqué tant els creients
com els no creients apliquen les
seves doctrines, independentment de
quin n’hagi estat ’origen. Només s’ha
de garantir que l’activitat social i
politica s’atingui a la dignitat
humana i al bé comu.

Actuar en politica d’acord amb la fe
d’un mateix, si és coherent amb la
dignitat de les persones, no vol dir
que la politica estigui sotmesa a la
religid; vol dir que la politica esta al
servei de la persona i, per tant, ha de
respectar les exigencies morals, que
és tant com dir que ha de respectar i
afavorir la dignitat de tot ésser
huma. En aquest sentit, viure ’afany
politic per un motiu transcendent
s’ajusta perfectament a la naturalesa
humana i, per aixo0, estimula aquest
afany i produeix resultats millors.

La religio pot servir com a element
critic referent als valors etics d’'una



societat, 1 ho ha de fer.
Reciprocament, I’ética pot ser capag
de criticar els creients de qualsevol
religid, i ha de ser capac de fer-ho,
quant a I’adequacio de les seves
creences (o practiques religioses, o
conductes ciutadanes inspirades en
la seva fe religiosa) a la dignitat
humana i al bé comu. Religio i ética
s’han de situar en dialeg dins de la
vida social i ciutadana.

I’Església i ’Estat

Al llarg de la historia, els cristians
han compres la seva missio
d’evangelitzar el mon de maneres
diferents. I aixi també ha variat la
manera en qué han compres les
relacions institucionals entre
I’Església i ’Estat. Durant alguns
segles, el model que se seguia als
paisos cristians era el d’un Estat
confessional catolic, en que el poder
sagrat dels reis quedava avalat per
I’autoritat espiritual de ’Església. Es



tractava d’una col-laboracio mutua
que en moltes ocasions va arribar a
prendre la llibertat a ’Església, que
quedava de fet sotmesa al poder
temporal del rei. Els canvis
sociopolitics que van sorgir al voltant
de la Il-lustracio van contribuir a la
separacio entre ’Església i I’Estat,
amb el reconeixement per part de
I’autoritat de ’Església de la
legitimitat de qualsevol govern elegit
democraticament pel poble.

Pero el régim de separacio no és
I'ideal. La relacid institucional entre
I’Església i ’Estat (que tenen
diversitat de naturalesa i de
finalitats) comporta, més aviat, una
distinci6 sense separacio, una unio
sense confusio (cf. Mt 22, 15-211
par.). Aquesta relacio sera correcta i
fructuosa si existeixen relacions
amistoses i col-laboratives entre els
dos ambits, si es reconeix el paper de
la religio en la vida personal i social,



i sl esrespecta el dret de llibertat
religiosa.

L’Església ha rebut de Crist el mandat
apostolic: «Aneu, doncs, a tots els
pobles i feu-los deixebles meus,
batejant-los en el nom del Pare i del
Fill i de ’Esperit Sant» (Mt 28, 19-20).
Amb la seva doctrina i amb la seva
activitat apostolica, tant en ’ambit
universal com en I’ambit concret de
les Esglésies particulars, tant si son
occidentals com orientals, I’Església
contribueix a ’'ordenacio recta de les
coses temporals, de manera que
serveixin a I’home per assolir el seu
fi ultim i no el desviin d’aquest.

Els mitjans que I’Església com a
institucio utilitza per dur a terme la
seva missio son, abans que res,
espirituals: la predicacio de
I’Evangeli, ’administracio dels
sagraments, ’oracio. També ha de fer
servir mitjans materials, adequats a
la naturalesa dels seus membres, que



son persones humanes (cf. Act 4,
32-37; 1 Tm 5, 18); aquests mitjans
han de ser sempre conformes a
I’Evangeli. A més, ’Església necessita
independéncia per dur a terme la
seva missio al mon, pero no un
predomini de caracter politic o
economic."”

L’Estat és una institucio que deriva
de la sociabilitat humana natural, la
finalitat de la qual és el bé comu
temporal de la societat civil. Aquest
bé no és només material, sind també
espiritual, ja que els membres de la
societat son persones amb cos i
anima. El progrés social requereix, a
més de mitjans materials, molts
altres béns de caracter espiritual: la
pau, l'ordre, la justicia, la llibertat, la
seguretat, etc. Aquests béns només es
poden assolir mitjancant I’exercici de
les virtuts socials, que I’Estat ha de
promoure i tutelar (per exemple, la
moralitat publica).



La distinci6 entre ’ambit religios i el
politic implica que I’Estat no gaudeix
de “sacralitat” ni ha de governar les
consciencies, ja que el fonament
moral de la politica esta fora
d’aquesta. A més, ’Església no té cap
poder politic coercitiu. En tant que la
pertinenca a aquesta, des del punt de
vista civil, és voluntaria, la seva
potestat és de caracter espiritual i no
imposa una unica solucid politica.
D’aquesta manera, Estat i Església
s’ajusten a les seves funcions, i aixo
afavoreix la llibertat religiosa i
social.

D’aqui deriven dos drets importants:
el dret a la llibertat religiosa, que
consisteix en una immunitat de
coaccio per part de ’Estat en materia
religiosa; i el dret a la llibertat
d’actuacio dels catolics respecte a la
jerarquia en materia temporal: «Els
fidels laics tenen dret a qué en els
assumptes terrenals se’ls reconegui
aquella llibertat que competeix a tots



els ciutadans; tanmateix, en utilitzar
aquesta llibertat, s’han de cuidar que
les seves accions estiguin inspirades
per l'esperit evangelic, i han de fer
atencio a la doctrina proposada pel
magisteri de ’Església, i alhora evitar
presentar com a doctrina de
I’Església el seu propi criteri, en
mateéries opinables»."

La llibertat religiosa

La distinci6 institucional entre
I’Església i ’Estat no en comporta —
com s’ha dit— la separacio total, ni
que I’Església hagi de reduir la seva
accio a ’ambit privat i espiritual.
Certament, ’Església «no pot ni ha de
substituir ’Estat. Pero tampoc no pot
ni s’ha de quedar al marge en la
luita per la justicia».". En aquest
sentit, ’Església té el dret i el deure
«d’ensenyar la seva doctrina social,
exercir expeditament la seva funcid
entre els homes i, aixi mateix,
pronunciar un judici moral, també



entorn de les coses que miren ’ordre
politic, quan els drets fonamentals de
la persona o la salvacio de les animes
ho exigeixin».””

Un aspecte important de la relacid
entre I’Església i ’Estat és el dret a la
llibertat religiosa. Vetllar pel respecte
d’aquest dret és vetllar pel respecte
de tot ordre social. El dret a la
llibertat social i civil en materia
religiosa, per a tots els creients de
qualsevol religio, és la font i la sintesi
de tots els drets de ’home.

A molts paisos la Constitucid (o el
sistema de lleis fonamentals que
regulen el sistema de govern d’un
Estat) garanteix ampliament la
llibertat religiosa de tots els
ciutadans i grups religiosos. A més, si
és possible, I’Església intenta establir
acords amb I’Estat, anomenats en
general Concordats, en els quals es
pacten solucions a les qiiestions
concretes, com la llibertat de



I’Església i de les seves entitats per
exercir la seva missid, convenis en
materia educativa o economica, dies
de festa, etc.

Enrique Colom, Christian Mendoza i
Ramiro Pellitero

Bibliografia basica

— Catecisme de ’Església Catolica,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

— Concili Vatica II, Gaudium et spes,
74-76; 1 Dignitatis humanae, 1-8;
13-14.

— Sant Joan Pau II, Christifideles
laici, 30.X11.88, 36-44.

Lectures recomanades



— Congregacion para la Doctrina de
la Fe, Nota doctrinal sobre algunas
cuestiones relativas al compromiso y
la conducta de los catolicos en la vida
politica, 24.X1.2002.

— Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-4217.

— Sant Josepmaria, homilia Estimar
el mon apassionadament, a:
Converses amb Mons. Escriva de
Balaguer, 113-123.

" Sant Josepmaria, Estimar UEsglésia,
num. 22

) Cf. Catecisme de VEsglésia Catolica,
901-913.

B Cf. Lumen gentium, 31.



I Sobre la vida consagrada, cf.
Catecisme de UEsglésia Catolica,
914-933

®! Lumen gentium, 18.
] Ibidem, 31.

I Cf, Concili Vatica II, Decret Ad
gentes, 6.

® Lumen gentium, 31.
! Ibidem

" Gaudium et spes, 43.
" Ihidem

21 Sant Josepmaria, Converses, num.
59

131 Cf. Apostolicam actuositatem, 7.

41 Cf. Lc 10, 16; Catecisme de
PEsglésia Catolica, 20321 2037

151 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 167.



18 cf. Compendi de la doctrina social
de Església, 572.

U7 Cf. Catecisme de UEsglésia Catolica,
2246; Compendi de la doctrina social,
426.

181 codi del Dret Canonic, 227; cf.
Gaudium et spes, 76.

M9 Deus caritas est, 28.

2% Gaudium et spes, 76.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/tema-17-
lesglesia-i-el-mon/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/tema-17-lesglesia-i-el-mon/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-17-lesglesia-i-el-mon/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-17-lesglesia-i-el-mon/

	Tema 17. L’Església i el món

