
opusdei.org

Tema 17. L’Església i
el món

L’Església és inseparablement
humana i divina. Viu i actua al
món, però el seu fi i la seva
força no són a la terra, sinó al
Cel. L’Església només busca la
salvació de la humanitat, però
també es preocupa pels
assumptes temporals. Cada
fidel cristià participa en la
missió de l’Església segons la
seva condició i vocació, i els
dons rebuts. Els laics estan
cridats a santificar el món des
de dins. L’Església no pot
substituir l’Estat, ni ho ha de
fer, però tampoc pot quedar-se
al marge.



25/01/2023

Índex

• L’Església en la història

• La secularitat cristiana i la missió
de l’Església

• El paper dels laics: santificació del
món des de dins

• Llibertat i responsabilitat dels laics

• L’Església i l’Estat

• La llibertat religiosa

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades



L’Església es presenta davant del
món com la comunitat dels deixebles
de Jesús. Creiem que Crist és el Fill de
Déu fet carn, el rostre humà de Déu,
que continua actuant juntament amb
l’Esperit Sant en la missió de
l’Església, seguint el projecte diví de
la salvació.

«L’Església és, per tant,
inseparablement humana i divina. És
una societat divina pel seu origen,
sobrenatural pel seu fi i pels mitjans
que de manera pròxima s’ordenen a
aquest fi; però, pel fet de
compondre’s d’homes, és una
comunitat humana (Lleó XIII, Satis
cognitum). Viu i actua en el món,
però el seu fi i la seva força no rauen
a la terra, sinó al Cel».[1]

Tots els éssers creats porten
l’empremta de Déu, especialment les
persones, creades a imatge i
semblança seva. A més, ja des de
l’Antic Testament es veu que Déu ha



establert un ordre de realitats a les
quals anomenem “sagrades”, a través
de determinats signes que poden ser
algunes persones (ministres sagrats)
o realitats materials (el temple i els
altres objectes apartats de l’ús comú
per al servei a Déu). Al costat
d’aquestes “realitats sagrades”, el
sentit de les quals és el culte, se situa
l’àmbit de les realitats creades (com
són el treball, la família, la cultura i
les relacions socials, econòmiques i
polítiques, etc.) que anomenem
“profanes” o “seculars”. Però no s’ha
de pensar que el que és sagrat és
relatiu a Déu i que el que és profà és
aliè a Déu.

Amb l’Encarnació del Fill de Déu, les
realitats profanes es poden viure en
unió amb Ell, per l’acció de l’Esperit
Sant, a través de la fe i els
sagraments. I així totes aquestes
realitats també poden ser, sense
necessitat d’apartar-les del seu ús
corrent, un mitjà de col·laboració



amb la redempciói un mitjà de 
santificació. Això es denomina
“secularitat cristiana” (de saeculum=
segle o món). Els cristians estimem el
món, abans que res, perquè ha estat
creat per Déu. I intentem portar-lo a
Déu, sabent que al món també hi ha
el pecat; però que la gràcia de Déu
guareix i eleva aquesta realitat.

L’Església en la història

L’Església, com a comunitat humana i
social, és i viu al món. Església i món
es relacionen estretament, però no
s’identifiquen. El món no és un espai
aliè a Déu, però el seu sentit no
s’esgota en el terreny, perquè està
cridat en Crist a una nova manera
d’existència, que Jesús anomena el
“Regne de Déu”. Aquest regne no és
una realitat política, sinó espiritual.
El món no és independent de Déu,
com afirma el laïcisme que vol
relegar la religió a l’àmbit del que és
privat i irrellevant.



Alhora, el món té una autonomia
respecte a l’Església com a institució
eclesiàstica. Jesús va dir: «Doneu al
Cèsar el que és del Cèsar» (Mt 22, 21).
No hi ha cap solució cristiana oficial
per a tots els assumptes del món, sinó
diverses solucions concretes. I
l’Església no s’identifica amb cap
ordre històric concret ni amb cap
ideologia, règim polític, econòmic o
social. Això, com hem dit, no vol dir
que els valors terrenals siguin
independents de Déu. En la visió
cristiana del món tot és do de Déu i el
món està cridat a ser un camí per
conèixer i estimar Déu; i, com a
conseqüència, per estimar el proïsme
i servir a la unitat del gènere humà.

La missió de l’Església no és un
projecte polític ni tampoc aspira a
“sacralitzar” el món, sinó que és una
missió religiosa: només busca la
salvació de la humanitat, una
salvació que va més enllà del
benestar o de la justícia terrenal.



Alhora, l’Església també es preocupa
pels assumptes temporals: perquè la
persona no és un abstracte, sinó algú
situat en un context familiar i social,
laboral i econòmic, i perquè el
missatge de l’Evangeli demana la
redempció de tota la realitat amb la
promoció de la justícia i de la pau, de
manera que el Regne de Déu es pugui
anar edificant en la història.

L’Església recorda a tothom la
provisionalitat dels assoliments
temporals. El que fem els homes
requereix ser millorat, completat i
transformat finalment per Déu. I així
pot formar part d’aquest món nou
que correspon al Regne.

Per aquests motius, l’Església, també
institucionalment, s’ocupa de les
qüestions socials i temporals, no en
els seus aspectes tècnics i
contingents, sinó quan poden
impedir la unió amb Déu i la vida
eterna. L’obstacle principal per a



això és el pecat, i tot pecat és
personal. Les conseqüències del
pecat poden arribar a constituir en
l’ambient social veritables
“estructures de pecat”, que
impedeixen que els homes assoleixin
la veritat i el bé comú, la vida de la
gràcia i l’amor a Déu i al proïsme.
Per això, quan l’Església ensenya la
seva Doctrina social, no surt de la
seva missió, sinó que l’afronta enmig
de la complexitat del món present i
intentat intervenir en el diàleg entre
les cultures i les religions.

La secularitat cristiana i la missió
de l’Església

Com hem assenyalat, la visió
cristiana del món, que l’Església
anuncia i ensenya, s’anomena
“secularitat cristiana” o també
“dimensió secular” del cristià i de
l’Església. La secularitat cristiana té
la seva arrel en el fet que el Fill de
Déu s’hagi fet home en un temps i



una cultura determinats. I es
produeix de maneres diverses en tots
els cristians. El magisteri de l’Església
ensenya: «Tots els membres de
l’Església són partícips de la seva
dimensió secular; però ho són de
forma diferent» (Christifideles laici,
núm. 15).

En relació amb això es pot veure el
fet que a l’Església hi ha una
pluralitat de posicions personals que
comporten, al seu torn, diverses
maneres de relació amb el món. El
Concili Vaticà II ho apunta quan
utilitza expressions diferenciadores:
pastors, laics i religiosos participen
en la missió de l’Església cadascú a la
seva manera, de manera peculiar o 
per la seva part.

La missió de l’Església és única i la
mateixa per a tots els batejats: la
glòria de Déu (que Déu sigui conegut,
reconegut i estimat) i la salvació de
les persones per mitjà de l’encontre



personal amb Crist. Aquesta missió
també es pot denominar
evangelització, en tant que anuncia
el missatge de salvació que Crist ens
ha portat: Evangeli vol dir “bona
notícia” d’aquesta salvació.

Això depèn de la vocació i la missió
de cadascú.[2] Els laics exerceixen el
triple ofici salvífic de Crist i duen a
terme la Missió “com des de dins”[3]

de les realitats seculars, és a dir, de la
manera “ordinària” de relació amb el
món (i que comparteixen amb els no
cristians). La vida religiosa implica
una manera pròpia de testimoni (que
s’expressa amb la “professió” dels
consells evangèlics), necessari per a
l’Església i el món, de la
transcendència del Regne de Déu al
qual aspirem.[4] I respecte als 
ministres sagrats, diu el Vaticà II:
«Per pasturar el Poble de Déu i
augmentar-lo sempre, Crist Senyor
va instituir en la seva Església
diversos ministeris, ordenats al bé de



tot el Cos»;[5] «els pastors estan
ordenats principalment i
directament al sagrat ministeri per
raó de la seva vocació particular».[6]

Aquesta és la seva manera pròpia de
participar en la Missió.

Així doncs, cada cristià fidel
participa en la missió de l’Església
segons la seva condició i vocació i els
dons rebuts, entre els quals hi ha els
sagraments i els carismes. També en
depenen les tasques que corresponen
a cadascú, dins de l’única Missió de
l’Església.

Tots els fidels cristians, en virtut del
seu baptisme, estan capacitats per a
diverses tasques dins de la missió
evangelitzadora de l’Església.

Aquestes tasques es poden distribuir
en tres àmbits:[7]a) cap a dins de
l’Església mateixa (apostolat dels
cristians o “pastoral” ordinària); b)
“cap a fora”, és a dir, les relacions
amb altres religions i amb els no



creients; c) l’àmbit de l’ecumenisme
(relacions amb els cristians no
catòlics, de cara a procurar la unitat
dels cristians). És important
subratllar que en qualsevol de les
tasques en què participen els fidels
ho fan d’acord amb la seva vocació i
missió.

Hi ha tasques eclesials en què pot
participar qualsevol batejat i que es
poden situar en relació amb la fe
(com la catequesi o l’ensenyament
escolar de la religió), amb el culte
(participació en la litúrgia), amb la
caritat (com l’atenció als més
necessitats) i, en general, amb la vida
de l’Església (com la participació en
consells o sínodes per ajudar a la
presa de decisions pastorals). També
els fidels poden col·laborar amb els
pastors de l’Església en tasques per a
les quals estiguin professionalment
capacitats, per exemple, en l’àmbit
econòmic, jurídic, etc., incloses
determinades tasques de govern.



Algunes d’aquestes tasques (que no
requereixen el sagrament de l’ordre)
poden ser establertes i supervisades
oficialment per l’Església com a
“ministeris instituïts” (no ordenats).
Per participar en aquestes tasques,
els fidels laics no són ni més laics ni
menys laics. Alhora, han d’intentar
que les exerceixin d’acord amb la
seva vocació i missió, de manera que
no se’ls confongui amb els pastors de
l’Església.

El paper dels laics: santificació del
món des de dins

Els fidels laics, per la gràcia del
baptisme i els carismes atorgats per
l’Esperit Sant, han rebut de Déu la
vocació i la missió pròpies de «buscar
el Regne de Déu, a través de la
gerència de les coses temporals que
han d’ordenar cap a Déu».[8]

En conseqüència, a més de diverses
tasques que poden exercir com els
altres fidels batejats, la missió pròpia



dels fidels laics consisteix a santificar
el món «de dins estant».[9] I això, no
simplement perquè passen la major
part del temps en ocupacions
seculars o resolent assumptes
temporals, ni tampoc perquè hagin
“d’entrar” a l’Església per “sortir” a
santificar el món; sinó per la seva
col·laboració amb la gràcia, que
unifica, dona vida i impulsa la seva
vida cristiana allà on són, integrant-
la a l’acció salvadora de Déu. En
realitat, «no solament tenen
l’obligació d’imbuir d’esperit cristià
el món, sinó que són cridats també a
això: que en totes les coses, sens
dubte al bell mig de la societat
humana, siguin testimonis de Crist».
[10]

D’aquesta manera, els fidels laics, en
dur a terme els seus deures
professionals, familiars, socials, etc.,
de cara a Déu, ordenen alhora la
realitat temporal segons Déu. El
Concili Vaticà II insistia clarament en



aquest punt: «S’aparten de la veritat
aquells qui, sabedors que nosaltres
no tenim aquí una ciutat permanent,
sinó que en cerquem una de futura,
pensen que poden, per aquesta raó,
descurar els seus deures terrenals,
no parant esment al fet que ells estan
més obligats per la mateixa fe a
acomplir-los, segons la vocació per la
qual cadascú ha estat cridat».[11]

En tractar sobre el procés modern de
l’evolució del laïcat, que va portar a
aquestes afirmacions del Concili
Vaticà II sobre la vocació i la missió
dels fidels laics, sant Josepmaria deia
poc després del concili: «Això
comporta una visió més profunda de
l’Església com a comunitat formada
per tots els fidels, de manera que tots
som solidaris d’una mateixa missió,
que cadascú ha de realitzar segons
les pròpies circumstàncies personals.
Els laics, gràcies als impulsos de
l’Esperit Sant, cada cop són més
conscients d’ésser Església, de tenir



una missió específica, sublim i
necessària, ja que ha estat volguda
per Déu. I saben que aquesta missió
depèn de la mateixa condició de
cristians, no necessàriament d’un
mandat de la Jerarquia, per més que
és evident que hauran de realitzar-la
en unió amb la Jerarquia eclesiàstica
i segons les ensenyances del
Magisteri».[12]

La vocació dels ministres sagrats i
dels religiosos no els eximeix de
santificar el món, però la manera en
què obren aquesta santificació és
diferent. Els ministres ordenats la
duen a terme en l’exercici del seu
ministeri. I els membres de la vida
religiosa, a través del seu peculiar
testimoni escatològic.

Quant als pastors de l’Església, els
correspon, en primer lloc,
l’ensenyament de la Doctrina social
de l’Església; en segon lloc, la
formació dels fidels i de la seva



consciència en aquest àmbit;
finalment, quan sigui necessari, els
correspon el judici moral en
situacions excepcionals d’ordre
social o polític. El discerniment dels
pastors es mou en el pla del consell
als fidels, no del mandat, tot i que
aquest seria possible en
circumstàncies excepcionals.

Així doncs, no correspon a la
Jerarquia una funció directa en
l’organització de la societat. La seva
comesa és aportar els “auxilis morals
i espirituals”, juntament amb
l’orientació dels “principis morals”
que han de guiar la seva activitat,
que els laics duran a terme «amb la
seva iniciativa lliure i sense esperar
passivament consignes i directrius»
dels pastors».[13]

L’Església accepta qualsevol sistema
social en què es respecti la dignitat
humana; i els fidels han d’acollir el
Magisteri social amb una adhesió de



la intel·ligència, de la voluntat i de
les obres.[14]

Tota la missió de l’Església té com a
centre la caritat, és a dir, l’amor a
Déu i al proïsme, especialment als
més necessitats. «Un home o una
societat que no reaccioni davant les
tribulacions o les injustícies, i que no
s’esforci per alleujar-les, no són un
home o una societat a la mesura de
l’amor del Cor de Crist».[15]

Llibertat i responsabilitat dels
laics

La llibertat i la responsabilitat en les
diferents activitats socials, polítiques
i culturals, dins de la mateixa vocació
cristiana, ens porta a distingir entre
laïcitat i laïcisme. Per laïcitat s’entén
que l’Estat és autònom respecte a les
lleis eclesiàstiques; mentre el 
laïcisme pretén una autonomia de la
política respecte a l’ordre moral i al
mateix designi diví, i tendeix a
encloure la religió en l’esfera



purament privada. D’aquesta
manera conculca el dret a la llibertat
religiosa i perjudica l’ordre social.[16]

Una laïcitat sana evita dos extrems:
la imposició, per part de l’Estat,
d’una moral que decidiria sobre el
que és bo o dolent en tots els àmbits
—la qual cosa seria equivalent a una
pseudoreligió—; i el seu rebuig a
priori dels valors morals que
provenen d’àmbits culturals o
religiosos que són de lliure
pertinença i no han de ser gestionats
des del poder polític.

A més, s’ha de subratllar que és
il·lusori i injust demanar que els
fidels actuïn en política “com si Déu
no existís”. És il·lusori, perquè totes
les persones actuen a partir de les
seves conviccions culturals
(religioses, filosòfiques, polítiques,
etc.), derivades o no d’una fe
religiosa; són, per tant, conviccions
que influeixen sobre el



comportament social dels ciutadans.
És injust, perquè tant els creients
com els no creients apliquen les
seves doctrines, independentment de
quin n’hagi estat l’origen. Només s’ha
de garantir que l’activitat social i
política s’atingui a la dignitat
humana i al bé comú.

Actuar en política d’acord amb la fe
d’un mateix, si és coherent amb la
dignitat de les persones, no vol dir
que la política estigui sotmesa a la
religió; vol dir que la política està al
servei de la persona i, per tant, ha de
respectar les exigències morals, que
és tant com dir que ha de respectar i
afavorir la dignitat de tot ésser
humà. En aquest sentit, viure l’afany
polític per un motiu transcendent
s’ajusta perfectament a la naturalesa
humana i, per això, estimula aquest
afany i produeix resultats millors.

La religió pot servir com a element
crític referent als valors ètics d’una



societat, i ho ha de fer.
Recíprocament, l’ètica pot ser capaç
de criticar els creients de qualsevol
religió, i ha de ser capaç de fer-ho,
quant a l’adequació de les seves
creences (o pràctiques religioses, o
conductes ciutadanes inspirades en
la seva fe religiosa) a la dignitat
humana i al bé comú. Religió i ètica
s’han de situar en diàleg dins de la
vida social i ciutadana.

L’Església i l’Estat

Al llarg de la història, els cristians
han comprès la seva missió
d’evangelitzar el món de maneres
diferents. I així també ha variat la
manera en què han comprès les
relacions institucionals entre
l’Església i l’Estat. Durant alguns
segles, el model que se seguia als
països cristians era el d’un Estat
confessional catòlic, en què el poder
sagrat dels reis quedava avalat per
l’autoritat espiritual de l’Església. Es



tractava d’una col·laboració mútua
que en moltes ocasions va arribar a
prendre la llibertat a l’Església, que
quedava de fet sotmesa al poder
temporal del rei. Els canvis
sociopolítics que van sorgir al voltant
de la Il·lustració van contribuir a la
separació entre l’Església i l’Estat,
amb el reconeixement per part de
l’autoritat de l’Església de la
legitimitat de qualsevol govern elegit
democràticament pel poble.

Però el règim de separació no és
l’ideal. La relació institucional entre
l’Església i l’Estat (que tenen
diversitat de naturalesa i de
finalitats) comporta, més aviat, una
distinció sense separació, una unió
sense confusió (cf. Mt 22, 15-21 i
par.). Aquesta relació serà correcta i
fructuosa si existeixen relacions
amistoses i col·laboratives entre els
dos àmbits, si es reconeix el paper de
la religió en la vida personal i social,



i si es respecta el dret de llibertat
religiosa.

L’Església ha rebut de Crist el mandat
apostòlic: «Aneu, doncs, a tots els
pobles i feu-los deixebles meus,
batejant-los en el nom del Pare i del
Fill i de l’Esperit Sant» (Mt 28, 19-20).
Amb la seva doctrina i amb la seva
activitat apostòlica, tant en l’àmbit
universal com en l’àmbit concret de
les Esglésies particulars, tant si són
occidentals com orientals, l’Església
contribueix a l’ordenació recta de les
coses temporals, de manera que
serveixin a l’home per assolir el seu
fi últim i no el desviïn d’aquest.

Els mitjans que l’Església com a
institució utilitza per dur a terme la
seva missió són, abans que res,
espirituals: la predicació de
l’Evangeli, l’administració dels
sagraments, l’oració. També ha de fer
servir mitjans materials, adequats a
la naturalesa dels seus membres, que



són persones humanes (cf. Act 4,
32-37; 1 Tm 5, 18); aquests mitjans
han de ser sempre conformes a
l’Evangeli. A més, l’Església necessita
independència per dur a terme la
seva missió al món, però no un
predomini de caràcter polític o
econòmic.[17]

L’Estat és una institució que deriva
de la sociabilitat humana natural, la
finalitat de la qual és el bé comú
temporal de la societat civil. Aquest
bé no és només material, sinó també
espiritual, ja que els membres de la
societat són persones amb cos i
ànima. El progrés social requereix, a
més de mitjans materials, molts
altres béns de caràcter espiritual: la
pau, l’ordre, la justícia, la llibertat, la
seguretat, etc. Aquests béns només es
poden assolir mitjançant l’exercici de
les virtuts socials, que l’Estat ha de
promoure i tutelar (per exemple, la
moralitat pública).



La distinció entre l’àmbit religiós i el
polític implica que l’Estat no gaudeix
de “sacralitat” ni ha de governar les
consciències, ja que el fonament
moral de la política està fora
d’aquesta. A més, l’Església no té cap
poder polític coercitiu. En tant que la
pertinença a aquesta, des del punt de
vista civil, és voluntària, la seva
potestat és de caràcter espiritual i no
imposa una única solució política.
D’aquesta manera, Estat i Església
s’ajusten a les seves funcions, i això
afavoreix la llibertat religiosa i
social.

D’aquí deriven dos drets importants:
el dret a la llibertat religiosa, que
consisteix en una immunitat de
coacció per part de l’Estat en matèria
religiosa; i el dret a la llibertat
d’actuació dels catòlics respecte a la
jerarquia en matèria temporal: «Els
fidels laics tenen dret a què en els
assumptes terrenals se’ls reconegui
aquella llibertat que competeix a tots



els ciutadans; tanmateix, en utilitzar
aquesta llibertat, s’han de cuidar que
les seves accions estiguin inspirades
per l’esperit evangèlic, i han de fer
atenció a la doctrina proposada pel
magisteri de l’Església, i alhora evitar
presentar com a doctrina de
l’Església el seu propi criteri, en
matèries opinables».[18]

La llibertat religiosa

La distinció institucional entre
l’Església i l’Estat no en comporta —
com s’ha dit— la separació total, ni
que l’Església hagi de reduir la seva
acció a l’àmbit privat i espiritual.
Certament, l’Església «no pot ni ha de
substituir l’Estat. Però tampoc no pot
ni s’ha de quedar al marge en la
lluita per la justícia».[19]. En aquest
sentit, l’Església té el dret i el deure
«d’ensenyar la seva doctrina social,
exercir expeditament la seva funció
entre els homes i, així mateix,
pronunciar un judici moral, també



entorn de les coses que miren l’ordre
polític, quan els drets fonamentals de
la persona o la salvació de les ànimes
ho exigeixin».[20]

Un aspecte important de la relació
entre l’Església i l’Estat és el dret a la
llibertat religiosa. Vetllar pel respecte
d’aquest dret és vetllar pel respecte
de tot ordre social. El dret a la
llibertat social i civil en matèria
religiosa, per a tots els creients de
qualsevol religió, és la font i la síntesi
de tots els drets de l’home.

A molts països la Constitució (o el
sistema de lleis fonamentals que
regulen el sistema de govern d’un
Estat) garanteix àmpliament la
llibertat religiosa de tots els
ciutadans i grups religiosos. A més, si
és possible, l’Església intenta establir
acords amb l’Estat, anomenats en
general Concordats, en els quals es
pacten solucions a les qüestions
concretes, com la llibertat de



l’Església i de les seves entitats per
exercir la seva missió, convenis en
matèria educativa o econòmica, dies
de festa, etc.

Enrique Colom, Christian Mendoza i
Ramiro Pellitero

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

— Concili Vaticà II, Gaudium et spes,
74-76; i Dignitatis humanae, 1-8;
13-14.

— Sant Joan Pau II, Christifideles
laici, 30.XII.88, 36-44.

Lectures recomanades



— Congregación para la Doctrina de
la Fe, Nota doctrinal sobre algunas
cuestiones relativas al compromiso y
la conducta de los católicos en la vida
política, 24.XI.2002.

— Compendi de la doctrina social de
l’Església, 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-427.

— Sant Josepmaria, homilia Estimar
el món apassionadament, a: 
Converses amb Mons. Escrivá de
Balaguer, 113-123.

[1] Sant Josepmaria, Estimar l’Església,
núm. 22

[2] Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
901-913.

[3] Cf. Lumen gentium, 31.



[4] Sobre la vida consagrada, cf. 
Catecisme de l’Església Catòlica,
914-933

[5] Lumen gentium, 18.

[6] Ibídem, 31.

[7] Cf. Concili Vaticà II, Decret Ad
gentes, 6.

[8] Lumen gentium, 31.

[9] Ibídem

[10] Gaudium et spes, 43.

[11] Ibídem

[12] Sant Josepmaria, Converses, núm.
59

[13] Cf. Apostolicam actuositatem, 7.

[14] Cf. Lc 10, 16; Catecisme de
l’Església Catòlica, 2032 i 2037

[15] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 167.



[16] Cf. Compendi de la doctrina social
de l’Església, 572.

[17] Cf. Catecisme de l’Església Catòlica,
2246; Compendi de la doctrina social,
426.

[18] Codi del Dret Canònic, 227; cf. 
Gaudium et spes, 76.

[19] Deus caritas est, 28.

[20] Gaudium et spes, 76.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-17-
lesglesia-i-el-mon/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-17-lesglesia-i-el-mon/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-17-lesglesia-i-el-mon/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-17-lesglesia-i-el-mon/

	Tema 17. L’Església i el món

