
opusdei.org

Tema 15. L’Església,
fundada per Crist

Crist va anar manifestant al
llarg de la seva vida com hauria
de ser la seva Església.
L’Església és la comunitat de
tots els que han rebut la gràcia
regeneradora de l’Esperit per la
qual són fills de Déu. Tots els
batejats participen del
sacerdoci comú: estan cridats a
posar Déu i els altres en relació.
El moviment ecumènic és una
tasca eclesial per la qual es
busca la unitat visible entre els
cristians en l’única Església
fundada per Crist.



25/01/2023

Índex

• Crist i l’Església

• Poble de Déu, cos de Crist i comunió
dels sants

• Sacerdoci comú

• Diversitat de vocacions a l’Església

• Octavari per la unitat de cristians

• Bibliografia bàsica

Crist i l’Església

L’Església és un misteri, és a dir, una
realitat en què entren en contacte i
comunió Déu i els homes. Església ve
del grec ekklesia, que vol dir



“assemblea dels convocats”. En
l’Antic Testament es va utilitzar per
traduir el quahal Yahweh, o
assemblea reunida per Déu amb
propòsit cultual. Són exemples d’això
l’assemblea sinaítica i la que es va
reunir en temps del rei Josies a fi de
lloar Déu i tornar a la puresa de la
llei (reforma). En el Nou Testament té
diverses accepcions, en continuïtat
amb l’Antic Testament, però designa
especialment el poble que Déu
convoca i aplega de tots els confins
de la terra, per constituir l’assemblea
dels qui, per la fe i el Baptisme,
esdevenen fills de Déu, membres de
Crist i temple de l’Esperit Sant.[1]

«L’Església troba l’origen i la
consumació en el pla etern de Déu.
Fou preparada en l’Antiga Aliança
amb l’elecció d’Israel, signe de l’aplec
futur de totes les nacions.
Fonamentada en les paraules i les
accions de Jesucrist, fou realitzada
sobretot per mitjà de la seva mort



redemptora i la seva resurrecció.
Després fou manifestada com a
misteri de salvació mitjançant
l’efusió de l’Esperit Sant a la
Pentecosta. Tindrà la seva
consumació a la fi dels temps com a
assemblea celestial de tots els
redimits».[2]

L’Església no l’han fundat els homes,
ni tan sols és una resposta humana
noble a una experiència de la
salvació efectuada per Déu en Crist.
En els misteris de la vida de Crist,
l’ungit per l’Esperit, s’han complert
les promeses anunciades en la Llei i
en els profetes. També en la seva
vida —tota— s’ha fundat l’Església.
No hi ha un moment únic en què
Crist va fundar l’Església, sinó que la
va fundar durant tota la seva vida:
des de l’encarnació fins a la seva
mort, resurrecció, ascensió i
enviament del Paràclit. En tota la
seva vida, Crist —en qui habitava
l’Esperit— va ser manifestant com



hauria de ser la seva Església,
disposant unes coses i després unes
altres. Després de la seva Ascensió,
l’Esperit va ser enviat a tota
l’Església, que és on s’ha quedat
recordant tot el que el Senyor va dir
als apòstols i guiant-la al llarg de la
història cap a la seva plenitud. Ell és
la causa de la presència de Crist a la
seva Església pels sagraments i per la
Paraula, i l’adorna contínuament
amb diversos dons jeràrquics i
carismàtics (Lumen gentium, núm. 4 i
12). Per la seva presència es
compleix la promesa del Senyor de
ser sempre amb els seus fins a la fi
del món (Mt 28, 20).

Poble de Déu, cos de Crist i
comunió dels sants

En la Sagrada Escriptura l’Església
rep diferents noms, cadascun dels
quals subratlla especialment alguns
aspectes del misteri de la comunió de
Déu amb els homes. “Poble de Déu”



és un títol que Israel va rebre. Quan
s’aplica a l’Església, nou Israel, vol
dir que Déu no va voler salvar els
homes aïlladament, sinó constituint-
los en un únic poble reunit per la
unitat del Pare, del Fill i de l’Esperit
Sant, que el conegués en la veritat i el
servís santament (Lumen gentium, 4 i
9; Sant Cebrià, De Orat Dom. 23; CSEL
3, p. 285).

També vol dir que ha estat elegida
per Déu. El Poble és de Déu i no és
una propietat de cap cultura, govern
o nació. A més, és una comunitat
visible que va de camí —entre les
nacions— cap a la seva pàtria
definitiva. En aquest últim sentit es
pot dir que «Església i sínode són
sinònims» (sant Joan Crisòstom,
Explicatio in Psalmum 149: p. 55,
493). Tots caminem junts cap a una
mateixa destinació comuna, tots som
cridats a una mateixa missió, tots
estem units en Crist i en l’Esperit
Sant amb Déu Pare. En aquest poble



tots tenen la dignitat comuna dels
fills de Déu, una missió comuna de
ser sal de la terra, un fi comú, que és
el Regne de Déu. Tots participen de
les tres funcions de Crist.[3]

Quan diem que l’Església és el “cos
de Crist” volem subratllar que, a
través de l’enviament de l’Esperit
Sant, Crist uneix íntimament amb si
els fidels, sobretot en l’Eucaristia,
perquè en aquesta els fidels es
mantenen i creixen units en la caritat
formant un sol cos en la diversitat
dels membres i funcions. També
s’indica que la salut i la malaltia d’un
membre repercuteix en tot el cos (1
Co 12, 1-24), i que els fidels, com a
membres de Crist, són instruments
seus per obrar al món.[4] L’Església
també és anomenada “Esposa de
Crist” (Ef 5, 26 s.), la qual cosa
accentua, dins de la unió que
l’Església té amb Crist, la distinció
entre Crist i la seva Església. També
assenyala que l’Aliança de Déu amb



els homes és definitiva, Déu és fidel a
les seves promeses, i l’Església li
correspon fidelment sent Mare
fecunda de tots els fills de Déu.

El Concili Vaticà II va reprendre una
antiga expressió per designar
l’Església: “comunió”. Amb això
s’indica que ella és l’expansió de la
comunió íntima de la Santíssima
Trinitat als homes, que en aquesta
terra ella ja és comunió amb la
Trinitat divina, tot i que encara no
s’hagi consumat en la seva plenitud.
A més de comunió, l’Església és signe
i instrument d’aquesta comunió per
a tots els homes. Per ella participem
en la vida íntima de Déu i pertanyem
a la família de Déu com a fills en el
Fill (Gaudium et spes, 22) per
l’Esperit. Això es fa de manera
específica en els sagraments,
principalment en l’Eucaristia, també
anomenada moltes vegades comunió
(1 Co 10, 16).



L’Església és communio sanctorum:
comunió dels sants, és a dir,
comunitat de tots els que han rebut
la gràcia regeneradora de l’Esperit
per la qual són fills de Déu, units a
Crist i anomenats “sants”. Uns encara
caminen en aquesta terra, d’altres ja
van morir i es purifiquen també amb
l’ajuda de les nostres pregàries.
D’altres, en fi, ja gaudeixen de la
visió de Déu i intercedeixen per
nosaltres. La comunió dels sants
també vol dir que tots els cristians
tenim en comú els dons sants, al
centre dels quals hi ha l’Eucaristia,
tots els altres sagraments que s’hi
ordenen, i tots els altres dons i
carismes.

Per la comunió dels sants, els mèrits
de Crist i de tots els sants que ens
han precedit a la terra ens ajuden en
la missió que el mateix Senyor ens
demana que fem a l’Església. Els
sants que són al Cel no assisteixen
amb indiferència a la vida de



l’Església peregrinant, i esperen que
la plenitud de la comunió dels sants
es produeixi amb la segona vinguda
del Senyor, el judici i la resurrecció
dels cossos. La vida concreta de
l’Església peregrina i de cadascun
dels seus membres té una gran
importància per a la realització de la
seva missió, per a la purificació de
moltes ànimes i per a la conversió de
tantes d’altres: «Del fet que tu i jo ens
portem com Déu vol —no ho oblidis
—, en depenen moltes coses grans».[5]

Alhora, hi ha la desgràcia que els
fidels no responguin com Déu vol, a
causa de les seves limitacions, les
seves equivocacions o el pecat que
cometen. Algunes de les paràboles
del Regne expliquen que el blat
conviu amb la zitzània, els peixos
bons amb els dolents, fins a la fi del
món. Sant Pau reconeixia que els
Apòstols portaven el gran tresor en
gerres de terrissa (2 Co 4, 7) i en el
Nou Testament hi ha diverses



admonicions contra els falsos
profetes i contra qui escandalitza els
altres (per exemple, Ap 2 i 3).[6] Com
en l’Església primitiva, també ara els
pecats dels cristians (ministres o
fidels no ordenats) tenen certa
repercussió en la missió i en els
altres cristians. Aquesta és més gran
quan qui peca —per acció o per
omissió— és un ministre o té la
responsabilitat de vetllar pels altres,
fins i tot pot passar que es causi
escàndol (invitació a pecar). Tot i que
els pecats afecten la comunió i aquest
efecte pot ser fins i tot ben visible, no
podran enfosquir mai del tot la
santedat de l’Església ni ofegar-ne
completament la missió, perquè això
equivaldria a afirmar que el mal pot
més que l’amor que Déu va
manifestar i continua manifestant
pels homes. A més, la repercussió del
bé que fan tants cristians és menys
visible, però molt més gran, que la
del pecat. L’oració de tots els cristians
pel Papa, pels bisbes, per tot el



clergat, pels religiosos i laics és una
resposta de fe davant d’aquesta
situació que l’Església viu fins que es
consumeix el seu misteri en la pàtria.
Fins i tot reconeixent la presència
dels pecadors a l’Església, el nostre
Pare afirmava que això «no autoritza
en cap cas a judicar l’Església de
manera humana, sense fe teologal,
fixant-se únicament en més o menys
qualitat de determinats eclesiàstics o
de certs cristians. Fer-ho així, és
romandre a la superfície. Allò que
més importa en l’Església no és veure
com responem els homes, sinó veure
què fa Déu. L’Església es això: Crist
present entre nosaltres; Déu que ve
devers la humanitat per salvar-la
cridant-nos amb la seva revelació,
santificant-nos amb la seva gràcia,
sostenint-nos amb la seva ajuda
constant, en els petits i grans
combats de la vida diària. Podem
arribar a desconfiar dels homes, i
cadascú està obligat a desconfiar
personalment de si mateix i a



coronar les seves jornades amb un 
mea culpa, amb un acte de contrició
profund i sincer. Però no tenim dret
a dubtar de Déu. I dubtar de
l’Església, del seu origen diví, de
l’eficàcia salvadora de la seva
predicació i dels seus sagraments, és
dubtar de Déu mateix, és no creure
plenament en la realitat de la
vinguda de l’Esperit Sant».[7]

La comunió dels sants està
orgànicament estructurada a la terra,
perquè Crist i l’Esperit la van fer i fan
sagrament de la Salvació, és a dir,
mitjà i senyal pel qual Déu ofereix la
Salvació a la humanitat. L’Església
està estructurada internament
segons les relacions que hi ha entre
els que, en virtut del Baptisme, tenen
el sacerdoci comú i els que, a més,
han rebut el sacerdoci ministerial pel
sagrament de l’Ordre. L’Església
també s’estructura externament en la
comunió de les Esglésies particulars,
formades a imatge de l’Església



universal i presidides cadascuna pel
seu propi bisbe. Anàlogament,
aquesta comunió es produeix en
altres realitats eclesials. L’Església,
així estructurada, serveix a l’Esperit
de Crist per a la missió (cf. Lumen
gentium, 8).

Sacerdoci comú

En entrar a l’Església, el cristià
reneix en Crist i, amb Ell, és fet rei i
sacerdot pel senyal de la Creu; per la
unció de l’Esperit és consagrat
sacerdot. A més, alguns reben el
sagrament de l’Ordre, pel qual són
capacitats per fer Crist
sacramentalment present als altres
fidels, els seus germans, predicar la
Paraula de Déu i guiar els seus
germans pel que fa a la fe i a la vida
cristiana. Amb aquesta distinció
entre la condició comuna cristiana i
els ministres sagrats, Déu ens mostra
que vol comunicar la seva gràcia a
través dels altres, que la salvació ens



ve des de fora de cadascun de
nosaltres i no depèn de les nostres
capacitats personals. A l’Església de
Déu hi ha, doncs, dues maneres
essencialment diferents de participar
en el sacerdoci de Crist, que són
mútuament ordenades entre si;
aquesta ordenació mútua no és una
mera condició moral per al
desenvolupament de la missió, sinó
la manera en què el sacerdoci de
Crist es fa present en aquesta terra
(Lumen gentium, 10 i 11).

El sacerdoci no es redueix, per tant, a
un servei específic dins de l’Església,
perquè tots els cristians han rebut un
carisma específic i es reconeixen
membres d’una estirp reial i
partícips de la funció sacerdotal de
Crist (cf. sant Lleó el Gran, Sermons,
IV, 1: PL 54, 149). És una condició
comuna a tots els cristians, homes i
dones, laics i ministres sagrats, que
va ser rebuda amb el Baptisme i ha
estat reforçada per la Confirmació.



Per tant, tots els cristians tenen en
comú la condició de fidels, és a dir,
en ser «incorporats a Crist
mitjançant el Baptisme, són
constituïts membres del poble de
Déu. Fets partícips, segons la seva
pròpia condició, de la funció
sacerdotal, profètica i reial de Crist,
són cridats a realitzar la missió
confiada per Déu a l’Església. Entre
ells hi ha una veritable igualtat en la
seva dignitat de fills de Déu».[8] El
sacerdoci comú s’exerceix en la
resposta a la crida a la santedat i a
continuar la missió de Crist, que tots
han rebut amb el Baptisme.

En l’hebraisme, en les religions que
han envoltat Israel i en moltes
religions més, és el sacerdot qui fa de
mediador. Per tant, qui vol entrar en
relació amb Déu ha de demanar al
sacerdot que ho faci en nom seu. La
funció del sacerdot és de mediació:
unir els homes amb Déu, i Déu amb
els homes, oferir sacrificis i beneir.



Per explicar el sacerdoci dels fidels,
els Pares de l’Església han subratllat
que cadascun dels cristians tenia
accés directe a Déu. Perquè tots
participem del sacerdoci de Crist, hi
ha una immediatesa i una proximitat
de tots els cristians amb Déu.

En concret, el cristià —per la seva
unió a Crist— està capacitat per
oferir sacrificis espirituals, portar el
món a Déu i Déu al món. Tots els
batejats estan cridats a posar Déu i
els altres en relació. Hi ha una
dimensió ascendent i una altra de
descendent del sacerdoci comú.
L’ascendent ens capacita per elevar
les nostres vides a Déu, amb tot el
que suposen, juntament amb Crist.
En Ell, en la Santa Missa, els nostres
petits treballs i sacrificis adquireixen
un valor d’eternitat. Més endavant,
al Cel, els veurem transfigurats.

La dimensió descendent del
sacerdoci comú implica que el



sacerdot comunica els dons de Déu
als homes. És el que ens fa
instruments de la santedat dels
altres, per exemple, amb el nostre
apostolat. Això passa en la missió
dels pares quan ajuden els seus fills a
créixer en la fe, en l’esperança i en la
caritat, o en la santificació del
matrimoni i de la vida familiar.
També passa quan apropem Déu als
nostres amics i als nostres companys
de feina: «Mentre desenvolupeu la
vostra activitat a la mateixa entranya
de la societat, participant en tots els
afanys nobles i en totes les feines
rectes dels homes, no heu de perdre
de vista el profund sentit sacerdotal
que té la vostra vida: heu de ser
mediadors en Crist Jesús per portar a
Déu totes les coses, i perquè la gràcia
divina ho vivifiqui tot».[9] Aquesta
missió santificadora dels cristians no
ordenats està íntimament unida a la
missió santificadora dels ministres
sagrats, i necessita que sigui així.
Sant Josepmaria ho explicava,



parlant concretament de l’apostolat
dels seus fills, explicant que cadascú
«procura ser un apòstol dins el propi
ambient de treball, apropant les
ànimes a Crist per l’exemple i la
paraula: el diàleg. Però en l’apostolat,
en dur les ànimes pels camins de la
vida cristiana, s’arriba al mur
sacramental. A la funció
santificadora del laic, li cal la funció
santificadora del sacerdot, que
administra el sagrament de la
Penitència, celebra l’Eucaristia i
proclama la Paraula de Déu en nom
de l’Església».[10]

El sacerdoci comú també comporta la
missió real de Crist, per la qual tots
els cristians fan que Crist regni a les
seves vides i al seu entorn, servint els
altres, especialment els pobres, els
malalts i tots els necessitats. El servei
és la manera d’exercir la dignitat real
dels cristians. També ens ajuda a
descobrir i a dur a terme el que Déu
ha pensat per al món.



Déu ha pensat el sacerdoci comú i el
ministerial mútuament ordenats
entre si a l’Església. El seu sacerdoci
es presenta a la terra en aquesta
articulació mútua. Per això, el
clericalisme és un desequilibri
d’aquesta ordenació mútua. Es
verifica quan els ministres envaeixen
el camp dels altres fidels en
assumptes i coses que no els
concerneixen, o quan els fidels no
ordenats envaeixen el camp del
sacerdoci ministerial complint
funcions que són dels ministres.

Diversitat de vocacions a l’Església

L’Església ha d’anunciar i instaurar
entre tots els pobles el Regne de Déu
inaugurat per Crist. A la terra ella és
el germen i l’inici d’aquest Regne.
Després de la seva Resurrecció, el
Senyor va enviar els Apòstols a
anunciar l’Evangeli, a batejar i a
ensenyar a complir tot el que Ell
havia manat (Mt 28, 18 s.). El Senyor



va deixar a la seva Església la
mateixa missió que el Pare li havia
confiat (Jn 20, 21). Des de l’inici de
l’Església aquesta missió va ser feta
per tots els cristians (Act 8, 4; 11, 19),
que moltes vegades han arribat al
sacrifici de la mateixa vida per
complir-la. El mandat missioner del
Senyor té la seva font en l’amor etern
de Déu, que ha enviat el seu Fill i el
seu Esperit perquè «vol que tots els
homes se salvin i arribin al
coneixement de la veritat» (1 Tm 2,
4).

En aquest enviament missioner hi ha
contingudes les tres funcions de
l’Església a la terra: el munus
profeticum (anunciar la bona notícia
de la salvació en Crist), el munus
sacerdotale (fer efectivament present
i transmetre la vida de Crist que
salva pels sagraments i per la gràcia)
i el munus regale (ajudar els cristians
a complir la missió de portar el món
a Déu i de créixer en santedat).



Malgrat que tots els fidels
comparteixen aquesta mateixa
missió, no tots exerceixen el mateix
paper. Alguns sagraments i carismes
configuren i capaciten els cristians
per a determinades funcions lligades
a la missió.

Com hem vist, els que tenen el
sacerdoci comú i els que també tenen
el sacerdoci ministerial estan
mútuament ordenats entre si, de
manera que fan present el sacerdoci
i la mediació de Crist a la terra, els
dons de la gràcia, la força i la llum
que tots necessiten per poder
desenvolupar la missió. Alguns
d’aquests van ser conformats amb
Crist cap de l’Església d’una manera
específica, diferent dels altres. En
haver rebut el sagrament de l’Ordre,
ells tenen el sacerdoci ministerial per
fer sacramentalment present Crist
per a tots els altres fidels. Els qui han
rebut la plenitud del sagrament de
l’Ordre són els bisbes, successors dels



Apòstols. Els qui han rebut el
sagrament de l’Ordre en el seu segon
grau són els preveres, que ajuden
directament els bisbes. El tercer grau
del sagrament de l’Ordre, diaconal,
configura un cristià amb Crist
servidor, per ajudar el bisbe i els
preveres en la predicació, en la
caritat i en la celebració d’alguns
sagraments.

Respecte a la missió de portar el món
a Déu, hi ha dues grans condicions de
vida que estan lligades a aquesta
tasca. Uns tenen la vocació peculiar
de portar el món a Déu des de dins,
són els laics. Ho fan ordenant segons
Déu els assumptes temporals amb els
quals la seva vida està com que
entreteixida (cf. Lumen gentium, 31).
Ja que participen del sacerdoci de
Crist, els laics participen de la seva
missió santificadora, profètica i reial.
[11] Participen en la missió sacerdotal
de Crist quan ofereixen com a
sacrifici espiritual, sobretot en



l’Eucaristia, la seva vida amb totes
les seves obres. Participen en la
missió profètica de Crist quan
acullen en la fe la Paraula de Crist, i
l’anuncien al món amb el testimoni
de la vida i de la paraula. Participen
en la missió règia de Crist perquè
reben d’Ell el poder de vèncer el
pecat en si mateixos i al món, per
mitjà de l’abnegació i la santedat de
la pròpia vida, i impregnen de valors
morals les activitats temporals de
l’home i les institucions de la
societat.

Altres tenen la vocació peculiar
d’apartar-se de les realitats i les
activitats seculars, ja que viuen
segons un estat de vida específic que
s’assembla, pel que fa humanament,
a la condició de vida que els homes
tindran al final (no es casen i sovint
viuen com a germans en comunitats,
no posseeixen béns, moltes vegades
canvien de nom per a així significar
que “moren” per a la seva vida



anterior, etc.). Per entrar en aquest
estat de vida es consagren de manera
especial a Déu per la professió dels
consells evangèlics: castedat (en el
celibat o virginitat), pobresa i
obediència. La vida consagrada és un
estat de vida reconegut per l’Església,
que participa en la seva missió
mitjançant un ple lliurament a Crist i
als germans donant testimoni de
l’esperança del Regne del cel.[12] En
concret, amb el seu estat de vida
recorden a tots els altres que en
aquest món no tenen un domicili
permanent, donen un testimoni
públic que tots els assoliments
humans s’hauran de transfigurar el
dia de la vinguda del Senyor, i porten
el món a Déu com per atracció, des
de fora de les activitats i els
assumptes dels quals es van apartar
(cf. Lumen gentium, 44; PC, 5).

Laics i religiosos porten el món a Déu
des de posicions diferents: els
primers, des de dins i promovent el



desenvolupament de la creació
segons la disposició divina (cf. Gn 2,
15); els segons, des de fora, atraient la
creació cap a la seva consumació,
que ells anticipen simbòlicament en
la seva forma de vida. Els primers
necessiten que els segons els
recordin que no es pot portar el món
a Déu sense l’esperit de les
benaventurances, els segons
necessiten que els primers els
recordin que la vocació original de
l’home és portar la creació a la
perfecció que Déu ha pensat per a
ella; els uns i els altres, en comunió,
serveixen a l’edificació del Regne de
Déu. La vida consagrada també
aporta molt per a l’animació
cristiana del món a través d’obres de
caritat, beneficència i assistència
social, a les quals es dedica amb
generositat.

A més, en la vida de l’Església van
sorgint molts camins i maneres de
dur a terme la missió comuna. El



segle XX ha vist néixer moltes
realitats, els moviments, les noves
comunitats monàstiques i altres
institucions més recents, i totes
col·laboren en l’evangelització des
dels seus carismes.

Octavari per la unitat de cristians

L’Església és Una perquè el seu
origen i model és la Santíssima
Trinitat; perquè Crist —el seu
fundador— restableix la unitat de
tots en un únic cos; perquè l’Esperit
Sant uneix els fidels amb el Cap, que
és Crist. Aquesta unitat es manifesta
en el fet que els fidels professen una
mateixa fe, celebren uns mateixos
sagraments, estan units en una
mateixa jerarquia, tenen una
esperança comuna i la mateixa
caritat.

L’Església subsisteix com a societat
constituïda i organitzada al món en
l’Església Catòlica, governada pel
successor de Pere i pels bisbes en



comunió amb ell (cf. Lumen gentium,
8). Només en aquesta es pot obtenir
la plenitud dels mitjans de salvació,
ja que el Senyor va confiar tots els
béns de la Nova Aliança només al
Col·legi apostòlic, el cap del qual és
Pere. Crist ha donat la unitat a
l’Església i aquesta subsisteix en
l’Església Catòlica. Aquesta unitat no
es perd a causa de les desunions dels
cristians entre si. Les separacions
entre cristians causen, tanmateix,
una ferida a l’Església, poden causar
escàndol i retarden l’evangelització.

Els que han nascut en un estat de
separació de l’Església Catòlica no es
poden considerar sense més ni més
cismàtics o herètics. En les seves
comunitats i Esglésies poden rebre la
gràcia a través del Baptisme. En
aquestes hi ha molts béns de
santificació i de veritat que
procedeixen de Crist i que impulsen
a la unitat catòlica, i l’Esperit Sant
se’n serveix com a instruments de



salvació, ja que la seva força ve de la
plenitud de gràcia i veritat que Crist
va donar a l’Església catòlica.[13]

Els membres d’aquestes Esglésies i
comunitats s’incorporen a Crist en el
Baptisme i, per això, els reconeixem
com a germans. Estem en certa
comunió de pregàries i d’altres
beneficis espirituals; més encara, una
veritable unió en l’Esperit Sant, amb
els cristians que no pertanyen a
l’Església Catòlica (Lumen gentium,
15). Es pot créixer en unitat:
apropant-nos més a Crist i ajudant
els altres cristians a ser més a prop
seu; fomentant la unitat en el que és
essencial, la llibertat en el que és
accidental i la caritat en tot; fent més
habitable la casa de Déu als altres;
creixent en veneració i respecte pel
Papa i la jerarquia, ajudant-los i
seguint-ne els ensenyaments.

El moviment ecumènic és una tasca
eclesial per la qual es busca la unitat



visible entre els cristians en l’única
Església fundada per Crist. És un
desig del Senyor (Jn 17, 21). Es duu a
terme amb l’oració, amb la conversió
del cor, el coneixement recíproc i
fratern i el diàleg teològic.

L’octavari d’oració per la unitat dels
cristians és una de les activitats de
què està format el moviment
ecumènic, i se situa en l’àmbit de
l’anomenat ecumenisme espiritual. Va
néixer als Estats Units d’Amèrica el
1908, gràcies a l’episcopalià Paul
Watson, que després es va unir a
l’Església Catòlica. Els papes Pius X i
Benet XV van elogiar i van animar
tots els catòlics a unir-se a aquesta
iniciativa. Se celebra del 18 de gener
al 25 de gener, festa de la Conversió
de sant Pau. A més de l’Església
Catòlica, es viu a diverses Esglésies
ortodoxes i a moltes comunitats
cristianes. En alguns llocs pot
incloure trobades d’oració o, fins i
tot, una oració litúrgica, com les



Vigílies, amb la presència de cristians
que no estan en plena comunió amb
l’Església Catòlica. Tanmateix, el que
està més estès entre tots és l’oració
personal per aquesta intenció
comuna en favor de la unitat visible
dels cristians durant els vuit dies
indicats.

Miguel de Salis

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 748-945.

— Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 147-193.

— Sant Joan Pau II, Ut unum sint,
25.V.1995.



[1] Catecisme de l’Església Catòlica,
777; cf. Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 147.

[2] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 149; cf. Catecisme
de l’Església Catòlica, 778.

[3] Catecisme de l’Església Catòlica,
782-786.

[4] Catecisme de l’Església Catòlica,
787-795.

[5] Sant Josepmaria Escrivá, Camí,
núm. 755.

[6] «En moltes ocasions, fa més d’un
quart de segle, en resar el Credo i
afirmar la meva fe en la divinitat de
l’Església una, santa, catòlica i 
apostòlica, hi afegeixo “malgrat tots
els pesars”. Quan he comentat aquest
costum meu i algú em pregunta a
què em vull referir, li responc: als 
teus pecats i als meus» (sant



Josepmaria Escrivá, És Crist que
passa, núm. 131).

[7] Sant Josepmaria Escrivá, És Crist
que passa, núm. 131.

[8] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 177.

[9] Sant Josepmaria Escrivá, Cartas,
Roma, 28.III.55, núm. 4.

[10] Sant Josepmaria Escrivá, 
Converses amb Mons. Josepmaria
Escrivá de Balaguer, núm. 69. «La
santedat —quan és vertadera— es
desborda del vas, per omplir uns
altres cors, unes altres ànimes,
d’aquella sobreabundància. § Els fills
de Déu ens santifiquem, santificant.
—Es difon al teu entorn la vida
cristiana? Pensa-hi cada dia” (Forja,
núm. 856).

[11] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 189-191.



[12] Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, 192 s. «La nostra
missió de cristians és proclamar
aquesta Reialesa de Crist, anunciar-la
amb la nostra paraula i amb les
nostres obres. El Senyor vol que el
seus siguin a totes les cruïlles de la
terra. Alguns els crida al desert, a
desentendre’s dels avatars de la
societat dels homes, per fer que
aquests mateixos homes recordin als
altres, amb llur testimoni, que Déu
existeix. A d’altres, els encomana el
ministeri sacerdotal. A la gran
majoria, els vol enmig del món, en
les ocupacions terrenals. Aquests
cristians, per tant, han de dur Crist a
tots els àmbits en què es
desenvolupen les tasques humanes: a
la fàbrica, al laboratori, al treball de
la terra, al taller de l’artesà, als
carrers de les grans ciutats i a les
senderes de muntanya» (sant
Josepmaria Escrivá, És Crist que
passa, núm. 105).



[13] Catecisme de l’Església Catòlica,
819.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-15-
lesglesia-fundada-per-crist/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-15-lesglesia-fundada-per-crist/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-15-lesglesia-fundada-per-crist/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-15-lesglesia-fundada-per-crist/

	Tema 15. L’Església, fundada per Crist

