
opusdei.org

Tema 10. El pecat i la
misericòrdia de Déu

La pèrdua del sentit del pecat
ha portat a la pèrdua de la
necessitat de salvació, i d’aquí a
l’oblit de Déu per indiferència.
Tanmateix, el triomf de Crist és
expressió de la seva
misericòrdia amb l’home,
expressió que «l’amor és més
fort que el pecat». La
misericòrdia és la llei
fonamental que habita al cor de
cada persona quan mira el
germà que troba pel camí de la
vida.



25/01/2023

Índex

• El misteri de la misericòrdia

• El pecat es comprèn a partir de la
misericòrdia

• El pecat original: una veritat
essencial de la fe

• Conseqüències del pecat original
per a la humanitat

• La vida com a combat

• La tendresa de Déu: pecat, salvació,
misericòrdia

• Bibliografia bàsica

El misteri de la misericòrdia



Juntament amb els grans assoliments
de la nostra civilització, el panorama
del món contemporani també
presenta ombres i vacil·lacions no
sempre superficials. Perquè «els
desequilibris que pateix el món
d’avui es connecten amb aquell
desequilibri més fonamental que
radica en el cor de l’home».[1]

La persona humana com a criatura
experimenta múltiples limitacions.
Quan es percep la impossibilitat de
donar resposta al mal, al sofriment i
a la injustícia, en moltes actituds no
sorgeix la súplica davant del Déu
misericordiós, sinó una espècie
d’acusació fruit de la indignació. Les
experiències del mal i del sofriment
es converteixen així en una via
justificada per apartar-se de Déu, i
posa en dubte la seva bondat
misericordiosa. Alguns, fins i tot,
arriben a veure el sofriment com un
càstig diví que cau sobre el pecador, i



que deforma encara més la
misericòrdia de Déu.

Així es completa un cercle viciós.
Amb paraules de sant Joan Pau II, «el
centre del drama viscut per l’home
contemporani és l’eclipsi del sentit de
Déu i de l’home».[2] Sembla que Déu
no és rellevant, i no és rellevant
perquè no pot solucionar els nostres
problemes. D’una banda, no tenim
clar que necessitem una salvació,
però sens dubte la salvació que
ofereix l’Església de Jesucrist no
sembla pertinent.

La conseqüència final d’aquest
eclipsi de Déu seria el rebuig social
de la necessitat d’acudir al perdó i a
la misericòrdia de Déu. D’aquesta
manera, la pèrdua del sentit del
pecat ha portat a la pèrdua de la
necessitat de salvació, i d’aquí a
l’oblit de Déu per indiferència.

Per això, com més la consciència
humana, sucumbint a la



secularització, perd el sentit de la
paraula misericòrdia, més sent
l’Església el dret i el deure imperatiu
de predicar el Déu de la
misericòrdia. El misteri de la fe
cristiana sembla que troba la seva
síntesi en aquesta paraula. La missió
evangelitzadora és l’anunci a viva
veu que en Crist crucificat, mort i
ressuscitat s’efectua el ple i autèntic
alliberament del mal, del pecat i de la
mort.[3]

Jesucrist és el rostre de la
misericòrdia del Pare. «És com si
Crist hagués volgut revelar que el
límit imposat al mal, el causant i la
víctima del qual resulta que és
l’home, és en definitiva la Divina
Misericòrdia».[4]

El triomf de Crist és expressió de la
seva misericòrdia amb l’home,
expressió que «l’amor és més fort
que el pecat», «més fort que la mort i
que qualsevol mal».[5] El món només



assolirà la pau sobre la guerra, la
violència, quan invoqui a la
misericòrdia: «Jesús, en Tu confio».[6]

No és fàcil respondre a l’evidència
del mal al món. Potser perquè el mal
no és un problema, sinó un misteri.
Un misteri en què estem implicats
nosaltres personalment. Un misteri
que no es resol teòricament, sinó
amb actituds vitals o existencials.

Sempre tenim necessitat de
contemplar el misteri de la
misericòrdia: la relació entre el
sofriment, la injustícia, el pecat, els
homes i Déu. Perquè, com afirma el
Papa Francesc,[7] la misericòrdia és la
llei fonamental que habita en el cor
de cada persona quan mira el germà
que troba en el camí de la vida.
Misericòrdia és la paraula que revela
el misteri de la Santíssima Trinitat.
Misericòrdia és l’acte últim i suprem
amb el qual Déu ve al nostre



encontre. I, per tant, misericòrdia és
la via que uneix Déu i l’home.

En la vida de l’Església, la
misericòrdia és una realitat
permanent. Però hi ha moments en
què estem cridats a fixar la mirada
en la misericòrdia d’una manera més
intensa.

El pecat es comprèn a partir de la
misericòrdia

«Déu és infinitament bo i totes les
seves obres són bones. Però ningú no
s’escapa de l’experiència del
sofriment, dels mals de la naturalesa
—que apareixen com lligats als límits
propis de les criatures—, i, sobretot,
de la qüestió del mal
moral» (Catecisme, núm. 385). «El
pecat és present en la història de
l’home: fora inútil de voler-lo ignorar
o de donar altres noms a aquesta
realitat obscura» (Catecisme, núm.
386). Però d’on ve el mal,
especialment el pecat?



Per respondre a aquesta pregunta
ens hem de fixar en el misteri de
Déu, perquè el pecat només es pot
entendre des del Déu misericòrdia de
Jesucrist. «El misteri [...] de la
iniquitat” (2 Ts 2, 7) només s’aclareix
en vista del “Misteri de la pietat” (1
Tm 3, 16). La revelació de l’amor diví
en Crist ha manifestat alhora
l’extensió del mal i la
sobreabundància de la gràcia (cf. Rm
5, 20). Per tant, hem d’examinar la
qüestió de l’origen del mal fixant la
mirada de la nostra fe en el que és el
seu únic Vencedor (cf. Lc 11, 21-22; Jn
16, 11; 1 Jn 3, 8)» (Catecisme, núm.
385). Com afirma Pascal en la seva
obra Pensamientos, el coneixement
de Déu sense el coneixement de la
necessitat de la nostra redempció és
enganyós, com també ho és
reconèixer la nostra misèria sense
conèixer el Redemptor.[8]

A partir d’aquest vincle profund de
l’home amb Déu podem comprendre



que el pecat és un abús de la llibertat
que Déu dona a les persones creades
perquè el puguin estimar i estimar-se
mútuament (cf. Catecisme, núm.
386).

Per aclarir la realitat del pecat, la
llum de la Revelació divina ens parla
particularment del pecat dels
orígens. Però el punt de partida per
comprendre-ho és el missatge de la
misericòrdia divina revelada per
Jesús.

El pecat original: una veritat
essencial de la fe

«La doctrina del pecat original és,
per dir-ho així, “el revers” de la Bona
Nova que Jesús és el Salvador de tots
els homes, que tots tenen necessitat
de salvació i que la salvació s’ofereix
a tots gràcies al Crist.

El relat de la caiguda (Gn 3) utilitza
un llenguatge fet d’imatges, però
afirma un esdeveniment primordial,



un fet que va tenir lloc a l’inici de la
història de l’home (cf. GS 13,1). La
Revelació ens dona la certesa de fe
que tota la història humana està
marcada pel pecat original
lliurement comès pels nostres
primers pares (cf. Concili de Trent: 
DS 1513; Pius XII, Humani generis: 
ibídem, 3897; Pau VI, discurs 11.VII.
1966)» (Catecisme, núm. 388-389).

«Darrere la desobediència dels
nostres primers pares hi ha una veu
seductora, oposada a Déu (cf. Gn 3,
1-5) que per enveja els va fer caure
en la mort (cf. Sv 2, 24). L’Escriptura i
la Tradició de l’Església veuen en
aquest ésser un àngel caigut,
anomenat Satanàs o diable (cf. Jn 8,
44; Ap 12, 9). L’Església ensenya que
primer era un àngel bo, creat per
Déu» (Catecisme, núm. 391).

«L’home, temptat pel diable, va
deixar morir dintre el seu cor la
confiança envers el Creador (cf. Gn 3,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html


1-11) i, abusant de la seva llibertat, va
desobeir el manament de Déu. En
això va consistir el primer pecat de
l’home (cf. Rm 5, 19). Tot pecat,
després d’això, serà una
desobediència a Déu i una manca de
confiança en la seva
bondat» (Catecisme, núm. 397).

«L’Escriptura fa veure les
conseqüències dramàtiques
d’aquesta primera desobediència.
Adam i Eva perden immediatament
la gràcia de la santedat original (cf. 
Rm 3, 23). Tenen por de Déu (cf. Gn 3,
9-10) del qual es van formar una
imatge falsa, com d’un Déu gelós de
les seves prerrogatives (cf. Gn 3,
5)» (Catecisme, núm. 399).

Com a conseqüència, «l’harmonia en
què vivien, establerta gràcies a la
justícia original, va ser destruïda. El
domini de les facultats espirituals de
l’ànima sobre el cos es va trencar (cf. 
Gn 3, 7). La unió de l’home i la dona



és sotmesa a tensions (cf. Gn 3,
11-13): les seves relacions es van
danyar amb l’ambició i l’esperit de
domini (cf. Gn 3, 16)» (Catecisme,
núm. 400).

També es trenca l’harmonia amb la
creació; «la creació visible, que es fa
estrangera i hostil a l’home (cf. Gn 3,
17.19). A causa de l’home, la creació
és sotmesa a “servitud de
corrupció” (Rm 8, 21). I, finalment, va
venir la conseqüència explícitament
anunciada per al cas que desobeís
(cf. Gn 2, 17): “tornaràs a la terra, que
és d’on has estat tret” (Gn 3, 19). Va
entrar la mort a la història de la
humanitat (cf. Rm 5, 12)» (Catecisme,
núm. 400).

«Després del primer pecat, una
veritable “invasió” del pecat va
inundar el món: el fratricidi de Caín
contra Abel (cf. Gn 4, 3-15); la
corrupció universal a conseqüència
del pecar (cf. Gn 6, 5.12; Rm 1, 18-32);



així mateix, en la història d’Israel, el
pecat es manifesta sovint com
infidelitat al Déu de l’Aliança i com
una transgressió de la Llei de Moisès,
i encara, després de la redempció del
Crist, entre els cristians, el pecat es
manifesta de moltes maneres (cf. 1
Co 1-6; Ap 2-3)» (Catecisme, núm.
401).

Conseqüències del pecat original
per a la humanitat

L’existència humana mostra
l’evidència del pecat en la nostra
vida, juntament amb la realitat que
el pecat no és fruit que siguem
dolents per naturalesa, sinó que ve
de l’elecció lliure del mal. El mal
moral no pertany, doncs, a
l’estructura humana, no prové ni de
la naturalesa social de l’home ni de la
seva materialitat, ni òbviament
tampoc de Déu o d’un destí
inamovible. El realisme cristià posa
l’home davant de la seva



responsabilitat: pot fer el mal com a
fruit de la seva llibertat, i el
responsable d’això no és cap altre
que un mateix (cf. Catecisme, 387).

«El que per revelació divina se’ns fa
saber concorda amb la mateixa
experiència. Perquè l’home,
examinant el seu cor, es descobreix
també inclinat al mal i enfonsat en
molts mals, que no poden provenir
del seu bon Creador. En negar-se
sovint a reconèixer Déu com el seu
principi, destrossa també l’ordre
degut al seu fi últim, i, alhora, tota la
seva ordenació respecte a si mateix,
o respecte als altres homes i a totes
les coses creades» (GS 13, 1).

Al llarg de la història, l’Església ha
formulat el dogma del pecat original
en contrast amb l’optimisme
exagerat i el pessimisme existencial
(cf. Catecisme, 406). Davant Pelagi,
que afirmava que l’home pot fer el
bé només amb les seves forces

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


naturals, i que la gràcia és una mera
ajuda externa, minimitzant així tant
l’abast del pecat d’Adam com la
redempció de Crist —reduïts a un
simple mal exemple o bon exemple,
respectivament—, el Concili de
Cartago (418), seguint sant Agustí, va
ensenyar la prioritat absoluta de la
gràcia, ja que l’home després del
pecat ha quedat fet malbé (cf. DH
223.227; cf. també el Concili II
d’Orange, l’any 529: DH 371-372).
Davant Luter, que afirmava que
després del pecat l’home està
essencialment corromput en la seva
naturalesa, que la seva llibertat
queda anul·lada i que en tot el que fa
hi ha pecat, el Concili de Trent (1546)
va afirmar la rellevància ontològica
del baptisme, que esborra el pecat
original; tot i que en queden les
seqüeles —entre les quals hi ha la
concupiscència, que no s’ha
d’identificar, com feia Luter, amb el
pecat mateix—, l’home és lliure en
els seus actes i pot merèixer amb



obres bones, sostingudes per la
gràcia (cf. DH 1511-1515).

En el fons de la posició luterana, i
també d’algunes interpretacions
recents de Gn 3, està en joc una
comprensió adequada de la relació
entre 1) naturalesa i història, 2) el pla
psicologicoexistencial i el pla
ontològic, 3) l’aspecte individual i
l’aspecte col·lectiu.

1) Tot i que en el Gènesi hi ha alguns
elements de caràcter mític (entenent
el concepte de “mite” en el seu millor
sentit, és a dir, com a paraula-
narració que dona origen i que, per
tant, es basa en el fonament de la
història posterior), seria un error
interpretar el relat de la caiguda com
una explicació simbòlica de la
condició pecadora humana original.
Aquesta interpretació converteix en
naturalesa un fet històric, mitificant-
lo i fent-lo inevitable:
paradoxalment, el sentit de culpa



que porta a reconèixer-se
“naturalment” pecador conduiria a
mitigar o eliminar la responsabilitat
personal en el pecat, ja que l’home
no podria evitar allò a què tendeix
espontàniament. El que és correcte,
més aviat, és afirmar que la condició
pecadora pertany a la historicitat de
l’home, i no a la seva naturalesa
originària.

2) Com que després del baptisme han
quedat algunes seqüeles del pecat, el
cristià pot experimentar amb força la
tendència cap al mal i sentir-se
profundament pecador, com passa
en la vida dels sants. Tanmateix,
aquesta perspectiva existencial no és
l’única, ni tampoc la més fonamental,
ja que el baptisme ha esborrat
realment el pecat original i ens ha fet
fills de Déu (cf. Catecisme 405).
Ontològicament, el cristià en gràcia
és just davant de Déu. Luter va
radicalitzar la perspectiva
existencial, entenent tota la realitat



des d’aquesta, que quedava així
marcada ontològicament pel pecat.

3) El tercer punt porta a la qüestió de
la transmissió del pecat original, «un
misteri que no podem comprendre
del tot» (Catecisme, 404). La Bíblia
ensenya que els nostres primers
pares van transmetre el pecat a tota
la humanitat. Els capítols següents
del Gènesi (cf. Gn 4-11; cf. Catecisme,
401) narren la corrupció progressiva
del gènere humà. Establint un
paral·lelisme entre Adam i Crist, sant
Pau afirma: «Així com per la
desobediència d’un de sol tots han
esdevingut pecadors, també per
l’obediència d’un de sol [Crist] tots
seran fets justos» (Rm 5, 19). Aquest
paral·lelisme ajuda a entendre
correctament la interpretació que
s’acostuma a fer del terme adamáh
com d’un col·lectiu singular: com que
Crist és un de sol i alhora cap de
l’Església, Adam és un de sol i alhora
cap de la humanitat.[9] «En virtut



d’aquesta “unitat del llinatge humà”,
tots els homes són implicats en el
pecat d’Adam, com tots són implicats
en la justícia del Crist» (Catecisme,
404).

L’Església entén de manera analògica
el pecat original dels primers pares i
el pecat heretat per la humanitat.
«Adam i Eva van cometre un pecat
personal, però aquest pecat [...] serà
transmès per propagació a tota la
humanitat, és a dir, per la
transmissió d’una naturalesa
humana privada de la santedat i de
la justícia originals. Per això el pecat
original s’anomena “pecat” en sentit
analògic: és un pecat “contret” i no
pas “comès”, un estat i no un
acte» (Catecisme, 404). Així, «bé que
propi de cadascú, el pecat original no
té un caràcter de falta personal en
cap descendent d’Adam» (Catecisme,
405).[10]



Per a algunes persones és difícil
acceptar la idea d’un pecat heretat,[11]

sobretot si es té una visió
individualista de la persona i de la
llibertat. Què vaig tenir jo a veure
amb el pecat d’Adam? Per què he de
pagar les conseqüències del pecat
dels altres? Aquestes preguntes
reflecteixen l’absència del sentit de la
solidaritat real que hi ha entre tots
els homes creats per Déu.
Paradoxalment, aquesta absència es
pot entendre com una manifestació
del pecat transmès a cadascú; és a
dir, el pecat original ofusca la
comprensió de la fraternitat
profunda del gènere humà que en fa
possible la transmissió.

Davant de les conseqüències
lamentables del pecat i la seva
difusió universal ens hem de
preguntar: «Però, per què Déu no va
impedir el pecat del primer home?
Sant Lleó el Gran respon: “La gràcia
inefable del Crist ens ha donat béns



millors que els que l’enveja del
diable ens havia pres” (sermó 73, 4). I
sant Tomàs d’Aquino: “Res no s’oposa
al fet que la naturalesa humana hagi
estat destinada a un fi més alt
després del pecat. Déu permet els
mals per treure’n un bé més gran.
Per això diu sant Pau: ‘On abundà el
pecat sobreabundà la gràcia’ (Rm 5,
20). I ho canta l’Exsultet: “Oh, culpa
sortosa, que ens ha merescut un
Redemptor tan gran!” (Summa
Theologiae, III, 1, 3, ad 3)» (Catecisme,
412).

La vida com a combat

Aquesta mirada al pecat a partir de
la Redempció de Crist proporciona
un realisme lúcid sobre la situació de
l’home i del seu obrar al món. El
cristià ha de ser conscient tant de la
grandesa de ser fill de Déu com de
ser pecador. Aquest realisme:

a) Prevé tant d’un optimisme ingenu
com d’un pessimisme desesperançat i



«proporciona una mirada de
discerniment lúcid sobre la situació
de l’home i del seu obrar al món [...].
Ignorar que l’home té una naturalesa
ferida, inclinada al mal, provoca
errors greus en el terreny de
l’educació, de la política, de l’acció
social i dels costums» (Catecisme,
407).

b) Dona una confiança serena en
Déu, Creador i Pare misericordiós,
que no abandona la seva criatura,
perdona sempre, i ho condueix tot
cap al bé, fins i tot en mig
d’adversitats. «Repeteix: “omnia in
bonum!” tot el que passa, “tot el que
em passa”, és per al meu bé... Per
tant —aquesta és la conclusió
encertada: accepta això, que et
sembla tan feixuc, com una dolça
realitat».[12]

c) Suscita una actitud d’humilitat
profunda, que porta a reconèixer
sense estranyesa els pecats d’un



mateix, i a doldre-se’n perquè són
una ofensa a Déu, i no tant pel que
suposen de defecte personal.

d) Ajuda a distingir el que és propi de
la naturalesa humana quan això és
conseqüència de la ferida del pecat
en la naturalesa humana. Després
del pecat, no tot el que s’experimenta
com a espontani és bo. La vida
humana té, doncs, el caràcter d’un
combat: cal combatre per comportar-
se de manera humana i cristiana (cf. 
Catecisme, 409). «Tota la tradició de
l’Església ha parlat dels cristians com
de milites Christi, soldats de Crist.
Soldats que duen la serenitat als
altres, mentre combaten
contínuament contra les males
inclinacions personals».[13] El cristià
que s’esforça per evitar el pecat no es
perd res del que fa la vida bona i
bonica. Davant la idea que cal que
l’home faci el mal per experimentar
la seva llibertat autònoma, ja que en
el fons una vida sense pecat seria



avorrida, s’alça la figura de Maria,
concebuda immaculada, que mostra
que una vida completament
entregada a Déu, lluny de produir
fàstic, es converteix en una aventura
plena de llum i de sorpreses infinites.
[14]

La tendresa de Déu: pecat,
salvació, misericòrdia

Davant la realitat del pecat, s’alça
imponent la misericòrdia de Déu.
Jesucrist és el rostre d’aquesta
misericòrdia, com podem veure en la
seva actitud davant els pecadors («no
he vingut a cridar els justos, sinó els
pecadors») com Zaqueu, el paralític,
la dona adúltera, la samaritana,
Maria Magdalena, el bon lladre, Pere
i una infinitat de personatges.

De manera especialment rellevant, es
mostra en les paràboles de la
misericòrdia com la del fill pròdig,
que en realitat porten a plenitud tot
l’ensenyament de l’Antic Testament



sobre el Déu «compassiu i benigne,
lent per al càstig, fidel en l’amor» (Ex
34, 6). Els salms s’hi refereixen una
vegada i una altra: el Senyor és
«compassiu i benigne, lent per al
càstig, fidel en l’amor» (Sl 86, 15);
«compassiu i benigne, lent per al
càstig, ric en l’amor» (Sl 103, 8); «just
i benigne, el nostre Déu sap
compadir» (Sl 116, 5); «compassiu i
benigne, lent per al càstig, gran en
l’amor» (Sl 145, 8).

En la Passió de Jesús tota la brutícia
del món entra en contacte amb el
que és immensament Pur, amb el Fill
de Déu.[15] Si el més habitual és que
allò que és impur encomani i
contamini amb el contacte el que és
pur, aquí tenim el contrari: allà on el
món, amb tota la seva injustícia i
amb les seves crueltats que el
contaminen, entra en contacte amb
el que és immensament Pur, en
aquest contacte, la brutícia del món
és realment absorbida, anul·lada,



transformada mitjançant l’amor
infinit.

La realitat del mal, de la injustícia
que deteriora el món i contamina
alhora la imatge de Déu, és una
realitat que existeix, i per culpa
nostra. No pot ser simplement
ignorada, ha de ser eliminada. Ara
bé, no és que un Déu cruel exigeixi
una cosa infinita. És just el contrari:
Déu mateix es posa com a lloc de
reconciliació i, en el seu Fill, pren el
sofriment sobre si. Déu mateix
introdueix al món com a do la seva
puresa infinita. Déu mateix «beu el
calze» de tot el que és terrible, i
restableix així el dret mitjançant la
grandesa del seu amor, que a través
del sofriment transforma la foscor.

Jesús, en la Passió, clama al Pare amb
tota la seva força. D’alguna manera,
«totes les dissorts de la humanitat de
tots els temps, esclava del pecat i de
la mort, totes les peticions i les



intercessions de la història de la
salvació es recullen en aquest crit del
Verb encarnat. Heus ací que el Pare
les acull i, més enllà de tota
esperança, les escolta ressuscitant el
seu Fill».[16] Aquest sofriment
concentra la misèria, el pecat i la
mort dels homes, tot el mal de la
història. I el supera, el redimeix, el
salva.

La Creu és l’última paraula de l’amor
de Crist per nosaltres. Però no és
l’última paraula del Déu de l’aliança.
Aquesta última paraula es
pronunciarà en l’albada de
diumenge: «Ha ressuscitat».[17] Déu
ressuscita el seu Fill Jesucrist, i en
Crist ens dona la vida cristiana per
sempre.

Pablo Martí del Moral - Santiago Sanz

Bibliografia



— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 374-421.

— Sant Joan Pau II, Creo en Dios
Padre. Catequesis sobre el Credo (I),
Palabra, Madrid 1996, 219 s.

— Francesc, Misericordiae Vultus,
11.IV.2015.

[1] Concili Vaticà II, Gaudium et spes,
núm. 10.

[2] Sant Joan Pau II, Evangelium vitae,
núm. 21.

[3] Cf. Sant Joan Pau II, Redemptoris
missio, núm. 44.

[4] Sant Joan Pau II, Memoria e
identidad, La esfera de los libros,
Madrid 2005, p. 73.



[5] Aquestes expressions apareixen
moltes vegades en Sant Joan Pau II, 
Dives in Misericòrdia.

[6] Santa Faustina, Diario de la Divina
Misericordia en mi alma, núm. 47,
309, 327, 949.

[7] Cf. Francesc, Misericordiae Vultus,
núm. 2.

[8] B. Pascal, Pensamientos, núm. 556
(ed. Brunschvicg) i núm. 449 (ed.
Lafuma).

[9] Aquesta és la raó principal que ha
propiciat que l’Església hagi llegit
sempre el relat de la caiguda en una
òptica de monogenisme (provinença
del gènere humà a partir d’una sola
parella). La hipòtesi contrària, el
poligenisme, va semblar que
s’imposava com a dada científica (i
fins i tot exegètica) durant uns anys,
però avui dia, en l’àmbit científic es
considera més plausible la
descendència biològica d’una sola



parella (monogenisme). Des del punt
de vista de la fe, el poligenisme és
problemàtic, ja que no es veu com es
pot conciliar amb la Revelació sobre
el pecat original (cf. Pius XII, Humani
Generis, DH 3897), tot i que es tracta
d’una qüestió sobre la qual encara es
pot investigar i reflexionar.

[10] En aquest sentit, s’ha distingit
tradicionalment entre el pecat
original originant (el pecat personal
comès pels nostres primers pares) i
el pecat original originat (l’estat de
pecat en què naixem els seus
descendents).

[11] Cf. Sant Joan Pau II, Audiència
general, 24.IX.1986, núm. 1.

[12] Sant Josepmaria, Solc, 127; cf.Rm
8, 28.

[13] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 74.

[14] Cf. Benet XVI, Homilia, 8.XII.2005.



[15] Aquest comentari sobre la puresa
de Crist i la brutícia del pecat es
troba a Benet XVI, Jesús de Nazaret,
vol. 2, Encuentro, Madrid 2011, p.
269-270.

[16] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2606.

[17] Cf. Sant Joan Pau II, Dives in
Misericordia, núm. 7.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-10-el-
pecat-i-la-misericordia-de-deu/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-10-el-pecat-i-la-misericordia-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-10-el-pecat-i-la-misericordia-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-10-el-pecat-i-la-misericordia-de-deu/

	Tema 10. El pecat i la misericòrdia de Déu

