opusdei.org

Tema 10. El pecatila
misericordia de Déu

La perdua del sentit del pecat
ha portat a la pérdua de la
necessitat de salvacio, i d’aqui a
I’oblit de Déu per indiferencia.
Tanmateix, el triomf de Crist és
expressio de la seva
misericordia amb I’home,
expressio que «’amor és més
fort que el pecat». La
misericordia és la llei
fonamental que habita al cor de
cada persona quan mira el
germa que troba pel cami de la
vida.



25/01/2023

Index
* Fl misteri de la misericordia

* El pecat es compreén a partir de la
misericordia

* El pecat original: una veritat
essencial de la fe

» Consequencies del pecat original
per a la humanitat

e La vida com a combat

* La tendresa de Déu: pecat, salvacio,
misericordia

* Bibliografia basica

El misteri de la misericordia



Juntament amb els grans assoliments
de la nostra civilitzacio, el panorama
del mon contemporani també
presenta ombres i vacil-lacions no
sempre superficials. Perque «els
desequilibris que pateix el mon
d’avui es connecten amb aquell
desequilibri més fonamental que
radica en el cor de ’home».™

La persona humana com a criatura
experimenta multiples limitacions.
Quan es percep la impossibilitat de
donar resposta al mal, al sofriment i
a la injusticia, en moltes actituds no
sorgeix la suplica davant del Déu
misericordids, sind una especie
d’acusacio fruit de la indignacid. Les
experiéncies del mal i del sofriment
es converteixen aixi en una via
justificada per apartar-se de Déu, i
posa en dubte la seva bondat
misericordiosa. Alguns, fins i tot,
arriben a veure el sofriment com un
castig divi que cau sobre el pecador, i



que deforma encara més la
misericordia de Déu.

Aixi es completa un cercle vicios.
Amb paraules de sant Joan Pau II, «el
centre del drama viscut per ’home
contemporani és I’eclipsi del sentit de
Déu i de ’home».” Sembla que Déu
no és rellevant, i no és rellevant
perque no pot solucionar els nostres
problemes. D’una banda, no tenim
clar que necessitem una salvacio,
pero sens dubte la salvacié que
ofereix ’Església de Jesucrist no
sembla pertinent.

La consequeéncia final d’aquest
eclipsi de Déu seria el rebuig social
de la necessitat d’acudir al perdoia
la misericordia de Déu. D’aquesta
manera, la pérdua del sentit del
pecat ha portat a la perdua de la
necessitat de salvacio, i d’aqui a
I’oblit de Déu per indiferencia.

Per aixo, com més la consciéncia
humana, sucumbint a la



secularitzacio, perd el sentit de la
paraula misericordia, més sent
I’Església el dret i el deure imperatiu
de predicar el Déu de la
misericordia. El misteri de la fe
cristiana sembla que troba la seva
sintesi en aquesta paraula. La missio
evangelitzadora és ’anunci a viva
veu que en Crist crucificat, mort i
ressuscitat s’efectua el ple i auténtic
alliberament del mal, del pecatide la
mort.”

Jesucrist és el rostre de la
misericordia del Pare. «Es com si
Crist hagués volgut revelar que el
limit imposat al mal, el causant i la
victima del qual resulta que és
I’home, és en definitiva la Divina
Misericordia».™

El triomf de Crist és expressio de la
seva misericordia amb I’home,
expressio que «’amor és més fort
que el pecat», «més fort que la mort i
que qualsevol mal».” El mén només



assolira la pau sobre la guerra, la
violencia, quan invoqui a la
misericordia: «Jestis, en Tu confio»."

No és facil respondre a I’evidéncia
del mal al mon. Potser perqueé el mal
no és un problema, siné un misteri.
Un misteri en qué estem implicats
nosaltres personalment. Un misteri
que no es resol teoricament, sino
amb actituds vitals o existencials.

Sempre tenim necessitat de
contemplar el misteri de la
misericordia: la relacid entre el
sofriment, la injusticia, el pecat, els
homes i Déu. Perque, com afirma el
Papa Francesc,” la misericordia és la
llei fonamental que habita en el cor
de cada persona quan mira el germa
que troba en el cami de la vida.
Misericordia és la paraula que revela
el misteri de la Santissima Trinitat.
Misericordia és I’acte ultim i suprem
amb el qual Déu ve al nostre



encontre. I, per tant, misericordia és
la via que uneix Déu i I’'home.

En la vida de I’Església, la
misericordia és una realitat
permanent. Pero hi ha moments en
que estem cridats a fixar la mirada
en la misericordia d’'una manera més
intensa.

El pecat es compren a partir de la
misericordia

«Déu és infinitament bo i totes les
seves obres son bones. Pero ningu no
s’escapa de I’experiéncia del
sofriment, dels mals de la naturalesa
—que apareixen com lligats als limits
propis de les criatures—, i, sobretot,
de la quiestio del mal

moral» (Catecisme, num. 385). «El
pecat és present en la historia de
I’home: fora inutil de voler-lo ignorar
0 de donar altres noms a aquesta
realitat obscura» (Catecisme, num.
386). Pero d’on ve el mal,
especialment el pecat?



Per respondre a aquesta pregunta
ens hem de fixar en el misteri de
Déu, perque el pecat només es pot
entendre des del Déu misericordia de
Jesucrist. «El misteri [...] de la
iniquitat” (2 Ts 2, 7) només s’aclareix
en vista del “Misteri de la pietat” (1
Tm 3, 16). La revelacio de ’amor divi
en Crist ha manifestat alhora
I'extensio del malila
sobreabundancia de la gracia (cf. Rm
5, 20). Per tant, hem d’examinar la
questio de ’origen del mal fixant la
mirada de la nostra fe en el que és el
seu unic Vencedor (cf. Lc 11, 21-22; Jn
16, 11; 1 Jn 3, 8)» (Catecisme, num.
385). Com afirma Pascal en la seva
obra Pensamientos, el coneixement
de Déu sense el coneixement de la
necessitat de la nostra redempcio és
enganyos, com també ho és
reconeixer la nostra miseria sense
congixer el Redemptor.

A partir d’aquest vincle profund de
I’home amb Déu podem comprendre



que el pecat és un abus de la llibertat
que Déu dona a les persones creades
perque el puguin estimar i estimar-se
mutuament (cf. Catecisme, num.
386).

Per aclarir la realitat del pecat, la
llum de la Revelacio divina ens parla
particularment del pecat dels
origens. Pero el punt de partida per
comprendre-ho és el missatge de la
misericordia divina revelada per
Jesus.

El pecat original: una veritat
essencial de la fe

«La doctrina del pecat original és,
per dir-ho aixi, “el revers” de la Bona
Nova que Jesus és el Salvador de tots
els homes, que tots tenen necessitat
de salvacid i que la salvacio s’ofereix
a tots gracies al Crist.

El relat de la caiguda (Gn 3) utilitza
un llenguatge fet d’imatges, pero
afirma un esdeveniment primordial,



un fet que va tenir lloc a l'inici de la
historia de ’home (cf. GS 13,1). La
Revelacio ens dona la certesa de fe
que tota la historia humana esta
marcada pel pecat original
lliurement comes pels nostres
primers pares (cf. Concili de Trent:
DS 1513; Pius XII, Humani generis:
ibidem, 3897; Pau VI, discurs 11.VII.
1966)» (Catecisme, num. 388-389).

«Darrere la desobediéncia dels
nostres primers pares hi ha una veu
seductora, oposada a Déu (cf. Gn 3,
1-5) que per enveja els va fer caure
en la mort (cf. Sv 2, 24). I’Escriptura i
la Tradicio de ’Església veuen en
aquest ésser un angel caigut,
anomenat Satanas o diable (cf. Jn 8,
44; Ap 12, 9). L’Església ensenya que
primer era un angel bo, creat per
Déu» (Catecisme, num. 391).

«’home, temptat pel diable, va
deixar morir dintre el seu cor la
confianca envers el Creador (cf. Gn 3,


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html

1-11) i, abusant de la seva llibertat, va
desobeir el manament de Déu. En
aixo va consistir el primer pecat de
I’home (cf. Rm 5, 19). Tot pecat,
després d’aixo, sera una
desobediencia a Déu i una manca de
confianca en la seva

bondat» (Catecisme, num. 397).

«’Escriptura fa veure les
consequéncies dramatiques
d’aquesta primera desobediéncia.
Adam i Eva perden immediatament
la gracia de la santedat original (cf.
Rm 3, 23). Tenen por de Déu (cf. Gn 3,
9-10) del qual es van formar una
imatge falsa, com d’un Déu gelds de
les seves prerrogatives (cf. Gn 3,

5)» (Catecisme, num. 399).

Com a consequeéncia, «I’harmonia en
que vivien, establerta gracies a la
justicia original, va ser destruida. El
domini de les facultats espirituals de
I’anima sobre el cos es va trencar (cf.
Gn 3, 7). Launi6é de ’home ila dona



és sotmesa a tensions (cf. Gn 3,
11-13): les seves relacions es van
danyar amb I’ambicio i ’esperit de
domini (cf. Gn 3, 16)» (Catecisme,
num. 400).

També es trenca ’harmonia amb la
creacio; «la creaci6 visible, que es fa
estrangera i hostil a I’home (cf. Gn 3,
17.19). A causa de I’home, la creacié
és sotmesa a “servitud de

corrupcio” (Rm 8, 21). I, finalment, va
venir la consequencia explicitament
anunciada per al cas que desobeis
(cf. Gn 2, 17): “tornaras a la terra, que
és d’on has estat tret” (Gn 3, 19). Va
entrar la mort a la historia de la
humanitat (cf. Rm 5, 12)» (Catecisme,
nuam. 400).

«Després del primer pecat, una
veritable “invasi6” del pecat va
inundar el mon: el fratricidi de Cain
contra Abel (cf. Gn 4, 3-15); la
corrupcio universal a consequencia
del pecar (cf. Gn 6, 5.12; Rm 1, 18-32);



aixi mateix, en la historia d’Israel, el
pecat es manifesta sovint com
infidelitat al Déu de I’Alianca i com
una transgressio de la Llei de Moises,
i encara, després de la redempcio del
Crist, entre els cristians, el pecat es
manifesta de moltes maneres (cf. 1
Co 1-6; Ap 2-3)» (Catecisme, num.
401).

Conseqiiéncies del pecat original
per a la humanitat

L’existencia humana mostra
I’evidéencia del pecat en la nostra
vida, juntament amb la realitat que
el pecat no és fruit que siguem
dolents per naturalesa, sino que ve
de I’eleccio lliure del mal. El mal
moral no pertany, doncs, a
I’estructura humana, no prové ni de
la naturalesa social de ’home ni de la
seva materialitat, ni obviament
tampoc de Déu o d’un desti
inamovible. El realisme cristia posa
I’home davant de la seva



responsabilitat: pot fer el mal com a
fruit de la seva llibertat, i el
responsable d’aixo no és cap altre
que un mateix (cf. Catecisme, 387).

«El que per revelacio divina se’ns fa
saber concorda amb la mateixa
experiéncia. Perque ’home,
examinant el seu cor, es descobreix
també inclinat al mal i enfonsat en
molts mals, que no poden provenir
del seu bon Creador. En negar-se
sovint a reconeixer Déu com el seu
principi, destrossa també I'ordre
degut al seu fi ultim, i, alhora, tota la
seva ordenacio respecte a si mateix,
o respecte als altres homes i a totes
les coses creades» (GS 13, 1).

Al llarg de la historia, ’Església ha
formulat el dogma del pecat original
en contrast amb 'optimisme
exagerat i el pessimisme existencial
(cf. Catecisme, 406). Davant Pelagi,
que afirmava que ’home pot fer el
bé només amb les seves forces


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

naturals, i que la gracia és una mera
ajuda externa, minimitzant aixi tant
I’abast del pecat d’Adam com la
redempcio de Crist —reduits a un
simple mal exemple o bon exemple,
respectivament—, el Concili de
Cartago (418), seguint sant Agusti, va
ensenyar la prioritat absoluta de la
gracia, ja que ’home després del
pecat ha quedat fet malbé (cf. DH
223.227; cf. també el Concili II
d’Orange, ’any 529: DH 371-372).
Davant Luter, que afirmava que
després del pecat ’home esta
essencialment corromput en la seva
naturalesa, que la seva llibertat
queda anul-lada i que en tot el que fa
hi ha pecat, el Concili de Trent (1546)
va afirmar la rellevancia ontologica
del baptisme, que esborra el pecat
original; tot i que en queden les
sequeles —entre les quals hi ha la
concupisceéncia, que no s’ha
d’identificar, com feia Luter, amb el
pecat mateix—, I’home és lliure en
els seus actes i pot mereixer amb



obres bones, sostingudes per la
gracia (cf. DH 1511-1515).

En el fons de la posicio luterana, i
també d’algunes interpretacions
recents de Gn 3, esta en joc una
comprensio adequada de la relacio
entre 1) naturalesa i historia, 2) el pla
psicologicoexistencial i el pla
ontologic, 3) ’'aspecte individual i
I’aspecte col-lectiu.

1) Tot i que en el Genesi hi ha alguns
elements de caracter mitic (entenent
el concepte de “mite” en el seu millor
sentit, és a dir, com a paraula-
narracié que dona origen i que, per
tant, es basa en el fonament de la
historia posterior), seria un error
interpretar el relat de la caiguda com
una explicaci6 simbolica de la
condicio pecadora humana original.
Aquesta interpretacioé converteix en
naturalesa un fet historic, mitificant-
lo i fent-lo inevitable:
paradoxalment, el sentit de culpa



que porta a reconéixer-se
“naturalment” pecador conduiria a
mitigar o eliminar la responsabilitat
personal en el pecat, ja que ’home
no podria evitar allo a qué tendeix
espontaniament. El que és correcte,
més aviat, és afirmar que la condicié
pecadora pertany a la historicitat de
I’home, i no a la seva naturalesa
originaria.

2) Com que després del baptisme han
quedat algunes sequeles del pecat, el
cristia pot experimentar amb forca la
tendéncia cap al mal i sentir-se
profundament pecador, com passa
en la vida dels sants. Tanmateix,
aquesta perspectiva existencial no és
I"iinica, ni tampoc la més fonamental,
ja que el baptisme ha esborrat
realment el pecat original i ens ha fet
fills de Déu (cf. Catecisme 405).
Ontologicament, el cristia en gracia
és just davant de Déu. Luter va
radicalitzar la perspectiva
existencial, entenent tota la realitat



des d’aquesta, que quedava aixi
marcada ontologicament pel pecat.

3) El tercer punt porta a la questio de
la transmissio del pecat original, «un
misteri que no podem comprendre
del tot» (Catecisme, 404). La Biblia
ensenya que els nostres primers
pares van transmetre el pecat a tota
la humanitat. Els capitols segiients
del Génesi (cf. Gn 4-11; cf. Catecisme,
401) narren la corrupcio progressiva
del génere huma. Establint un
paral-lelisme entre Adam i Crist, sant
Pau afirma: «Aixi com per la
desobediéncia d’un de sol tots han
esdevingut pecadors, també per
I’obediéncia d’un de sol [Crist] tots
seran fets justos» (Rm 5, 19). Aquest
paral-lelisme ajuda a entendre
correctament la interpretacio que
s’acostuma a fer del terme adamah
com d’un col-lectiu singular: com que
Crist és un de sol i alhora cap de
I’Església, Adam és un de sol i alhora
cap de la humanitat.” «En virtut



d’aquesta “unitat del llinatge huma”,
tots els homes son implicats en el
pecat d’Adam, com tots s6n implicats
en la justicia del Crist» (Catecisme,
404).

[’Església entén de manera analogica
el pecat original dels primers pares i
el pecat heretat per la humanitat.
«Adam 1 Eva van cometre un pecat
personal, pero aquest pecat [...] sera
transmes per propagacio a tota la
humanitat, és a dir, per la
transmissio d’'una naturalesa
humana privada de la santedat i de
la justicia originals. Per aixo el pecat
original s’anomena “pecat” en sentit
analogic: és un pecat “contret” i no
pas “comes”, un estat i no un

acte» (Catecisme, 404). Aixi, «bé que
propi de cadascu, el pecat original no
té un caracter de falta personal en
cap descendent d’Adam» (Catecisme,
405)."



Per a algunes persones és dificil
acceptar la idea d’un pecat hereta
sobretot si es té una visio
individualista de la personaide la
llibertat. Queé vaig tenir jo a veure
amb el pecat d’Adam? Per que he de
pagar les consequiencies del pecat
dels altres? Aquestes preguntes
reflecteixen I’absencia del sentit de la
solidaritat real que hi ha entre tots
els homes creats per Déu.
Paradoxalment, aquesta absencia es
pot entendre com una manifestacio
del pecat transmes a cadascu; és a
dir, el pecat original ofusca la
comprensio de la fraternitat
profunda del genere huma que en fa
possible la transmissio.

t’[lll

Davant de les consequiéncies
lamentables del pecatila seva
difusio universal ens hem de
preguntar: «Pero, per qué Déu no va
impedir el pecat del primer home?
Sant Lleo el Gran respon: “La gracia
inefable del Crist ens ha donat béns



millors que els que I’enveja del
diable ens havia pres” (sermo 73, 4). I
sant Tomas d’Aquino: “Res no s’oposa
al fet que la naturalesa humana hagi
estat destinada a un fi més alt
després del pecat. Déu permet els
mals per treure’n un bé més gran.
Per aix0 diu sant Pau: ‘On abunda el
pecat sobreabunda la gracia’ (Rm 5,
20). I ho canta I’Exsultet: “Oh, culpa
sortosa, que ens ha merescut un
Redemptor tan gran!” (Summa
Theologiae, 111, 1, 3, ad 3)» (Catecisme,
412).

La vida com a combat

Aquesta mirada al pecat a partir de
la Redempcio de Crist proporciona
un realisme lucid sobre la situacio de
I’home i del seu obrar al mén. E1
cristia ha de ser conscient tant de la
grandesa de ser fill de Déu com de
ser pecador. Aquest realisme:

a) Prevé tant d’un optimisme ingenu
com d’un pessimisme desesperancat i



«proporciona una mirada de
discerniment lucid sobre la situacié
de I’home i del seu obrar al mon [...].
Ignorar que I’home té una naturalesa
ferida, inclinada al mal, provoca
errors greus en el terreny de
I’educacio, de la politica, de I’accio
social i dels costums» (Catecisme,
407).

b) Dona una confianga serena en
Déu, Creador i Pare misericordios,
que no abandona la seva criatura,
perdona sempre, i ho condueix tot
cap al bé, fins i tot en mig
d’adversitats. «Repeteix: “omnia in
bonum!” tot el que passa, “tot el que
em passa”, és per al meu bé... Per
tant —aquesta és la conclusio
encertada: accepta aixo, que et
sembla tan feixuc, com una dolca
realitat»."”

¢) Suscita una actitud d’humilitat
profunda, que porta a reconéixer
sense estranyesa els pecats d’un



mateix, i a doldre-se’n perque son
una ofensa a Déu, i no tant pel que
suposen de defecte personal.

d) Ajuda a distingir el que és propi de
la naturalesa humana quan aixo és
consequeéncia de la ferida del pecat
en la naturalesa humana. Després
del pecat, no tot el que s’experimenta
com a espontani és bo. La vida
humana té, doncs, el caracter d’un
combat: cal combatre per comportar-
se de manera humana i cristiana (cf.
Catecisme, 409). «Tota la tradici6é de
I’Església ha parlat dels cristians com
de milites Christi, soldats de Crist.
Soldats que duen la serenitat als
altres, mentre combaten
continuament contra les males
inclinacions personals».™ El cristia
que s’esforca per evitar el pecat no es
perd res del que fa la vida bona i
bonica. Davant la idea que cal que
I’home faci el mal per experimentar
la seva llibertat autonoma, ja que en
el fons una vida sense pecat seria



avorrida, s’alca la figura de Maria,
concebuda immaculada, que mostra
que una vida completament
entregada a Déu, lluny de produir
fastic, es converteix en una aventura

plena de llum i de sorpreses infinites.
[14]

La tendresa de Déu: pecat,
salvacio, misericordia

Davant la realitat del pecat, s’alca
imponent la misericordia de Déu.
Jesucrist és el rostre d’aquesta
misericordia, com podem veure en la
seva actitud davant els pecadors («no
he vingut a cridar els justos, sino els
pecadors») com Zaqueu, el paralitic,
la dona adultera, la samaritana,
Maria Magdalena, el bon lladre, Pere
i una infinitat de personatges.

De manera especialment rellevant, es
mostra en les paraboles de la
misericordia com la del fill prodig,
que en realitat porten a plenitud tot
I’ensenyament de ’Antic Testament



sobre el Déu «compassiu i1 benigne,
lent per al castig, fidel en ’'amor» (Ex
34, 6). Els salms s’hi refereixen una
vegada i una altra: el Senyor és
«compassiu i benigne, lent per al
castig, fidel en ’amor» (S 86, 15);
«compassiu i benigne, lent per al
castig, ric en ’amor» (Sl 103, 8); «just
i benigne, el nostre Déu sap
compadir» (S 116, 5); «compassiu 1
benigne, lent per al castig, gran en
I’amor» (Sl 145, 8).

En la Passio de Jesus tota la bruticia
del mén entra en contacte amb el
que és immensament Pur, amb el Fill
de Déu."™ Si el més habitual és que
allo que és impur encomani i
contamini amb el contacte el que és
pur, aqui tenim el contrari: alla on el
mon, amb tota la seva injusticia i
amb les seves crueltats que el
contaminen, entra en contacte amb
el que és immensament Pur, en
aquest contacte, la bruticia del mon
és realment absorbida, anul-lada,



transformada mitjan¢ant ’amor
infinit.

La realitat del mal, de la injusticia
que deteriora el mon i contamina
alhora la imatge de Déu, és una
realitat que existeix, i per culpa
nostra. No pot ser simplement
ignorada, ha de ser eliminada. Ara
bé, no és que un Déu cruel exigeixi
una cosa infinita. Es just el contrari:
Déu mateix es posa com a lloc de
reconciliacio i, en el seu Fill, pren el
sofriment sobre si. Déu mateix
introdueix al mén com a do la seva
puresa infinita. Déu mateix «beu el
calze» de tot el que és terrible, i
restableix aixi el dret mitjancant la
grandesa del seu amor, que a través
del sofriment transforma la foscor.

Jesus, en la Passio, clama al Pare amb
tota la seva forca. D’alguna manera,
«totes les dissorts de la humanitat de
tots els temps, esclava del pecat i de
la mort, totes les peticions i les



intercessions de la historia de la
salvacio es recullen en aquest crit del
Verb encarnat. Heus aci que el Pare
les acull i, més enlla de tota
esperanca, les escolta ressuscitant el
seu Fill»."® Aquest sofriment
concentra la miséria, el pecatila
mort dels homes, tot el mal de la
historia. I el supera, el redimeix, el
salva.

La Creu és I'ultima paraula de 'amor
de Crist per nosaltres. Pero no és
I'ultima paraula del Déu de I’alianca.
Aquesta ultima paraula es
pronunciara en ’albada de
diumenge: «Ha ressuscitat»."” Déu
ressuscita el seu Fill Jesucrist, i en
Crist ens dona la vida cristiana per
sempre.

Pablo Marti del Moral - Santiago Sanz

Bibliografia



— Catecisme de UEsglésia Catolica,
num. 374-421.

— Sant Joan Pau II, Creo en Dios
Padre. Catequesis sobre el Credo (1),
Palabra, Madrid 1996, 219 s.

— Francesc, Misericordiae Vultus,
11.1v.2015.

™ Concili Vatica II, Gaudium et spes,
num. 10.

“ Sant Joan Pau II, Evangelium vitae,
num. 21.

Bl Cf. Sant Joan Pau II, Redemptoris
missio, num. 44.

) Sant Joan Pau II, Memoria e
identidad, La esfera de los libros,
Madrid 2005, p. 73.



B! Aquestes expressions apareixen
moltes vegades en Sant Joan Pau II,
Dives in Misericordia.

] Santa Faustina, Diario de la Divina
Misericordia en mi alma, num. 47,
309, 327, 949.

I Cf. Francesc, Misericordiae Vultus,
nam. 2.

8] B. Pascal, Pensamientos, nim. 556
(ed. Brunschvicg) i nam. 449 (ed.
Lafuma).

® Aquesta és la rad principal que ha
propiciat que I’Església hagi llegit
sempre el relat de la caiguda en una
optica de monogenisme (provinenca
del génere huma a partir d’'una sola
parella). La hipotesi contraria, el
poligenisme, va semblar que
s’imposava com a dada cientifica (i
fins i tot exegéetica) durant uns anys,
pero avui dia, en I’ambit cientific es
considera més plausible la
descendéncia biologica d’una sola



parella (monogenisme). Des del punt
de vista de la fe, el poligenisme és
problematic, ja que no es veu com es
pot conciliar amb la Revelacio sobre
el pecat original (cf. Pius XII, Humani
Generis, DH 3897), tot i que es tracta
d’una questio sobre la qual encara es
pot investigar i reflexionar.

"9 En aquest sentit, s"ha distingit
tradicionalment entre el pecat
original originant (el pecat personal
comes pels nostres primers pares) i
el pecat original originat (’estat de
pecat en qué naixem els seus
descendents).

M cf. Sant Joan Pau II, Audiéncia
general, 24.1X.1986, nam. 1.

2 Sant Josepmaria, Solc, 127; cf.Rm
8, 28.

131 Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 74.

(41 Cf, Benet XVI, Homilia, 8.X11.2005.



™31 Aquest comentari sobre la puresa
de Crist i la bruticia del pecat es
troba a Benet XVI, Jesus de Nazaret,
vol. 2, Encuentro, Madrid 2011, p.
269-270.

U8l Catecisme de Església Catolica,
num. 2606.

171 Cf. Sant Joan Pau II, Dives in
Misericordia, num. 7.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/tema-10-el-
pecat-i-la-misericordia-de-deu/
(18/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/tema-10-el-pecat-i-la-misericordia-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-10-el-pecat-i-la-misericordia-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-10-el-pecat-i-la-misericordia-de-deu/

	Tema 10. El pecat i la misericòrdia de Déu

