
opusdei.org

Tema 1. L’anhel de
Déu

Al fons de l’esperit humà
trobem una nostàlgia de
felicitat que apunta a
l’esperança d’una llar, d’una
pàtria definitiva. Som terrenals,
però anhelem el que és etern,
anhelem Déu. Un Déu que
podem conèixer amb certesa
com a origen i final de l’univers
i com a bé suprem, a partir del
món i de la persona humana.

25/01/2023

Índex



• L’anhel de Déu: la persona humana
és capaç de Déu, desig de la plena
felicitat i desig d’Ell

• El coneixement racional de Déu

• Característiques actuals de les
persones i de la societat respecte al
que és transcendent

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades

L’anhel de Déu: la persona humana
és capaç de Déu, desig de la plena
felicitat i desig d’Ell

«L’home és creat per a la felicitat,
com un ocell per al vol», va escriure
un literat rus del segle XIX. Tothom
busca la felicitat, el bé d’un mateix, i
orienta la seva vida de la manera que
li sembla més adequada per assolir-



la. Poder gaudir de béns humans que
ens perfeccionen i enriqueixen ens fa
feliços. Però, mentre vivim, la
felicitat està sempre travessada per
una ombra. No només perquè, de
vegades, després d’obtenir coses
bones ens hi acostumem (cosa que
passa sovint quan rebem quelcom
que havíem desitjat tenir), sinó, més
radicalment, perquè cap bé creat és
capaç de curullar l’anhel de felicitat
de l’home i perquè, a més, els béns
creats són passatgers.

Som homes, fets de cos i esperit en
unitat, éssers personals. La nostra
dimensió espiritual ens fa capaços
d’anar més enllà de les realitats
concretes amb què ens relacionem:
les persones, les institucions, els béns
materials, els instruments que ens
ajuden a créixer... Conèixer els
diferents aspectes de la realitat no
consumeix ni esgota la nostra
capacitat de conèixer ni tampoc les
nostres preguntes, sempre podem



saber coses noves o entendre-les amb
més profunditat. I quelcom semblant
passa amb la nostra capacitat
d’estimar, no hi ha res creat que ens
sadolli per complet i per sempre:
podem estimar més, podem estimar
coses millors. I, d’alguna manera, ens
sentim impulsats cap a tot això:
aconseguir objectius nous ens fa
feliços, ens agrada comprendre
millor els problemes i les realitats
que tenim al voltant, trobar noves
situacions i adquirir experiència.
Intentem fer tot això a la nostra vida
i ens deprimim quan no ho
aconseguim. Sentim anhels de
plenitud. Tot això és signe d’una
grandesa, del fet que en nosaltres hi
ha quelcom infinit, que transcendeix
cada realitat concreta que forma part
de la nostra vida.

El món, tanmateix, és passatger.
Nosaltres mateixos som passatgers, i
també l’entorn que ens envolta. Les
persones que estimem, els èxits que



assolim, els béns dels quals
gaudim..., no hi ha res que puguem
retenir per sempre. Ens agradaria
aferrar-los; tenir-los sempre amb
nosaltres, perquè milloren la nostra
vida; ens alegren amb els seus dons i
qualitats, ens delecten. Així i tot, en
el fons de la nostra consciència
percebem que són passatgers, que no
ens acompanyaran sempre, que de
vegades ens prometen una felicitat
que només poden donar durant un
temps. «Tot porta per si mateix el
segell de la seva caducitat, ocult
entre promeses. Perquè l’horror i la
vergonya de les coses és que són
caduques i, per cobrir aquesta nafra
vergonyosa i enganyar els incauts, es
disfressen amb vestits de colors».[1]

Aquesta ombra que posseeix tot el
que és terrenal ens toca
profundament, i si ho pensem bé, ens
espanta, ens fa desitjar que no sigui
així, que hi hagi una sortida per al
nostre desig de vida, de plenitud. Són



anhels de salvació, que són allà,
presents al cor de l’home.

Hem trobat, llavors, dues classes
diferents d’anhels humans que
assenyalen la “fam de
transcendència” que té l’home.
Davant de les diverses experiències
transcendents del bé, es desperten 
anhels de plenitud (de ser, de veritat,
de bondat, de bellesa, d’amor). I
davant de les diverses experiències
del mal, de la pèrdua d’aquests béns,
es desperten anhels de salvació
(pervivència, rectitud, justícia, pau).
Són experiències de transcendència
que deixen una nostàlgia del més
enllà. Perquè «l’home és creat per a
la felicitat, com un ocell per al vol»,
però l’experiència indica que la
felicitat en aquest món no és
completa, que la vida no és mai
plenament satisfactòria, que queda
més enllà dels nostres intents
d’assolir-la, com si sempre fos
entrevista i mai aconseguida. Per



això, al fons de l’esperit humà hi ha
un neguit, una insatisfacció, una
nostàlgia de felicitat que apunta a
una esperança secreta: l’esperança
d’una llar, d’una pàtria definitiva, en
què el somni d’una felicitat eterna,
d’un amor per sempre, se satisfaci.
Som terrenals, però anhelem el que
és etern.

Aquest desig no funda per si mateix
la religiositat natural, sinó que més
aviat és com un “indicador” de Déu.
L’home és un ésser naturalment
religiós, perquè la seva experiència
del món el porta a pensar
espontàniament en un ésser que és
fonament de tota la realitat: aquest
«al qual tothom anomena Déu», com
deia sant Tomàs acabant les seves
famoses cinc vies d’accés a Déu (cf. 
Summa Theologiae, I, q.2, a.3). El
coneixement de Déu és accessible al
sentit comú, és a dir, al pensament
filosòfic espontani que tot ésser
humà exerceix com a resultat de



l’experiència de vida personal: la
meravella davant de la bellesa i
l’ordre de la naturalesa, la sorpresa
pel do gratuït de la vida, l’alegria de
percebre l’amor dels altres... fan
pensar en el “misteri” del qual
procedeix tot això. També les
diverses dimensions de
l’espiritualitat humana, com la
capacitat de reflexionar sobre si
mateix, de progressar culturalment i
tècnicament, de percebre la moralitat
de les accions d’un mateix, mostren
que, a diferència dels altres éssers
corporis, l’home transcendeix la
resta del cosmos material i apunten a
un ésser espiritual superior i
transcendent que doni raó d’aquestes
qualitats de l’ésser humà.

El fenomen religiós no és, com
pensava Ludwig Feuerbach, una
projecció de la subjectivitat humana i
dels seus desitjos de felicitat, sinó
que sorgeix d’una consideració
espontània de la realitat tal com és.



Això explica el fet que la negació de
Déu i l’intent d’excloure’l de la
cultura i de la vida social i civil siguin
fenòmens relativament recents,
limitats a algunes àrees del món
occidental. Els grans interrogants
religiosos i existencials continuen
sent invariables en el temps, la qual
cosa desmenteix la idea que la religió
estigui circumscrita en una fase
“infantil” de la història humana,
destinada a desaparèixer amb el
progrés del coneixement.

La constatació que l’home és un ésser
naturalment religiós va portar alguns
filòsofs i teòlegs a la idea que Déu, en
crear-lo, ja l’havia preparat, d’alguna
manera, per rebre aquest do en què
consisteix la seva vocació última i
definitiva: la unió amb Déu en
Jesucrist. Tertul·lià, per exemple, en
notar com els pagans del seu temps
deien de manera natural “Déu és
gran” o “Déu és bo”, va pensar que
l’ànima humana estava d’alguna



manera orientada cap a la fe
cristiana, i en el seu Apologètic va
escriure: «Anima naturaliter
christiana»[2] (17, 6). Sant Tomàs,
considerant el final últim de l’home i
l’obertura il·limitada del seu esperit,
va afirmar que els éssers humans
tenen «un desig natural de veure
Déu» (Contra Gentiles, llibre 3, c. 57,
n. 4). Tanmateix, l’experiència
mostra que aquest desig no és
quelcom que puguem assolir per les
nostres pròpies forces, de manera
que només es pot dur a terme si Déu
es revela i surt del seu misteri, si Ell
mateix va a trobar l’home i es mostra
tal com és. Però aquest és l’objecte de
la Revelació.

El Catecisme de l’Església Catòlica ha
resumit sintèticament algunes
d’aquestes idees en el número 27: «El
desig de Déu és inscrit en el cor de
l’home, ja que l’home ha estat creat
per Déu i per a Déu. Déu no para
d’atreure l’home cap a ell, i només en



Déu podrà trobar l’home la veritat i
la felicitat que desitja constantment».

El coneixement racional de Déu

L’intel·lecte humà pot conèixer
l’existència de Déu apropant-s’hi a
través d’un camí que parteix del món
creat i que té dos itineraris, les 
creaturas materiales (vies
cosmològiques) i la persona humana
(vies antropològiques).

Aquestes vies cap a l’existència de
Déu no són pròpiament “proves” en
el sentit que la ciència matemàtica o
natural dona a aquest terme, sinó
arguments filosòfics convergents,
que seran més convincents o menys
segons el grau de formació i de
reflexió que posseeix qui els
considera (cf. Catecisme, 31). Tampoc
no són “proves” en el sentit de les
ciències experimentals (física,
biologia, etc.), perquè Déu no és
objecte del nostre coneixement
empíric: no el podem observar, com



es contempla una posta de sol o una
tempesta de sorra per treure’n
conclusions.

Les vies cosmològiques parteixen de
les creaturas materials. La
formulació més coneguda es deu a
sant Tomàs d’Aquino: són les
cèlebres “cinc vies” que va elaborar.
De manera sintètica i simplificada les
podem resumir així: les dues
primeres proposen la idea que les
cadenes de causes (causa-efecte) que
observem a la naturalesa no poden
prosseguir en el passat fins a l’infinit
—hi ha d’haver un origen, un primer
motor i una primera causa—; la
tercera via parteix de la idea que les
coses que veiem al món es poden
produir o no, i arriba a la idea que
això no pot ser així per a tota la
realitat —hi ha d’haver alguna cosa o
algú que existeixi necessàriament i
no pugui no existir, perquè si no, no
existiria res—; la quarta via
considera que totes les realitats que



coneixem tenen qualitats bones i
dedueix que ha d’existir un ésser que
sigui font de totes aquestes, l’última
(cinquena) observa l’ordre i la
finalitat que són presents en els
fenòmens del món, el fet que tenen
lleis que els regulen, i conclou
l’existència d’una intel·ligència
ordenadora que expliqui aquestes
lleis i sigui també causa final de tot
(cf. Summa Theologiae, I, q. 2).

Al costat de les vies que parteixen de
l’anàlisi del cosmos, n’hi ha d’altres 
de caràcter antropològic; en aquestes
la reflexió comença des de la realitat
de l’home, de la persona humana.
Aquestes vies tenen més força
enteses com a convergents que
considerades aïlladament, una per
una. En part, ja ens hi hem referit. En
primer lloc, el caràcter espiritual de
l’home, marcat per la seva capacitat
de pensar, la seva interioritat i la
seva llibertat, no sembla que tingui
fonament en cap altra realitat del



cosmos. Tampoc no té sentit
realment l’home amb el seu desig
insatisfet de felicitat si no existeix un
Déu que la hi pugui donar. En la
naturalesa humana veiem, a més, un
sentit moral de solidaritat i de caritat
que fa que l’home s’obri als altres i
reconegui en si mateix la vocació de
transcendir el jo i els seus interessos
egoistes. Un es pregunta per què és
allà: per què l’home és capaç de
discernir de manera no utilitarista,
per què s’adona que algunes coses
són conformes amb la seva dignitat i
d’altres no, per què experimenta la
culpa i la vergonya quan obra
malament, i el goig i la pau, en canvi,
quan es comporta amb justícia; per
què és capaç d’extasiar-se davant de
la bellesa d’una posta de sol, del cel
ple d’estrelles o d’una obra d’art
excelsa. Res d’això no es pot atribuir
raonablement a l’obra cega del
cosmos, al producte impersonal de
les interaccions materials. No són tot
això signes d’un ésser infinitament



bo, bell i just que ha posat en
nosaltres un indici del que Ell és i
desitja per a nosaltres? Aquesta
segona opció és més lògica i
satisfactòria. Certament, aquestes
vies no són inapel·lables, però
comporten una lògica lluminosa per
al que mira la realitat amb senzillesa.

El Catecisme de l’Església Catòlica les
resumeix d’aquesta manera: «Amb la
seva obertura a la veritat i a la
bellesa, amb el seu sentit del bé
moral i de la llibertat, la veu de la
consciència i l’aspiració a l’infinit i a
la felicitat, l’home es pregunta sobre
l’existència de Déu. A través de tot
això, percep els signes de la seva
ànima espiritual que “porta en ella
mateixa una llavor d’eternitat
irreductible a la sola matèria”.
Aquesta ànima només pot tenir
origen en Déu» (Catecisme, 33. La cita
interna és de Gaudium et spes, 18).



Les diverses argumentacions
filosòfiques que es fan servir per
“provar” l’existència de Déu no
causen necessàriament la fe en Ell;
només asseguren que aquesta fe és
raonable. En el fons ens diuen molt
poc de Déu i sovint es basen en altres
conviccions que no sempre són
presents en les persones. Per
exemple, en la cultura actual, un
coneixement més científic dels
processos de la naturalesa podria
oposar a algunes de les vies
cosmològiques que tot i que l’univers
mostra cert ordre, bellesa i finalitat
en els seus fenòmens, també té una
notable dosi de desordre, caos i
tragèdia, ja que molts fenòmens
sembla que es produeixen de manera
fortuïta (atzar, caos) i descoordinada
amb els altres, de manera que poden
ser fonts de tragèdia còsmica. De
manera anàloga, qui consideri que la
persona humana és només un
animal una mica més desenvolupat
que els altres, la manera d’actuar del



qual està regulada per pulsions
necessàries, no acceptarà les vies
personals que fan referència a la
moralitat o a la transcendència de
l’esperit, ja que identifica la seu de la
vida espiritual (ment, consciència,
ànima) amb la corporeïtat dels
òrgans cerebrals i dels processos
neurals.

Es pot respondre a aquestes
objeccions amb arguments que
mostren que el desordre i l’atzar
poden tenir un lloc dins d’una
finalitat general de l’univers (i, per
tant, dins d’un projecte creador de
Déu). Albert Einstein va dir que en
les lleis de la naturalesa «es revela
una raó tan superior que tota la
racionalitat del pensament i de les
ordenacions humanes és, en
comparació, un reflex absolutament
insignificant».[3] Anàlogament, en el
pla de la raó i de la fenomenologia
humana es pot mostrar
l’autotranscendència de la persona,



el lliure arbitri que obra en les
eleccions —encara que depenguin de
la naturalesa i, en certa manera,
estiguin condicionades per aquesta—
i la impossibilitat de reduir la ment
al cervell. Per tant, té raó el 
Compendi del Catecisme quan afirma
que a partir «del món i de la persona
humana, l’home, només amb la raó,
pot conèixer amb certesa Déu com a
origen i fi de l’univers i com a
summe bé» (núm. 3), però per
adquirir aquesta certesa cal entendre
aspectes complexos de la realitat, que
ofereixen força marge de discussió,
la qual cosa explica per què les vies
racionals d’accés a Déu no són,
sovint, realment persuasives.

Característiques actuals de les
persones i de la societat respecte al
que és transcendent

Malgrat el fenomen de la
globalització, les actituds respecte a
Déu i la visió religiosa de la vida



tenen diferències notables a les
diferents parts del món. En termes
generals, per a la majoria de les
persones la referència a la
transcendència —tot i que
expressada de maneres religioses i
culturals molt diverses— continua
sent un aspecte important de la vida.

En aquest panorama general cal
exceptuar el món occidental, i
sobretot Europa, on una sèrie de
factors històrics i culturals han
determinat una actitud extensa de
rebuig o d’indiferència davant de
Déu i davant de la que ha estat
històricament la religió dominant a
Occident: el cristianisme. Aquest
canvi es pot resumir en paraules del
sociòleg de la religió Peter Berger,
amb la idea que a la societat
occidental la fe cristiana s’ha quedat
sense la seva “estructura de
plausibilitat”, de manera que, si en
èpoques passades n’hi havia prou
amb deixar-se portar per ser catòlic,



actualment n’hi ha prou amb deixar-
se portar per deixar de ser-ho. Es pot
dir que el desig de Déu sembla que
ha desaparegut en la societat
occidental: «Per a amplis sectors de
la societat Ell ja no és l’esperat, el
desitjat, sinó més aviat una realitat
que deixa indiferent, davant de la
qual no s’ha de fer ni tan sols l’esforç
de pronunciar-se».[4]

Les causes d’aquest canvi són moltes.
D’una banda, els grans èxits científics
i tècnics dels últims dos segles, que
tants beneficis han aportat a la
humanitat, han suscitat, tanmateix,
una mentalitat materialista que
considera les ciències experimentals
com les úniques formes vàlides de
coneixement racional. S’ha difós una
visió del món segons la qual només
és autèntic el que és susceptible de
verificació empírica, el que es pot
veure i tocar. Això redueix l’“horitzó
de la racionalitat”, ja que, a més
d’infravalorar les formes no



científiques de coneixement (la
confiança, per exemple, en el que els
altres ens diuen), fa que només ens
interessem per buscar els
instruments que fan el món més
confortable i agradable. No obstant
això, aquest no és quelcom necessari.
Considerar la misteriosa bellesa i
grandesa del món creat no condueix
a idolatrar la ciència, sinó al contrari,
a admirar les meravelles que Déu ha
posat en la seva creació. Avui, com
en el passat, molts científics es
continuen obrint a la transcendència
en descobrir la perfecció que conté
l’univers.

Un segon aspecte, lligat a l’anterior,
és la secularització de la societat, és a
dir, aquest procés pel qual moltes
realitats que anteriorment es
relacionaven amb les nocions,
creences i institucions religioses han
perdut aquesta dimensió i han passat
a veure’s en termes purament
humans, socials o civils. Aquest



aspecte està lligat a l’anterior, perquè
el progrés científic ha permès
conèixer les causes de molts
fenòmens naturals (en l’àmbit de la
salut, dels processos vitals, de les
ciències humanes) que anteriorment
es relacionaven directament amb la
voluntat de Déu. Per exemple, en
l’antiguitat una pesta es podia
entendre com un càstig diví pels
pecats dels homes, però actualment
es considera el fruit d’unes
condicions higièniques, de vida, etc.,
que podem precisar i determinar. En
si mateix, aquest millor coneixement
de la realitat és una cosa bona, i
ajuda també a purificar la idea que
tenim de la manera d’obrar de Déu,
que no és una causa més dels
fenòmens de la naturalesa. Déu està
a un altre nivell: respon a les
preguntes últimes que els homes ens
fem: el sentit de la vida, del destí
final de cadascú, de l’alegria i del
dolor, etc. La ciència no arriba a
donar una explicació a aquest nivell,



de manera que quan les persones es
plantegen preguntes més profundes
és fàcil que entrin en aquest espai en
què Déu es fa imprescindible.

Un altre aspecte important del
debilitament de l’orientació cap a
Déu en la cultura actual d’Occident
està lligat a l’actitud individualista
que plasma profundament la manera
de pensar de la col·lectivitat. Aquesta
actitud és un dels fruits del procés
d’emancipació que va caracteritzar
la cultura des de l’època de la
Il·lustració (segle XVIII). Aquest
procés també té, com els anteriors,
aspectes positius, ja que és contrari a
la dignitat humana que, amb
pretextos religiosos o d’una altra
mena, l’home es posi “sota tutela” i es
vegi obligat a prendre decisions en
nom de doctrines imposades que no
són evidents. Tanmateix, també ha
difós la idea que és millor no
dependre de ningú i no lligar-se a
ningú, per així no estar lligat i poder



fer el que un vol. Qui no ha sentit de
vegades —formulada potser de
maneres diferents— la idea que el
més important és “ser autèntics”,
“viure la vida d’un mateix” i viure-la
com ens doni la gana? Aquesta
actitud porta a tractar les relacions
de manera utilitarista, a buscar que
no tinguin vincles, perquè no lliguin
ni coartin l’espontaneïtat personal.
Només s’admeten relacions que
proporcionin satisfacció.

Des d’aquesta perspectiva, una
relació seriosa amb Déu serà
molesta, perquè la subjecció als seus
preceptes no se sent com quelcom
que allibera de l’egoisme d’un
mateix, per la qual cosa la religió
només tindrà espai en la mesura que
proporcioni pau, serenitat i benestar
i no comprometi. Per això, l’actitud
individualista dona lloc a formes de
religiositat lleugeres i amb escassos
continguts i institucions, que es
caracteritzen per un notable pes del



subjectivisme i de l’afectivitat i que
canvien fàcilment segons les
necessitats personals. L’orientació
actual cap a algunes pràctiques
orientals molt “personalitzables” és
la prova de tot això.

Es podrien afegir altres trets per
descriure la mentalitat que domina
actualment en les societats
occidentals. Característiques com el
culte de la novetat i del progrés; el
desig de compartir emocions fortes
amb els altres; el predomini de la
tecnologia que marca la manera de
treballar, de relacionar-se o de
descansar... tenen sens dubte un
impacte en l’actitud cap a la realitat
transcendent i cap al Déu cristià. És
també cert que hi ha molt de positiu
en aquests processos: les societats
occidentals han conegut un llarg
període de pau, de desenvolupament
material, s’han fet més participatives
i han intentat incloure tots els seus
membres en aquests processos



benèfics. En tot això hi ha molt de
cristià. Tanmateix, també és evident
que, avui dia, molts defugen el tema
“Déu” i mostren, no rarament,
indiferència o rebuig.

Davant d’una societat amb aquestes
característiques, refractària al que és
transcendent, el cristià només serà
convincent si evangelitza, en primer
lloc, amb el testimoni de la seva vida.
El testimoni i la paraula: les dues
coses són necessàries, però el
testimoni té prioritat. En començar
recordàvem que «l’home és creat per
a la felicitat, com un ocell per al vol».
La felicitat està lligada a l’amor, i el
cristià sap per la fe que no hi ha
amor més veritable i pur que l’amor
que Déu ens té, que es va mostrar en
la Creu de Crist i es comunica en
l’Eucaristia. L’única manera de
mostrar a una societat que ha girat
l’esquena a Déu que val la pena
comprometre’s amb Ell, és que el
cristià manifesti en la seva vida la



presència d’aquest amor i d’aquesta
felicitat.

«No totes les satisfaccions
produeixen en nosaltres el mateix
efecte: algunes deixen un rastre
positiu, són capaces de pacificar
l’ànima, ens fan més actius i
generosos. D’altres, en canvi, després
de la llum inicial, sembla que
deceben les expectatives que havien
suscitat i, llavors, al seu pas deixen
amargor, insatisfacció o una sensació
de buit».[5] La felicitat dels qui creuen
només en el que es pot veure i tocar,
o estan dominats per una concepció
utilitarista de la vida, o la de
l’individualista que no es vol lligar a
res, és passatgera, “dura mentre
dura”, i necessita ser freqüentment
renovada perquè no dona més de si.
És, sovint, una felicitat que no
millora les persones. En canvi, els
que serveixen Jesús de cor porten
una vida diversa i també tenen una
felicitat diferent: més profunda, més



duradora, que produeix fruits en ells
mateixos i en els altres.

No està de més rellegir el famós text
de la Carta a Diognet (V i VI) sobre la
vida dels cristians al món: «Els
cristians no es distingeixen dels
altres homes ni per la terra ni per la
llengua ni pels costums (...). Viuen en
ciutats gregues o bàrbares, segons la
sort que ha correspost a cadascú, i
s’adapten al vestit, al menjar, als
hàbits i als costums de cada país,
però tenen una manera especial de
comportar-se que és admirable i, tal
com ho reconeix tothom, sorprenent.
Viuen en les seves pàtries, però com
si fossin forasters. Participen en totes
les activitats dels bons ciutadans i
accepten totes les càrregues, però
com si fossin pelegrins. Tota terra
estranya és pàtria per a ells, i tota
pàtria els és terra estranya. Es casen
com tothom, com tothom engendren
fills, però no es desfan dels nascuts.
Comparteixen la taula, però no el llit.



Estan en la carn, però no viuen
segons la carn. Passen el temps a la
terra, però tenen llur ciutadania al
cel. Obeeixen les lleis promulgades,
però amb la seva vida estan més
enllà de les lleis. Tothom els
persegueix, però ells estimen tothom.
No els coneixen, i els condemnen. Els
maten, però així els donen la vida.
Són pobres, i n’enriqueixen molts.
Els manca tot, però neden en
l’abundància. Són ultratjats, però en
els mateixos ultratges hi ha llur
glòria. Els maleeixen, però són
declarats justos. Els insulten, però
ells beneeixen. Els injurien, però ells
honoren. Fan el bé i se’ls castiga com
si fossin malfactors; condemnats a
mort, se n’alegren com si els fos
donada la vida. Els jueus els ataquen
com si fossin estrangers, els grecs
també els persegueixen; no obstant
això, els mateixos que els avorreixen
no saben dir el motiu de llur odi.



Ho diré breument: el que l’ànima és
per al cos, això són els cristians en el
món (...)».

Antonio Ducay

Bibliografia bàsica

– Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 27-49.

– Francisco, «Raíz humana de la
crisis ecológica», Encíclica Laudato
si’.

– Benet XVI, «El año de la fe. El deseo
de Dios», Audiència, 7.XI.2012.

– Benet XVI, «El año de la fe. Los
caminos que conducen al
conocimiento de Dios», Audiència,
14.XI.2012.



Lectures recomanades

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007, cap. II.

– A. López Quintás, Cuatro filósofos
en busca de Dios, Rialp, Madrid 1989.

[1] J. L. Lorda, La señal de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011, p. 65-66.

[2] Tots tenim una ànima cristiana per
naturalesa.

[3] A. Einstein, Mi visión del mundo,
Barcelona2013.

[4] Benet XVI, Audiència, 7-XI-2012.

[5] Ibídem.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/tema-1-lanhel-
de-deu/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/tema-1-lanhel-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-1-lanhel-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/tema-1-lanhel-de-deu/

	Tema 1. L’anhel de Déu

