
opusdei.org

Sobre la formació
professional (III):
Ciutadans que
treballen amb els
altres

Amb la nostra feina i les
relacions que establim a través
d'ella, contribuïm com a
ciutadans a constituir una
societat –i una història– d'acord
amb la dignitat de la persona i
la cerca de sentit.

15/03/2022



La il·lusió d’un treball ple inclou
habitualment el desig de construir
quelcom de valor i de contribuir a
millorar la societat. El vell conte dels
paletes l’encerta a l’hora de
descriure-ho: en preparar maons, un
pot tenir consciència del seu treball
com a simplement fer maons, pujar
murs o construir catedrals. El nostre
desig és construir catedrals amb la
nostra professió: meravelles
humanes i senyal de la presència de
Déu al món.

El Papa Francesc ens anima així:
“L’ésser humà és capaç de ser per si
mateix agent responsable de la seva
millora material, del seu progrés
moral i del seu desenvolupament
espiritual. El treball hauria de ser
l’àmbit d’aquest múltiple
desenvolupament personal, en què
es posen en joc moltes dimensions de
la vida: la creativitat, la projecció del
futur, el desenvolupament de
capacitats, l’exercici dels valors, la



comunicació amb els altres, una
actitud d’adoració”.[1]

Tanmateix, la situació a molts països
pot ofuscar aquesta visió. En alguns
les condicions laborals són
inhumanes, en d’altres la majoria de
treballs amb prou feines permeten
sobreviure, i a Occident els canvis i
les crisis successives han portat una
situació de precarietat que ha
generat certa visió negativa. La
narrativa dominant o l’experiència
personal poden reduir el treball a
una activitat que necessitem per
sobreviure, però que, sovint, ens fa
infeliços i frustrats. Això afecta
especialment els joves, àmpliament
titulats i capacitats, que difícilment
poden aconseguir treballs que els
permetin sostenir-se i fer projectes
de futur; o es plantegen emigrar per
aconseguir possibilitats millors en un
altre país. De fet, molts busquen
realitzar-se fora de l’àmbit
professional.



En un context així, en què tantes
persones tenen raons serioses i
concretes per afirmar el que acabem
de comentar, el missatge de sant
Josepmaria sobre el treball il·lumina
amb l’esperança de l’Evangeli aquesta
realitat en crisi. El Papa Francesc ho
explica d’aquesta manera: “Els qui
no miren la crisi segons l’Evangeli, es
limiten a fer l’autòpsia d’un cadàver:
miren la crisi, però sense l’esperança
de l’Evangeli, sense la llum de
l’Evangeli. La crisi ens espanta no
només perquè ens hem oblidat
d’avaluar-la com ens convida
l’Evangeli, sinó perquè ens hem
oblidat que l’Evangeli és el primer
que ens posa en crisi. Però si tornem
a trobar el valor i la humilitat de dir
en veu alta que el temps de crisi és
un temps de l’Esperit, llavors, fins i
tot davant de l’experiència de la
foscor, la debilitat, la fragilitat, les
contradiccions, el desconcert, ja no
ens sentirem atabalats, sinó que
mantindrem constantment una



confiança íntima en el fet que les
coses canviaran, que sorgeix
exclusivament de l’experiència d’una
Gràcia amagada en la foscor”.[2]

Aquesta llum de la fe sobre la realitat
humana del treball fa brillar la
veritat originària que l’home va ser
posat al jardí de l’Edèn ut operaretur,
[3] perquè treballés i cooperés amb
Déu a construir el món, a crear vida
social i cultura. En definitiva, el
treball és una realitat positiva i bona,
un àmbit de realització personal i
social, la polleguera de la nostra
santedat “com a vincle d’unió amb
els altres homes i mitjà per
contribuir al progrés de tota la
humanitat, com a font de recursos
per sostenir la mateixa família, com
una ocasió de perfeccionament
personal”.[4]

En aquestes línies ens centrarem en
la projecció social del treball, que
s’expandeix en cercles concèntrics



des del lloc on es desenvolupa,
passant per l’entorn més immediat
(el barri, el poble, la ciutat), per
arribar a la transformació efectiva
del món.

Estimar el món

L’amor al món i el desig de millorar-
lo i portar-lo a Déu és un aspecte
central de la crida vocacional a
l’Obra i es troba en el nucli del seu
missatge. Aquest esperit porta a
percebre una crida ordinària en totes
les circumstàncies de la vida, com
explica sant Josepmaria: “Hem
d’estimar Déu, perquè ara estimem la
seva voluntat, i per tenir desigs de
respondre a les crides que ens
dirigeix a través de les obligacions de
la nostra vida corrent: en els deures
d’estat, en la professió, en la feina, en
la família, en el tracte social, en el
sofriment propi i en el dels altres
homes, en l’amistat, en l’afany de fer
allò que és bo i just”.[5]



Un cop d’ull a les tragèdies, les
injustícies, els sofriments o la
superficialitat que travessen la vida
diària ens podria fer pensar que el
nostre món actual no és “amable”,
almenys mentre no millori. I la
sensació de tenir poques coses per
aportar a aquest canvi ens pot
conduir a tancar-nos en el cercle del
nostre petit món de relacions,
problemes, interessos i projectes.
Allà sentim que almenys podem fer
alguna cosa.

Tanmateix, la consciència que Déu és
el nostre Pare ens empeny a sortir
d’aquesta zona de confort en
recordar el que promet el salm 2: et
daré els pobles per herència.[6] El fill
rep aquesta herència amb el desig de
fer-la fructificar, amb l’optimisme
esperançat de percebre la confiança
del seu Pare i amb el sentit viu de
responsabilitat cap aquest món que
Déu deixa a les nostres mans. Res no
és aliè al cor d’un fill de Déu, perquè



és el món mateix —tot i tots— el que
constitueix aquesta herència.

L’amor al món com a do que Déu
Pare ens confia porta a voler
“conèixer en profunditat el temps en
què vivim, les dinàmiques que el
travessen, les potencialitats que el
caracteritzen, i els límits i les
injustícies, de vegades greus, que
l’afligeixen”.[7] No es tracta d’una
mera comprensió intel·lectual, sinó
de sortir a la trobada de les persones
concretes, amb els seus somnis i
esperances, amb la seva sensibilitat,
necessitats i crítiques. Així, el
coneixement es transforma en
empatia, en escolta, en afany per fer-
se càrrec de l’altre i comprometre’s a
buscar el bé, en amor encarnat. Ho
explica Benet XVI a l’encíclica Caritas
in veritate: “Estimar algú és voler el
seu bé i treballar eficaçment per ell.
Al costat del bé individual, hi ha un
bé relacionat amb la vida social de
les persones: el bé comú. És el bé



d’aquest «tots nosaltres», format per
individus, famílies i grups intermedis
que s’uneixen en comunitat social.
No és un bé que es busca per si
mateix, sinó per a les persones que
formen part de la comunitat social, i
que només en ella poden aconseguir
el seu bé realment i de manera més
eficaç. Desitjar el bé comú i esforçar-
s’hi és exigència de justícia i de
caritat”.[8]

Precisament de l’amor —a Déu, als
altres, al món— brolla la força
santificant i transformadora del
treball, que ens permet contribuir a
construir amb els altres aquest bé de
tots nosaltres des de la posició i
l’aportació específica de la mateixa
professió. El model de l’amor
compassiu pel conciutadà és la
paràbola del bon samarità, explica el
Papa Francesc: “és un text que ens
convida que ressorgeixi la nostra
vocació de ciutadans del propi país i
de tot el món, constructors d’un nou



vincle social.[9] En glossar-la, posa en
relleu que fins i tot “el bon samarità
va necessitar l’existència d’un hostal
que li permetés resoldre el que ell
només en aquell moment no estava
en condicions d’assegurar”:[10] és el
treball el que ens permet contribuir a
solucionar les necessitats humanes.

Una manera de ser al món

La mentalitat laical té com a
fonament la consideració que el
treball, les relacions socials i
polítiques, el lleure, etc., són lloc de
trobada amb Déu i tasca pròpia del
cristià corrent. Més encara, el treball
és precisament la manera específica
que cada persona té de cuidar
l’herència i de col·laborar en la
construcció de la societat. La nostra
vida seria molt diferent sense
agricultors, mestres, transportistes,
enginyers o guionistes. Així ho
expressava sant Josepmaria: “El
treball és el vehicle a través del qual



l’home s’insereix en la societat, el
mitjà pel qual s’acobla en el conjunt
de les relacions humanes,
l’instrument que li assigna un lloc en
la convivència dels homes. El treball
professional i l’existència al món són
dues cares de la mateixa moneda,
són dues realitats que s’exigeixen
mútuament, sense que sigui possible
entendre l’una al marge de l’altra”.[11]

Aquest lloc propi, en què Déu espera
cadascú, és àmbit privilegiat per
desplegar la llibertat com a capacitat
de generar coses bones amb els altres
i per als altres, que també ho són per
a un mateix. “Tornem a promoure el
bé, per a nosaltres mateixos i per a
tota la humanitat, i així caminarem
junts cap a un creixement genuí i
integral”.[12] A la perruqueria, a
l’oficina, a l’aula, a l’hort o al
camerino, és en l’avui i l’ara del
treball que s’exerceix on sorgeix la
pregunta decisiva: quin és, Senyor, el
bé que Tu esperes de mi? I aquest



mateix afany per buscar la perfecció
cristiana en la professió, per donar
“bon exemple de cadascú al seu lloc,
és ja buscar el bé de tota la
humanitat”.[13]

Alhora, no és difícil adonar-se que fer
el bé és una tasca que supera els
individus singulars; més encara, és
una tasca comuna, una lluita
compartida, com ens ha fet entendre
la pandèmia i explica el Papa: 
“Ningú no pot afrontar la vida
aïlladament. Cal una comunitat
que ens sostingui, que ens ajudi i
en la qual ens ajudem els uns als
altres a mirar endavant. Que n’és
d’important somiar junts! Sols, es
corre el risc de tenir miratges, en els
quals veus el que no hi ha; els somnis
es construeixen junts. Somiem com
una única humanitat, com caminants
de la mateixa carn humana, com a
fills d’aquesta mateixa terra que ens
acull a tots, cada un amb la riquesa
de la seva fe o de les seves



conviccions, cadascun amb la seva
pròpia veu, tots germans”.[14] I
l’experiència ens confirma que fer el
bé junts trenca la barrera de les
diferències ideològiques, els estils de
vida diferents o la falta de fe.

Sempre hi haurà institucions a
l’Església orientades a l’assistència, i
tots com a cristians estem cridats a
ser el bon samarità que es para
davant del germà ferit. Però com a
laics tenim la missió irrenunciable de
ser presents als llocs on es configura
la societat, especialment aquells
relacionats amb la nostra professió.
Un arquitecte, per exemple, es pot
manifestar contra la contaminació,
votar un partit favorable a la família
i fer voluntariat amb els sensesostre
de la seva ciutat. Però si treballa en
el camp de l’urbanisme, és
insubstituïble per crear, amb els seus
col·legues, entorns més verds,
intergeneracionals, segurs, amb
serveis bàsics, ben comunicats, amb



espais comuns, etc., de manera que
influeixi directament en la qualitat
de l’aire, les relacions familiars i
l’accés a l’habitatge.

Amb caritat i justícia

Aquesta manera cristiana de ser i
estar al món, treballant amb els
altres i per als altres, porta dintre seu
el potencial transformador més gran
de la societat: la fe “que il·lumina les
nostres consciències, incitant-nos a
participar amb totes les forces en les
vicissituds i en els problemes de la
història humana. En aquesta
història, que es va iniciar amb la
creació del món i que acabarà amb la
consumació dels segles, el cristià no
és un home sense pàtria. És un
ciutadà de la ciutat dels homes, amb
l’ànima plena del desig de Déu”.[15]

Si posem el focus en l’àmbit del
treball, ens hem de preguntar quines
característiques de la manera
cristiana són les promotores més



eficaces d’aquesta transformació. La
resposta seria àmplia, però hi ha
dues virtuts que hi aporten un valor
especial: la caritat i la justícia, vistes
en la seva dimensió social. Ambdues
es tradueixen en un ventall
d’actituds que actualment gaudeixen
de reconeixement com a valors
imprescindibles per tirar endavant
una empresa comuna, i que la
doctrina social de l’Església proposa.
Aquests ensenyaments ofereixen
orientacions que il·luminen amb la
llum de la veritat de l’Evangeli les
possibles maneres d’actuar en les
situacions socials, culturals, etc. més
diverses, i que es manifesten en
algunes actituds com les següents.

L’amistat social, la solidaritat i la
participació porten a “construir
relacions que vagin més enllà del
mer treball i que enforteixin els
vincles de bé”.[16] Així ho expressava
sant Josepmaria en una carta del
1939 sobre la missió del cristià en la



vida social: “Un cristià no pot ser
individualista, no es pot desentendre
dels altres, no pot viure egoistament,
d’esquena al món: és essencialment
social, membre responsable del Cos
Místic de Crist”.[17]

La promoció del desenvolupament
humà integral —de tots els homes i
de tot l’home— suposa la llibertat
responsable de la persona i els
pobles, ja que cap estructura no pot
garantir aquest desenvolupament
des de fora i per damunt de la
responsabilitat humana.[18] La
cooperació neix de la convicció que
no és possible trobar la solució als
problemes des d’una sola
perspectiva, i porta a l’obertura
proactiva, al treball en equip —
també amb els que no pensen com
nosaltres— i al diàleg sincer.

La justícia és donar a l’altre el que és
seu, el que li correspon d’acord amb
el seu ésser i el seu obrar. És la



primera via de la caritat i
inseparable d’aquesta[19] i, alhora,
reclama una lògica superior, ja que
la societat no es pot promoure només
mitjançant relacions justes de drets i
deures, sinó, abans i millor, amb
relacions de gratuïtat, de
misericòrdia i de comunió.[20]

La transparència, l’honestedat i la
responsabilitat com a valors socials,
[21] encara que puguin crear
desavantatges a curt termini —els
propis de qui assumeix el risc de
confiar en els altres—, són
fonaments sòlids per crear un
ambient i una manera de treballar
que crida a compartir els deures
recíprocs, mobilitzant així molt més
que la mera reivindicació de drets.[22]

Les possibilitats són infinites, segons
les circumstàncies de cadascú. La
participació en les associacions
professionals, el mentoring de noies
en STEM, els projectes col·laboratius 



open source o l’alfabetització
d’adults, per exemple, poden ser
iniciatives promogudes amb els
col·legues. La priorització de la
recerca de les malalties oblidades, els
serveis pro bo a causes rellevants,
l’aposta per un procés industrial més
net, el rebuig de suborns o la millora
de les condicions de treball poden ser
iniciatives que es promoguin dins de
l’empresa o la institució en què un
treballa.

Transformar l’entorn en el treball

L’amor al món, unit a la consciència
de la mateixa llibertat i
responsabilitat, porten al compromís
en el treball d’un mateix i des
d’aquest en la millora de la societat.
El treball no és simplement un lloc
per a l’«autorealització» individual,
sinó una plataforma des de la qual es
pot desplegar, en tota la seva
amplitud, la sol·licitud humana i
cristiana pel proïsme i per les



condicions socials que en fan
possible el desenvolupament.[23]

Afrontar el treball com a mitjà per
contribuir al progrés de la humanitat
és, en primer lloc, contribuir a la
humanització del mateix entorn
laboral. La primera resolució de
problemes es produeix en l’entorn
més proper.[24] Per exemple, davant
de situacions de conflicte que
sorgeixen en el treball com en tota
relació humana, és crucial no deixar-
se dominar per aquests ni que acabi
imperant el que el Papa Francesc
anomena la lògica del conflicte,[25]

que sempre busca culpables als quals
estigmatitzar i menysprear i justos
als quals justificar: “Quan ens
aturem en la conjuntura conflictiva,
perdem el sentit de la unitat
profunda de la realitat”.[26]

Els entorns del treball també
reclamen un afany constant i decidit
per estimar, procurant interessar-se



per cada persona, per les seves
necessitats, ja que tots som pobres,
mancats d’alguna cosa “no només en
termes materials, sinó també en
termes espirituals, emocionals i
morals”.[27] L’experiència personal de
l’amor de Déu, de la família, de les
amistats, ens ho facilita.

Tot el que hem comentat es pot fer
realitat d’una infinitat de maneres
concretes: donar suport a una
col·lega que està esperant un fill o a
qui té a càrrec seu una persona
anciana o dependent; fer favors que
no comportin un benefici; celebrar
els aniversaris; passar per alt petites
diferències; comportar-se amb
lleialtat i no criticar.

Aquesta humanització de l’entorn
proper també comporta identificar
els problemes, assumir-los en
primera persona, procurar «ofegar el
mal en abundància de bé», cobrir
deficiències, multiplicar les



iniciatives que desenvolupin o
reorientin les energies implícites en
la situació que cal millorar.[28]

D’aquesta manera se supera la
perspectiva individualista i
utilitarista i s’aconsegueixen
descobrir, amb la mirada purificada
per la caritat, “convergències
singulars i possibilitats concretes de
solució, sense renunciar a cap
component fonamental de la vida
humana”.[29]

És molt el que queda per fer i potser,
com Moisès, defallim en l’afany. Val
la pena tenir present la conclusió de
l’encíclica Caritas in veritate: “El
desenvolupament necessita cristians
amb els braços aixecats cap a Déu en
oració, cristians conscients que
l’amor ple de veritat, caritas in
veritate, del qual procedeix l’autèntic
desenvolupament, no és el resultat
del nostre esforç sinó un do. Per això,
també en els moments més difícils i
complexos, a més d’actuar amb



sensatesa, hem de referir-nos per
damunt de tot al seu amor. El
desenvolupament comporta atenció
a la vida espiritual, tenir en compte
seriosament l’experiència de fe en
Déu, de fraternitat espiritual en Crist,
de confiança en la Providència i en la
Misericòrdia divina, d’amor i perdó,
de renúncia a un mateix, d’acollida
del proïsme, de justícia i de pau. Tot
això és indispensable per a
transformar els «cors de pedra» en
«cors de carn» (Ez 36, 26), i fer així la
vida terrenal més «divina» i, per tant,
més digna de l’home”.[30]

[1] Francesc, Laudato si’, núm. 127.

[2] Francesc, Discurs a la cúria romana
amb motiu de les felicitacions
nadalenques, 21.12.2020, núm. 6.

[3] Gn 2, 15.



[4] Sant Josepmaria, Carta núm. 14,
del 15 d’octubre del 1948, núm. 4.

[5] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 17.

[6] Cf. Sl 2, 8: Demana-m’ho, i et daré
els pobles per herència, posseiràs el
món d’un cap a l’altre.

[7] Fernando Ocáriz, Missatge, 7 de
juliol del 2017.

[8] Benet XVI, Caritas in veritate, núm.
7.

[9] Francesc, Fratelli tutti, núm. 66.

[10] Ibídem, núm. 165.

[11] Sant Josepmaria, Carta núm. 11,
del 6 de maig del 1945, núm. 13.

[12] Francesc, Fratelli tutti, núm. 113.

[13] Sant Josepmaria, Carta núm. 3, del
9 de gener del 1932, núm. 4



[14] Francesc, Fratelli tutti, núm. 8.

[15] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 99.

[16] Francesc, Discurs als membres de
l’escola cardenalícia i de la cúria
romana amb motiu de les felicitacions
nadalenques, 23.12.2021.

[17] Sant Josepmaria, Carta núm. 5, del
2 d’octubre del 1939, núm. 37.

[18] Cf. Benet XVI, Caritas in veritate,
núm. 17.

[19] Cf. Benet XVI, Caritas in veritate,
núm. 6.

[20] Ibídem.

[21] Cf. Benet XVI, Caritas in veritate,
núm. 36.

[22] Ibídem, núm. 43.

[23] Cf. Ana Marta González, “Mundo y
condición humana en san Josemaría



Escrivá. Claves cristianas para una
filosofía de las ciencias sociales”. A: 
Romana, núm. 65, juliol-desembre
del 2017.

[24] Cf. Sant Josepmaria, Converses,
núm. 10: Veiem en el treball —en la
noble fatiga creadora dels homes— no
solament un dels valors humans més
alts, mitjà imprescindible per al
progrés de la societat i per a
l’ordenament cada cop més just de les
relacions entre els homes, sinó també
un signe de l’amor de Déu a les seves
criatures i de l’amor dels homes entre
si i envers Déu: un mitjà de perfecció,
un camí de santedat.

[25] Francesc, Discurs als membres de
l’escola cardenalícia i de la cúria
romana amb motiu de les felicitacions
nadalenques, 23.12.2021, núm. 7.

[26] Francesc, Exhort. ap. Evangelii
Gaudium, núm. 226.



[27] Francesc, Discurs als membres de
l’escola cardenalícia i de la cúria
romana amb motiu de les felicitacions
nadalenques, 23.12.2021.

[28] Cf. Ana Marta González, “Mundo y
condición humana en san Josemaría
Escrivá. Claves cristianas para una
filosofía de las ciencias sociales”. A: 
Romana, núm. 65, juliol-desembre
del 2017.

[29] Ibídem, núm. 32.

[30] Ibídem, núm. 79.

Susana López

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/sobre-la-
formacio-professional-iii-ciutadans-que-

treballen-amb-els-altres/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/sobre-la-formacio-professional-iii-ciutadans-que-treballen-amb-els-altres/
https://opusdei.org/ca-es/article/sobre-la-formacio-professional-iii-ciutadans-que-treballen-amb-els-altres/
https://opusdei.org/ca-es/article/sobre-la-formacio-professional-iii-ciutadans-que-treballen-amb-els-altres/
https://opusdei.org/ca-es/article/sobre-la-formacio-professional-iii-ciutadans-que-treballen-amb-els-altres/

	Sobre la formació professional (III): Ciutadans que treballen amb els altres

