
opusdei.org

Sentit de missió (II):
«Estem cridats a
millorar el món i la
cultura del nostre
temps»

El dinamisme propi de
l’apostolat és la caritat, que és
do diví: «en un fill de Déu,
amistat i caritat són una sola
cosa: llum divina que dona
calor» (Forja, 565). L’Església
creix per mitjà de la caritat dels
seus fidels i, només després,
arriben l’estructura i
l’organització, com fruits
d’aquesta caritat i per estar al
seu servei.



18/07/2019

Amb traços vius sant Lluc descriu la
vida dels primers creients a
Jerusalem després de Pentecosta:
«Cada dia eren constants a assistir
unànimement al culte del temple. A
casa, partien el pa i prenien junts el
seu aliment amb joia i senzillesa de
cor. Lloaven Déu i eren ben vistos de
tot el poble. I cada dia el Senyor
afegia a la comunitat els qui acollien
la salvació (Act. 2, 46-47)». Amb tot,
aviat arribarien les contradiccions: la
presó de Joan i Pere, el martiri
d’Esteve i, finalment, la persecució
oberta.

En aquest marc, precisament,
l’evangelista narra una mica
sorprenent: «Els qui s’havien
dispersat van anar pertot arreu
anunciant la bona nova de la
Paraula» (Act. 8, 4). A qualsevol li



crida l’atenció que, en moments en
què la seva vida estava seriosament
en perill, no renunciessin a
continuar anunciant la Salvació. I no
és un esdeveniment aïllat, sinó que
reflecteix un dinamisme constant.
Una mica més endavant hi ha una
notícia similar: «Els qui s’havien
dispersat amb motiu de la persecució
que va seguir a la mort d’Esteve, van
arribar fins a Fenícia, Xipre i
Antioquia, sense predicar la paraula
a ningú més que als jueus» (Act. 11,
19). Què movia aquells primers fidels
a parlar del Senyor a qui trobaven,
fins i tot en el mateix moment en què
fugien d’una persecució? Els mou
l’alegria que han trobat i que els
omple el cor: «A vosaltres, doncs, us
anunciem allò que hem vist i sentit,
perquè també vosaltres tingueu
comunió amb nosaltres» (1 Jn 1, 3).
Ho anuncien, senzillament, «perquè
la vostra joia sigui completa» (1 Jn 1,
4). L’Amor que s’ha creuat al seu
camí... l’han de compartir. L’alegria



és contagiosa. I això, no ho podríem
viure també els cristians d’avui?

La via de l’amistat

Un detall d’aquesta escena del llibre
dels Actes és molt significatiu. Entre
aquells que s’havien dispersat «n’hi
havia alguns de Xipre i de Cirene
que, en arribar a Antioquia,
anunciaven també als grecs la bona
nova de Jesús, el Senyor» (Act. 11,
20). Els cristians no es movien en
cercles especials, ni esperaven
arribar a llocs idonis per anunciar la
Vida i la Llibertat que havien rebut.
Cadascú compartia la seva fe amb
naturalitat, en l’ambient que li era
més proper, amb les persones que
Déu posava al seu camí. Com Felip
amb l’etíop que tornava de
Jerusalem, com el matrimoni
d’Aquila i Priscila amb el jove Apol·lo
(cf. Act. 8, 26-40; 18, 24-26). L’Amor
de Déu que omplia el seu cor els
portava a preocupar-se per totes



aquestes persones, a compartir-hi
aquell tresor «que ens fa grans i que
pot fer més bons i feliços a qui el
reben».[1] Si partim de la proximitat
amb Déu, ens podrem adreçar als qui
ens són més propers per compartir el
que vivim. Més encara, ens voldrem
apropar a més i més gent, per
compartir-hi la Vida nova que el
Senyor ens dona. D’aquesta manera,
ara com llavors, es podrà dir que «la
mà del Senyor era amb ells, un gran
nombre de persones van creure i es
convertiren al Senyor» (Act., 11, 21).

Una segona idea que podem
considerar en vista de la història és
que, més que per una acció
estructural i organitzada, l’Església
creixia —i creix— per mitjà de la
caritat dels seus fidels. L’estructura i
l’organització arribarien més tard,
precisament com a fruit d’aquesta
caritat i al seu servei. En la història
de l’Obra hem vist quelcom similar.
Els qui primer van seguir sant



Josepmaria estimaven els altres amb
un afecte sincer, i aquest era
l’ambient en què el missatge de Déu
es va anar obrint camí. Com s’explica
de la primera Residència: «“Els de
Luchana 33” eren amics units pel
mateix esperit cristià que transmetia
el Pare. Per això, qui es va trobar a
gust en l’ambient format entorn de
Josep Maria i de les persones que
eren al seu costat, va tornar. De fet, si
bé un anava al pis de Luchana per
invitació, s’hi quedava per amistat».
[2]

Ens fa bé recordar aquests aspectes
de la història de l’Església i de l’Obra
quan, amb el creixement que han
tingut al llarg dels anys, hi ha el risc
que confiem més en les obres
d’apostolat que en la labor que pot
fer cadascuna o cadascun. El Pare
ens ho ha volgut recordar
últimament: «Les circumstàncies
actuals de l’evangelització fan encara
més necessari, si es pot, donar



prioritat al tracte personal, a aquest
aspecte relacional que és al centre de
la manera de fer apostolat que sant
Josepmaria va trobar en els relats
evangèlics».[3]

En realitat, és natural que sigui així.
Si el dinamisme propi de l’apostolat
és la caritat que és do de Déu, «en un
fill de Déu, amistat i caritat són una
sola cosa: llum divina que dona
calor».[4] L’amistat és amor i, per a
un fill de Déu, és autèntica caritat.
Per això, no es tracta d’intentar tenir
amics per fer apostolat, sinó que
amistat i apostolat són
manifestacions d’un mateix amor.
Més encara, «l’amistat mateixa és
apostolat; l’amistat mateixa és un
diàleg, en el qual donem i rebem
llum; en el qual sorgeixen projectes,
en un mutu obrir-se horitzons; en el
qual ens alegrem pel que és bo i ens
basem en el que és difícil; en el qual
ho passem bé, perquè Déu ens vol
contents».[5] No està de més que ens



preguntem: com cuido els meus
amics?; hi comparteixo l’alegria que
procedeix de saber com soc
d’important per a Déu? I, d’altra
banda, intento arribar a més gent, a
persones que potser mai no han
conegut un creient, per apropar-les a
l’Amor de Déu?

A les cruïlles del món

«Perquè si evangelitzo, no és per a mi
motiu de glòria, ja que és un deure
que m’incumbeix. Ai de mi si no
evangelitzés!» (1 Co 9, 16). Aquestes
paraules de sant Pau són un reclam
continu per a l’Església. De la
mateixa manera, la seva consciència
d’haver estat cridat per Déu per a
una missió és un model sempre
actual: «Si m’ho hagués triat, tindria
dret a un salari; però no ho he triat:
és un encàrrec que tinc confiat.» (1
Co 9, 17). L’apòstol de la gent era
conscient d’haver estat cridat per
portar el nom de Jesucrist «davant



les nacions paganes i els seus reis, i
davant els israelites» (Act. 9, 15), i per
això tenia una santa urgència per
arribar a tots ells.

Quan, en el seu segon viatge, l’Esperit
Sant el va conduir a Grècia, el cor de
Pau es dilatava i s’encenia a mesura
que percebia la set de Déu al seu
voltant. A Atenes, mentre esperava
els seus companys, que s’havien
quedat a Berea, explica sant Lluc que
«s’indignava de veure la ciutat plena
d’ídols» (Act. 17, 16). Es va dirigir en
primer lloc —com solia fer— a la
Sinagoga. Però li va semblar poc, i
quan va poder va anar també a
l’Àgora, fins que els mateixos
atenesos li van demanar que es
dirigís a tothom per exposar
«aquesta doctrina nova que tu
ensenyes» (Act. 17, 19). I així, a
l’Areòpag d’Atenes, on hi havia els
corrents de pensament més actuals i
influents, Pau va anunciar el nom de
Jesucrist.



Com l’apòstol, també nosaltres
«estem cridats a contribuir, amb
iniciativa i espontaneïtat, a millorar
el món i la cultura del nostre temps,
de manera que s’obrin als plans de
Déu per a la humanitat: cogitationes
cordis eius, els plans del Senyor
persisteixen, manté per sempre els
propòsits del seu cor (Sal 33 [32],
11)».[6] És natural que en molts fidels
cristians neixi el desig d’arribar als
llocs que «tenen gran incidència per
a la configuració futura de la
societat».[7] Fa dos mil anys, eren
Atenes i Roma. Avui, quins són
aquests llocs? Hi ha en ells cristians
que puguin ser «el perfum que
Crist» (2 Co 2, 15)? I nosaltres, no
podríem fer alguna cosa per apropar-
nos a aquells llocs, que sovint ni tan
sols són llocs físics? Pensem en els
grans espais en què moltes persones
prenen decisions importants, vitals
per a la seva vida... però pensem
també en aquests mateixos centres
de la nostra ciutat, del nostre barri,



del nostre lloc de treball. Quantes
coses pot fer, en aquests llocs, la
presència de qui promou una visió
més justa i solidària de l’ésser humà,
que no distingeix entre rics o pobres,
sans o malalts, locals o estrangers,
etc.

Ben pensat, tot això forma part de la
missió pròpia dels fidels laics a
l’Església. Tal com va proposar el
Concili Vaticà II, «Déu els crida a
complir la seva pròpia comesa, a fi
que, guiats per l’Esperit de l’Evangeli,
ajudin com un llevat de dins estant a
la santificació del món i d’aquesta
manera, resplendint abans de tot pel
testimoniatge de la seva vida, fe,
esperança i amor, revelin el Crist als
altres homes».[8] Aquesta crida,
comuna a tots els fidels laics, es
concreta de manera particular en els
qui hem rebut la vocació a l’Opus
Dei. Sant Josepmaria descrivia
l’apostolat de les seves filles i fills
com «una injecció intravenosa al



torrent circulatori de la societat».[9]
Els veia preocupats de «dur Crist a
tots els àmbits on es desenvolupen
les labors humanes: a la fàbrica, al
laboratori, al treball de la terra, al
taller de l’artesà, als carrers de les
grans ciutats i a les senderes de
muntanya»,[10] posant-lo, amb la
seva tasca, «al cim de totes les
activitats de la terra».[11]

Amb el desig de mantenir viu aquest
tret constitutiu de l’Obra, el Pare ens
animava, en la seva primera carta
com a prelat, a «promoure en tots
una gran il·lusió professional: als que
encara són estudiants i han d’allotjar
grans desitjos de construir la societat,
i als que exerceixen una professió;
convé que, amb rectitud d’intenció,
fomentin la santa ambició d’arribar
lluny i de deixar empremta».[12] No
es tracta d’«estar a l’última» per una
pruïja d’originalitat, sinó de prendre
consciència del fet que, per als fidels
de l’Opus Dei, «estar al dia,



comprendre el món modern, és una
cosa natural i instintiva, perquè són
ells —juntament amb els altres
ciutadans, iguals que ells— els qui
fan néixer aquest món i li donen la
seva modernitat».[13] És una tasca
bonica, que exigeix de nosaltres un
afany constant per sortir del nostre
petit món i aixecar els ulls a l’horitzó
immens de la Salvació: el món sencer
espera la presència vivificant dels
cristians! Nosaltres, en canvi,
«quantes vegades ens sentim
temptats a quedar-nos en la
comoditat de la vora! Però el Senyor
ens crida per navegar mar endins i
calar les xarxes en aigües més
profundes (cf. Lc 5, 4). Ens convida a
gastar la nostra vida al seu servei.
Aferrats a ell ens animem a posar
tots els nostres carismes al servei
dels altres. Tant de bo ens sentim
compel·lits pel seu amor (cf. 2 Co 5,
14) i puguem dir amb sant Pau: Ai de
mi si no anunciés l’evangeli!» (1 Co 9,
16)».[14]



Disponibilitat per fer l’Obra

Amb el desig de portar la Salvació a
moltes persones, al cor de l’apòstol hi
ha «la preocupació per totes les
esglésies» (cf. 2 Co 11, 28). A l’Església
hi ha hagut necessitats des del
principi: el llibre dels Actes explica
com Bernabé «es va vendre un camp
que posseïa i va portar els diners als
peus dels apòstols» (Act. 4, 37); sant
Pau recorda en moltes de les seves
cartes la col·lecta que preparava per
als cristians de Jerusalem. L’Obra no
ha estat, tampoc en aquest punt, una
excepció. Tot just una setmana
després d’arribar per primera
vegada a Roma, el 30 de juny de 1946,
sant Josepmaria escrivia per carta als
membres del Consell General, que
llavors era a Madrid: «Jo penso anar
a Madrid com més aviat millor i
tornar a Roma. Cal preparar —
Ricard!—[15] sis-centes mil pessetes,
també amb tota urgència. Això, amb
els nostres grans conflictes



econòmics, sembla cosa de bojos.
Tanmateix, és imprescindible
adquirir casa aquí».[16] Les
necessitats econòmiques en relació
amb les cases de Roma no havien fet
més que començar, i, com els
primers cristians, tothom a l’Obra les
veien com una cosa molt pròpia. En
els últims anys, monsenyor Xavier
solia explicar amb emoció la història
dels dos sacerdots que van arribar a
l’Uruguai per començar la labor de
l’Opus Dei. Després d’un temps al
país, van rebre un donatiu
important, que els hagués tret del
conflicte en què es trobaven.
Tanmateix, no van dubtar ni un
moment a enviar-lo íntegrament a
les cases de Roma.

Les necessitats materials no van
acabar en vida de sant Josepmaria,
sinó que van durar —i duraran—
sempre. Gràcies a Déu, les labors es
multipliquen per tot el món i, a més,
cal pensar en el manteniment de les



que ja existeixen. Per això, és
igualment important que es
mantingui viu el sentit comú de
responsabilitat davant d’aquestes
necessitats. Com ens recorda el Pare,
«el nostre amor a l’Església ens
mourà a procurar recursos per al
desenvolupament de les labors
apostòliques».[17] No és qüestió
només que hi posem de la nostra
part, sinó sobretot que aquest esforç
neixi de l’amor que tenim a l’Obra.

El mateix es podria dir d’una altra
manifestació meravellosa de la
nostra fe en l’origen diví de la crida
pròpia a fer l’Opus Dei a la terra.
Coneixem bé l’alegria que a sant
Josepmaria li donava l’entrega alegre
que veia en les seves filles i en els
seus fills. En una de les seves últimes
cartes, va agrair al Senyor que
haguessin viscut una «disponibilitat
total —dins dels deures del seu estat
personal, al món— per al servei de
Déu en l’Obra».[18] Els moments



d’incertesa i contestació que es
vivien a l’Església i al món feien
brillar amb una llum molt especial
aquesta entrega generosa: «joves i
menys joves han anat d’un costat a
l’altre amb la naturalitat més gran, o
han perseverat fidels i sense
cansament al mateix lloc; han
canviat d’ambient si es necessitava,
han suspès un treball i han posat el
seu esforç en una labor diferent que
interessava més per motius
apostòlics; han après coses noves,
han acceptat gustosament ocultar-se
i desaparèixer, deixar pas als altres:
pujar i baixar».[19]

En efecte, encara que la labor
principal de l’Obra sigui l’apostolat
personal de cadascun dels seus
fidels,[20] no s’ha d’oblidar que
promou també, de manera
corporativa, algunes activitats
socials, educatives i benèfiques. Són
manifestacions diferents del mateix
amor ardent que Déu ha posat als



nostres cors. A més, la formació que
dona l’Obra requereix «una certa
estructura»,[21] reduïda, però
imprescindible. El mateix sentit de
missió que ens porta a apropar-nos a
moltes persones, i a intentar ser
llevat en els centres de decisió de la
vida humana, manté en nosaltres
una sana preocupació per aquestes
necessitats de tota Obra.

Molts fidels de l’Opus Dei —
celibataris i casats— treballen en
labors apostòliques de tipus molt
diferent. Alguns s’ocupen de les
tasques de formació i govern de
l’Obra. Encara que no constitueixen
l’essència de la seva vocació, estar
oberts a aquests encàrrecs forma
part de la seva manera concreta de
ser Opus Dei. Per això, el Pare els
anima a tenir, amb una «gran il·lusió
professional», «una disponibilitat
activa i generosa per dedicar-se quan
calgui, amb aquesta mateixa il·lusió
professional, a les tasques de



formació i govern».[22] No es tracta
d’acceptar aquestes tasques com un
encàrrec imposat, que no té res a
veure amb la vida mateixa. Al
contrari, és una cosa que neix de la
consciència d’haver estat cridats per
Déu per a una tasca gran i, com sant
Pau, de voler-se fer «esclau de tots
per guanyar-ne tants com pugui» (1
Co 9, 19). Aquestes tasques són, de
fet, una «labor professional, que
exigeix una capacitació específica i
acurada».[23] Per això, quan
s’accepten encàrrecs d’aquest tipus
es reben amb sentit de missió, per
viure’ls amb el desig d’aportar-hi
cadascú el seu gra de sorra. I per la
mateixa raó, no els han de treure del
món, sinó que, si escau, serà la
manera en què estiguin al mig del
món, i el reconciliïn amb Déu, i la 
polleguera entorn de la qual giri la
seva santificació.

En la primera Església, els creients
tenien «un sol cor i una sola



ànima» (Act. 4, 32). Vivien pendents
els uns dels altres, amb una
fraternitat encantadora: «Quan algú
és feble, jo també m’hi sento. Si fan
caure algú, tot jo m’encenc. (2 Co 11,
29). Des del lloc en què havien trobat
l’alegria de l’Evangeli, omplien el
món de llum. Tots sentien la
preocupació d’apropar moltes
persones a la Salvació cristiana. Tots
volien col·laborar en la labor dels
apòstols: amb la seva vida entregada,
amb la seva hospitalitat, amb ajuts
materials, o posant-se al seu servei,
com els companys de viatge de Pau.
No és un quadre del passat, sinó una
meravellosa realitat, que veiem
encarnada en l’Església i en l’Obra, i
que estem cridats a encarnar avui,
amb tota l’actualitat de la nostra
lliure correspondència amb el do de
Déu.

Lucas Buch



[1] Papa Francesc, Ex. Ap. Gaudete et
Exultate, 19.III.2018, núm. 131.

[2] J. L. González Gullón, DYA –La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid, p. 196.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14.II.
2017, núm. 9.

[4] Sant Josepmaria, Forja, núm. 565.

[5] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.2018,
núm. 14.

[6] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14.II.
2017, núm. 8.

[7] Ibídem, núm. 29.

[8] Concili Vaticà II, Const. dogm. 
Lumen gentium, núm. 31.

[9] Sant Josepmaria, Instrucció, 19.III.
1934, núm. 42.



[10] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 105.

[11] Ibídem, núm. 183.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14.II.
2017, núm. 8.

[13] Sant Josepmaria, Converses,
núm. 26.

[14] Papa Francesc, Ex. Ap. Gaudete
et Exultate, 19.III.2018, núm. 130.

[15] Ricardo Fernández Vallespín era
llavors l’administrador general de
l’Obra i, per tant, qui tenia l’encàrrec
de vetllar per les necessitats
econòmiques.

[16] A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III, Rialp,
Madrid, p. 45.

[17] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14.II.
2017, núm. 8.



[18] Sant Josepmaria, Carta 14-
II-1974, núm. 5.

[19] Ídem.

[20] Sant Josepmaria, Converses,
núm. 51.

[21] Ibídem, núm. 63.

[22] F. Ocáriz, Carta, 14.II.2017, núm.
8.

[23] Sant Josepmaria, Carta 29.IX.
1957, núm. 9.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/sentit-de-
missio-ii-estem-cridats-a-millorar-el-
mon-i-la-cultura-del-nostre-temps/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/sentit-de-missio-ii-estem-cridats-a-millorar-el-mon-i-la-cultura-del-nostre-temps/
https://opusdei.org/ca-es/article/sentit-de-missio-ii-estem-cridats-a-millorar-el-mon-i-la-cultura-del-nostre-temps/
https://opusdei.org/ca-es/article/sentit-de-missio-ii-estem-cridats-a-millorar-el-mon-i-la-cultura-del-nostre-temps/
https://opusdei.org/ca-es/article/sentit-de-missio-ii-estem-cridats-a-millorar-el-mon-i-la-cultura-del-nostre-temps/

	Sentit de missió (II): «Estem cridats a millorar el món i la cultura del nostre temps»

