
opusdei.org

Seguint les petjades
del Senyor

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Seguint les petjades del
Senyor" publicada a "Amics de
Déu" i pronunciada el 3 d'abril
de 1955.

24/08/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

https://soundcloud.com/opusdei-international/08-seguint-les-petjades-del-senyormp3?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/28015221
https://youtu.be/Am70ool6258


Ego sum via, veritas et vita.[1] Jo sóc
el camí, la veritat i la vida. Amb
aquestes inequívoques paraules, el
Senyor ens ha mostrat quina és la
sendera que mena a la felicitat
eterna. Ego sum via: Ell és l’únic
viarany que enllaça el Cel amb la
terra. Ho declara a tots els homes,
però especialment ens ho recorda als
qui, com tu i com jo, li hem dit que
estem decidits a prendre’ns
seriosament la nostra vocació de
cristians, de manera que Déu es trobi
sempre present en els nostres
pensaments, en els nostres llavis i en
totes les accions nostres, també en
aquelles més ordinàries i corrents.

Jesús és el camí. Ell ha deixat en
aquest món les petjades clares dels
seus passos, senyals indelebles que ni
el desgast dels anys ni la perfídia de
l’enemic no han aconseguit
d’esborrar. lesus Christus heri, et
hodie; ipse et in saecula.[2] Com
m’agrada de recordar-ho!: Jesucrist,



el mateix que ahir era per als
Apòstols i la gent que el cercava, viu
avui per a nosaltres, i viurà pels
segles. Som els homes els qui de
vegades no arribem a descobrir-ne el
rostre, perennement actual, perquè
mirem amb ulls cansats o tèrbols.
Ara, en començar aquesta estona
d’oració al costat del Sagrari,
demana-li, com el cec de l’Evangeli: 
Domine, ut videam!,[3] Senyor, que hi
vegi!, que s’empleni la meva
intel·ligència de llum i que la paraula
de Crist penetri en la meva ment; que
arreli en la meva ànima la seva Vida,
perquè em transformi en vista a la
Glòria eterna.

El camí del cristià

Que transparent que resulta
l’ensenyança de Crist! Com de
costum, obrim el Nou Testament, en
aquesta ocasió pel capítol XI de sant
Mateu: apreneu de mi, que sóc
mansuet i humil de cor.[4] T’hi fixes?



Hem d’aprendre d’Ell, de Jesús, el
nostre únic model. Si vols tirar
endavant prevenint ensopegades i
esgarriaments, no has de fer més que
anar per on Ell va anar, posar els
peus sobre l’empremta de les seves
petjades, endinsar-te en el seu Cor
humil i pacient, beure de la deu dels
seus manaments i afectes; en un mot,
t’has d’identificar amb Jesucrist, has
de mirar de convertir-te de debò en
un altre Crist entre els teus germans
els homes.

Perquè ningú no se senti enganyat,
llegirem una altra cita de sant Mateu.
En el capítol XVI, el Senyor encara
precisa més la seva doctrina: si algú
vol venir darrera meu, que es negui a
si mateix, que prengui la seva creu i
que em segueixi.[5] El camí de Déu és
de renúncia, de mortificació, de
donació de si mateix, però no és de
tristesa ni d’apocament.



Repassa l’exemple de Crist, des del
bressol de Betlem fins al tron del
Calvari. Considera la seva abnegació,
les seves privacions: fam, set, fatiga,
calor, son, maltractaments,
incomprensions, llàgrimes...;[6] i la
seva alegria de salvar la humanitat
entera. M’agradaria que ara
gravessis profundament en el teu
pensament i en el teu cor ―per tal
que hi meditis molts cops, i el
tradueixis en conseqüències
pràctiques― aquell resum de sant
Pau, quan invitava els d’Efes a seguir
sense titubacions els passos del
Senyor: sigueu imitadors de Déu, com
a fills estimats, i obreu amb amor,
com el Crist us va estimar i es va
oferir ell mateix a Déu com una
oblació i una víctima d’olor suavíssim.
[7]

Jesús es va donar a Si mateix,
esdevingut holocaust per amor. I tu,
deixeble de Crist; tu, fill predilecte de
Déu; tu, que has estat comprat a preu



de Creu; tu també has d’estar
disposat a negar-te a tu mateix. Així
doncs, siguin quines siguin les
circumstàncies concretes que
travessem, ni tu ni jo no podem tenir
una conducta egoista, aburgesada,
còmoda, dissipada... ―dispensa’m la
sinceritat―, nècia! Si ambiciones
l’estima dels homes i et sents ansiós
d’ésser considerat o apreciat, i no
cerques més que una vida platxeriosa,
t’has desviat del camí... A la ciutat
dels sants, només s’hi permet
l’entrada i descansar i regnar amb el
Rei pels segles eterns, a aquells qui
passen per la via aspra, angosta,
estreta de les tribulacions.[8]

Cal que et decideixis voluntàriament
a carregar-te la creu. Si no, amb la
llengua diràs que imites Crist, però
els fets ho desmentiran; així no
arribaràs a tractar amb intimitat el
Mestre, ni l’estimaràs de debò. És
urgent que els cristians ens
convencem bé d’aquesta realitat: no



caminen prop del Senyor, quan no
sabem privar-nos espontàniament de
tantes coses que el capritx, la vanitat,
el regal, l’interès reclamen... No ha
de passar una jornada sense que
l’hagis amanida amb la gràcia i la sal
de la mortificació. I treu-te del cap
aquesta idea que et trobes, aleshores,
reduït a ésser desgraciat. Pobra
felicitat serà la teva, si no aprens a
vèncer-te a tu mateix, si et deixes
esclafar i dominar per les passions i
vel·leïtats, en comptes de carregar-te
la creu amb valentia.

Recordo ara ―segurament algú de
vosaltres ja m’haurà sentit aquest
mateix comentari en d’altres
meditacions― aquell somni d’un
escriptor del segle d’or castellà. Al
seu davant, s’obren dos camins. L’un
es presenta ample i carreter, planer,
pròdig en hostals i posades i altres
llocs amens i regalats. Per allí hi
passa la gent a cavall o amb
carrosses, entre músiques i rialles



―riallades d’esbojarrat-; s’hi veu una
multitud embriagada en una
delectança aparent, efímera, ja que
aquest camí s’acaba en una timba
sense fons. És la senda dels
mundans, dels eterns aburgesats:
ostenten una alegria que de fet no
tenen; busquen insaciablement tota
mena de comoditats i de plaers...; els
horroritza el dolor, la renúncia, el
sacrifici. No volen saber res de la
Creu de Crist, es pensen que és cosa
de ximples. Però són ells, els ximples:
esclaus de l’enveja, de la gola, de la
sensualitat, i acaben passant-s’ho
pitjor, i ja és tard quan s’adonen que
han malversat, per una bagatel·la de
no res, la seva felicitat terrenal i
eterna. Ens ho adverteix el Senyor: 
aquell qui vulgui salvar la seva vida,
la perdrà; però, qui perdi la seva vida
per causa meva, la trobarà. Perquè
¿què en traurà, l’home, de guanyar tot
el món, si perd la seva ànima?[9]



Per aquest somni, i en una altra
direcció, passa un altre viarany: tan
estret i costerut, que no és possible
de fer-lo a cavall. Tots aquells qui
l’emprenen, ho fan per llur propi
peu, potser fent ziga-zagues, amb
posat serè, entremig de cards i
trampejant penyals. Segons a quins
indrets, deixen esquinçalls dels seus
vestits i, fins i tot, de la seva carn.
Però al final els espera un verger, la
felicitat per sempre, el Cel. És el camí
de les ànimes santes que s’humilien,
que per amor a Jesucrist se
sacrifiquen de gust pels altres; la ruta
dels qui no temen d’anar camí
amunt, amb la creu carregada
amorosament, per molt que els pesi,
perquè saben que si el pes els abat,
podran aixecar-se i continuar
l’ascensió: Crist és la força d’aquests
caminants.

¿Què hi fa que s’ensopegui, si en el
dolor de la caiguda trobem l’energia
que ens redreça una altra vegada i



ens impulsa a tirar endavant amb un
nou delit? No us oblideu que no és
sant qui no cau, sinó aquell que
sempre s’aixeca, amb humilitat i amb
una santa tossuderia. Si en el llibre
dels Proverbis s’hi comenta que el
just cau set cops el dia,[10] tu i jo
―pobres criatures― no ens hem
d’estranyar ni descoratjar-nos davant
les pròpies misèries personals,
davant les nostres ensopegades,
perquè continuarem endavant, si
cerquem la fortalesa en Aquell qui
ens ha promès: veniu a mi tots els qui
esteu cansats i afeixugats, i jo us
alleujaré.[11] Gràcies, Senyor, quia tu
es, Deus, fortitudo mea,[12] perquè
heu estat Vós, i solament Vós, Déu
meu, la meva fortalesa, el meu
refugi, el meu suport.

Si de debò desitges progressar en la
vida interior, sigues humil. Acudeix
amb constància, confiadament, a
l’ajuda del Senyor i de la seva
beneïda Mare, que és també Mare



teva. Amb serenitat, tranquil, per
molt de mal que et faci la ferida, que
encara no s’ha tancat, de la teva
darrera relliscada, abraça novament
la creu i digues: Senyor, amb el
vostre auxili, lluitaré per no aturar-
me, respondré fidelment a les vostres
invitacions, sense por de les pujades
dures, ni de l’aparent monotonia de
la feina habitual, ni dels cards i rocs
del camí. Em consta que m’assisteix
la vostra misericòrdia, i que al
capdavall trobaré la felicitat eterna,
l’alegria i l’Amor pels segles infinits.

En acabat, dins el mateix somni,
aquell escriptor descobria una
tercera ruta: estreta, guarnida també
d’asprors i de pujades, tot dur com el
segon camí. Per allí només
n’avançaven uns pocs enmig de mil
penalitats, amb gest solemne i
majestuós. Malgrat això, acabaven en
el mateix precipici horrible on anava
a parar la primera sendera. És el
camí que recorren els hipòcrites, els



mancats de rectitud d’intenció,
aquells qui es mouen per un zel fals,
els qui perverteixen les obres divines
en barrejar-les amb egoismes
temporals. És una niciesa emprendre
una empresa costosa amb el fi d’ésser
admirats; guardar els manaments de
Déu a base d’un esforç ardu, però
aspirar a una recompensa terrenal.
Aquell qui amb l’exercici de les virtuts
pretén beneficis humans, és com qui
malvèn un objecte preciós per pocs
diners: pot conquerir el Cel, i en canvi
s’acontenta amb una lloança
efímera... Per això es diu que les
esperances dels hipòcrites són com la
teranyina: tant d’esforç per teixir-la, i
al capdavall se l’enduu d’una bufada
el vent de la mort.[13]

Amb l’esguard a la meta

Si us recordo aquestes veritats
fermes, es per invitar-vos a examinar
atentament els mòbils que impulsen
la vostra conducta, a fi de rectificar



allò que calgui, adreçant-ho tot al
servei de Déu i dels vostres germans
els homes. Mireu que el Senyor ha
passat pel costat nostre, ens ha mirat
amb afecte i ens ha cridat amb la seva
vocació santa, no per les nostres
bones obres, sinó segons el seu
beneplàcit i per la gràcia que ens ha
estat atorgada en Jesucrist abans de
tots els segles.[14]

Purifiqueu la intenció, ocupeu-vos de
totes les coses per amor a Déu, tot
abraçant amb goig la creu de cada
dia. Ho he repetit milers de vegades,
perquè penso que aquestes idees
haurien d’estar esculpides en el cor
dels cristians: quan no ens limitem a
tolerar i, en canvi, estimem la
contradicció, el dolor físic o moral, i
l’oferim a Déu en desgreuge pels
nostres pecats personals i pels pecats
de tots els homes, aleshores us
asseguro que aquesta pena no causa
pesar.



És que ja no es porta una creu
qualsevol, es descobreix la Creu de
Crist amb el consol que el Redemptor
és qui es compromet a suportar-ne el
pes. Nosaltres col·laborem com Simó
de Cirene que, quan tornava de
treballar a la seva granja, tot pensant
en un repòs merescut, es veié forçat
a posar l’espatlla per ajudar Jesús.
[15] Fer-se voluntàriament Cirineu
de Crist, acompanyar tan de prop la
seva Humanitat adolorida, reduïda a
una desferra, per una ànima
enamorada no significa cap
desventura, ans dóna la certesa de la
proximitat de Déu, que ens beneeix
amb aquesta elecció.

No són poques les persones que molt
sovint m’han comentat amb
sorpresa, l’alegria que, gràcies a Déu,
tenen i contagien els meus fills a
l’Opus Dei. Davant l’evidència
d’aquesta realitat, sempre responc
amb la mateixa explicació, ja que no
en conec d’altra: el fonament de la



seva felicitat consisteix a no tenir por
de la vida ni de la mort, a no
encongir-se davant la tribulació, en
l’esforç quotidià de viure amb esperit
de sacrifici, constantment disposats
―malgrat la personal misèria i
feblesa― a negar-se a ells mateixos, a
condició que facin el camí cristià més
suportable i amable als altres.

Com el bategar del cor

Mentre jo parlo, sé que vosaltres, en
la presència de Déu, procureu anar
revisant el vostre capteniment. ¿Oi
que la majoria d’aquests neguits que
t’han inquietat l’ànima, d’aquestes
faltes de pau, obeeixen al fet que no
has correspost a les invitacions
divines; o bé, que potser anaves
seguint el sender dels hipòcrites,
perquè et cercaves a tu mateix? Amb
el trist intent de mantenir davant els
qui et rodegen la mera aparença
d’una actitud cristiana, en el teu
interior et negaves a acceptar la



renúncia, a mortificar les teves tortes
passions, a donar-te sense
condicions, abnegadament, com
Jesucrist.

Mireu, en aquestes estones de
meditació davant el Sagrari, no us
podeu limitar a escoltar les paraules
que pronuncia el sacerdot com
materialitzant l’oració íntima de
cadascú. Jo et presento unes
consideracions, t’assenyalo uns
punts, perquè tu els recullis
activament, i hi reflexionis pel teu
compte, tot convertint-los en tema
d’un col·loqui personalíssim i
silenciós entre Déu i tu, de forma que
els apliquis a la teva situació actual i,
amb les llums que el Senyor t’ofereix,
distingeixis en la teva conducta allò
que va de dret a Ell, d’allò que passa
pel mal camí, per rectificar-ho amb
la seva gràcia.

Agraeix al Senyor aquest cúmul de
bones obres que has fet,



desinteressadament, perquè pots
cantar amb el salmista: Ell m’ha tret
fora del miserable toll, del fangós
gorg, ha posat els meus peus sobre la
roca, i ha afermat els meus passos.
[16] Demana-li també perdó per les
teves omissions o per les petjades en
fals, quan t’has ficat en aquest
lamentable laberint de la hipocresia,
quan afirmaves el desig de la glòria
de Déu i el bé del proïsme, però de
fet t’honoraves a tu mateix... Sigues
audaç, sigues generós, i digues que
no: que ja no vols defraudar més el
Senyor i la humanitat.

És l’hora d’acudir a la teva Mare
beneïda del Cel, perquè t’aculli als
seus braços i t’obtingui del seu Fill
una mirada de misericòrdia. I
procura de seguida treure propòsits
concrets: talla d’una vegada, encara
que et faci mal, aquest doblec que et
destorba, i que Déu i tu coneixeu bé.
La supèrbia, la sensualitat, la manca
de sentit sobrenatural s’aliaran per



xiuxiuejar-te: això? Però si es tracta
d’una circumstància de res, una
rucada insignificant! Tu, sense
dialogar més amb la temptació,
respon: també em lliuraré a aquesta
exigència divina! I la raó no et
faltarà: l’amor es demostra d’una
manera especial en petiteses.
Ordinàriament, els sacrificis que ens
demana el Senyor, els més ardus, són
minúsculs, però tan continuats i
valuosos com els batecs del cor.

¿Quantes mares has conegut com a
protagonistes d’un acte heroic,
extraordinari? Poques, molt poques.
I, tot i així, de mares heroiques,
heroiques de debò, que no apareixen
com a figures de res d’espectacular,
que mai no seran notícia ―com se
sol dir―, tant tu com jo en coneixem
moltes: viuen negant-se tothora,
retallant amb alegria els seus propis
plaers i afeccions, el seu temps, les
seves possibilitats d’afirmació o



d’èxit, per revestir de felicitat tots els
dies dels seus fills.

Prenem altres exemples, també de la
vida corrent. Sant Pau els esmenta: 
tots els qui han de competir en la
palestra s’abstenen de tot: ells per
obtenir una corona que es marceix; i
nosaltres, una d’immarcescible.[17]
Us basta de llançar una mirada al
vostre voltant. Fixeu-vos a quants de
sacrificis se sotmeten, de bon grat o
de mal grat, tant ells com elles, per
tenir cura del cos, per defensar la
salut, per aconseguir l’estimació
aliena... ¿Nosaltres no serem capaços
de commoure’ns davant aquest amor
immens de Déu correspost tan
malament per la humanitat,
mortificant allò que hagi d’ésser
mortificat, per tal que la nostra ment
i el nostre cor visquin més pendents
del Senyor?

El sentit cristià ha estat talment
alterat en moltes consciències que,



en parlar de mortificació i de
penitència, hom no pensa sinó en
aquests grans dejunis i cilicis que
s’esmenten en els admirables relats
d’algunes biografies de sants. En
començar aquesta meditació, hem
establert la premissa evident que
hem d’imitar Jesucrist, com a model
de conducta. Certament, va preparar
el començament de la seva
predicació retirant-se al desert, per
dejunar durant quaranta dies i
quaranta nits,[18] però tant abans
com després va practicar la virtut de
la temprança amb tanta naturalitat,
que els seus enemics van aprofitar
per a titil·lar-lo calumniosament
d’home voraç i bevedor, amic dels
publicans i dels pecadors.[19]

M’interessa que descobriu en tota la
seva profunditat aquesta senzillesa
del Mestre, que no fa ostentació de la
seva vida penitent, ja que és això
mateix el que Ell et demana a tu: 
quan dejuneu, no feu un posat trist,



com els hipòcrites que es desfiguren la
cara perquè els altres vegin que
dejunen. Us asseguro que ja tenen la
seva recompensa. Tu en canvi, quan
dejunis, perfuma’t el cap i renta’t la
cara, per tal que la gent no s’adoni
que dejunes, sinó únicament el teu
Pare que està en el secret; i el teu
Pare, que veu en el secret, t’ho pagarà.
[20]

Així cal que t’exercitis en l’esperit de
penitència: de cara a Déu i com un
fill, com el menut que demostra
l’estimació al seu pare tot renunciant
als seus pocs tresors de valor escàs
―un rodet, un soldat escapçat, una
xapa d’ampolla-; li costa de fer
aquest pas, però a la fi pot més
l’estimació i li allarga la mà, satisfet.

Permeteu-me que us rebli una
vegada i una altra el camí que Déu
espera que recorri cadascú, quan ens
crida a servir-lo enmig del món, per
santificar i santificar-nos mitjançant



les ocupacions ordinàries. Amb un
sentit comú colossal, i alhora ple de
fe, sant Pau predicava que en la llei
de Moisès és escrit: no posaràs el boç
al bou que bat.[21] I es demana: és
que Déu s’interessa pels bous? No és,
sens dubte, per nosaltres que ho diu?
És certament per nosaltres que ha
estat escrit: perquè és l’esperança que
fa llaurar el qui llaura, i el qui bat, ho
fa amb la il·lusió de rebre’n el fruit.
[22]

Mai no s’ha reduït la vida cristiana a
un entramat angoixós d’obligacions,
que deixa l’ànima sotmesa a una
tensió exasperada; s’emmotlla a les
circumstàncies individuals com el
guant a la mà, i demana que en
l’exercici de les nostres tasques
habituals, tant en les grans com en
les petites, amb l’oració i la
mortificació, no perdem mai el punt
de mira sobrenatural. Penseu que
Déu estima apassionadament les
seves criatures, i ¿com pot treballar



l’ase si no li donen menjar, ni disposa
d’un temps per a refer-se, o si li
minven el vigor amb massa
garrotades? El teu cos és com un pollí
―un pollí fou el tron de Déu a
Jerusalem― que es deixa cavalcar
pels camins divins de la terra: cal
dominar-lo perquè no es desviï dels
camins de Déu, i animar-lo per tal
que el trot sigui tan alegre i abrivat
com es pot esperar d’un ase.

Esperit de penitència

Procures adoptar ja les teves
resolucions de propòsits sincers?
Demana al Senyor que t’ajudi a
fastiguejar-te per amor seu; a posar a
tot arreu, amb naturalitat, l’aroma
purificadora de la mortificació; a
gastar-te en el seu servei sense
espectacle, silenciosament, tal com es
consumeix la llàntia que titil·la al
costat del Tabernacle. I per si ara no
se t’acudeix com correspondre
concretament als requeriments



divins que truquen al teu cor,
escolta’m bé.

Penitència és el compliment exacte
de l’horari que t’has fixat, encara que
el cos s’hi resisteixi o el pensament
pretengui d’evadir-se amb somnis
quimèrics. Penitència és llevar-se a
l’hora. I també, no deixar per a més
tard, sense un motiu justificat,
aquella tasca que et resulta més
difícil o costosa.

La penitència està en saber
compaginar les teves obligacions
amb Déu, amb els altres i amb tu
mateix, i t’ho exigeixis de manera
que aconsegueixis de trobar el temps
que cada cosa necessita. Ets penitent
quan t’emmotlles amb amor al teu
pla d’oració, encara que estiguis
rendit, desganat o fred.

Penitència és tractar sempre amb la
màxima caritat els altres, començant
pels de casa. És atendre amb la
màxima delicadesa els sofrents, els



malalts, els qui pateixen. És contestar
amb paciència els pesats i
inoportuns. És interrompre o
modificar els nostres programes,
quan les circumstàncies ―els
interessos bons i justos dels altres,
sobretot― així ho demanin.

La penitència consisteix a suportar
amb bon humor les mil petites
contrarietats de la jornada; a no
abandonar la feina, ni que de
moment se te n’hagi anat la il·lusió
amb què l’havies començada; és
menjar amb agraïment allò que ens
sigui servit, sense importunar amb
desigs o capricis.

Penitència, per als pares i, en
general, per als qui tenen una missió
de govern o educativa, és corregir
quan calgui, segons la mena d’error i
les condicions del qui necessita
aquesta ajuda, per damunt de
subjectivismes absurds i
sentimentals.



L’esperit de penitència mena a no
enganxar-nos desordenadament en
aquest esbós monumental dels
projectes futurs, en el qual ja hem
previst quins seran els nostres traços
i les pinzellades mestres. Quina
alegria donem a Déu quan sabem
renunciar als nostres gargots i als
cops de brotxa de mestretites, i
deixem que sigui Ell qui hi afegeixi
aquells trets i colors que més li
plaguin!

Podria continuar assenyalant-te una
pila de detalls ―t’he esmentat
solament els que ara m’han passat
pel cap―, que pots aprofitar al llarg
del dia, per acostar-te més i més a
Déu, més i més al proïsme. Si t’he
esmentat aquests exemples, hi
insisteixo, no és pas perquè jo
menyspreï les grans penitències; al
contrari, es mostren santes i bones, i
fins i tot necessàries, quan el Senyor
ens crida per aquest camí, sempre
comptant amb l’aprovació de qui



dirigeix la teva ànima. T’aviso, però,
que les grans penitències també són
compatibles amb les caigudes
aparatoses, provocades per la
supèrbia. En canvi, amb aquest desig
continuat d’agradar a Déu en les
petites batalles personals ―com es
ara somriure quan no se’n tenen
ganes: jo us asseguro, a més, que hi
ha ocasions en què és més costós un
somrís que una hora de cilici―, es fa
difícil de donar pàbul a l’orgull, a la
ridícula ingenuïtat de considerar-nos
herois notables; ens veurem com un
nen que amb prou feines pot oferir
futileses al seu pare, però que són
rebudes amb un goig immens.

Així, doncs, un cristià ha d’ésser
sempre mortificat? Sí, però per amor.
Perquè aquest tresor de la nostra
vocació el duem talment en vasos de
terrissa; perquè es vegi que la
grandesa del poder ve de Déu i no pas
de nosaltres. Som atacats amb tota
mena de tribulacions, però no ens



angoixem; ens trobem en grans
destrets, però no ens desesperem; som
perseguits però no som abandonats,
som abatuts però no enterament
perduts; onsevulla que anem, portem
sempre en el nostre cos la mortificació
de Jesús per tal que la vida de Jesús es
faci palesa també en els nostres
cossos.[23]

Potser fins en aquests moments no
ens havíem sentit constrets a seguir
tan de prop els passos de Crist. Potser
no ens havíem adonat que podem
unir al seu sacrifici reparador les
nostres petites renúncies: pels
nostres pecats, pels pecats dels
homes en totes les èpoques, per
aquesta tasca malvada de Lucífer
que continua oposant a Déu el seu 
non serviam! ¿Com gosarem clamar
sense hipocresia: Senyor, em dolen
les ofenses que fereixen el vostre Cor
amabilíssim, si no ens decidim a
privar-nos d’una nimietat o a oferir
un sacrifici minúscul en lloança del



seu Amor? La penitència ―veritable
desgreuge― ens llança pel camí de la
donació, de la caritat. Donació de si
mateix per ajudar els altres, tal com
Crist ens ha ajudat a nosaltres.

D’ara endavant, tingueu pressa a
estimar. L’amor ens impedirà la
queixa, la protesta. Perquè suportem
sovint la contrarietat, sí; però ens
queixem; i aleshores, a més de
malgastar la gràcia de Déu, li tallem
les mans per a futurs requeriments. 
Hilarem enim datorem diligit Deus.
[24] Déu estima el qui dóna amb
alegria, amb l’espontaneïtat que neix
d’un cor enamorat, sense els
escarafalls de qui es lliura com si fes
una mercè.

Gira un altre cop la mirada sobre la
teva vida i demana perdó per aquest
tret i per aquell altre que salten de
seguida als ulls de la teva
consciència; pel mal ús que fas de la
llengua; per aquests pensaments que



giren contínuament al voltant de tu
mateix; per aquest judici crític
consentit que et preocupa d’una
manera tan poca-solta, i que et causa
una perenne inquietud i una angoixa
per sempre... Que podeu ésser molt
feliços! Que el Senyor ens vol
contents, embriacs d’alegria, anant
pels mateixos camins de ventura que
Ell va recórrer! Només ens sentim
malaurats quan ens entossudim a
descaminar-nos, i ens fiquem en
aquest viarany de l’egoisme i de la
sensualitat; i encara pitjor si enfilem
el dels hipòcrites.

El cristià ha de manifestar-se
autèntic, veraç, sincer en totes les
seves obres. En la seva conducta ha
de traslluir-se un esperit: el de Crist.
Si hi ha ningú que en aquest món
tingui l’obligació de mostrar-se
conseqüent, és el cristià, per tal com
ha rebut en dipòsit, per a fer
fructificar aquest do,[25] la veritat
que allibera, que salva.[26] Pare, em



preguntareu, i com assoliré aquesta
sinceritat de vida? Jesucrist ha lliurat
a la seva Església tots els mitjans
necessaris: ens ha ensenyat a pregar,
a tractar amb el seu Pare Celestial;
ens ha enviat el seu Esperit, el Gran
Desconegut, que actua en la nostra
ànima; i ens ha deixat aquests signes
visibles de la gràcia que són els
Sagraments. Fes-los servir.
Intensifica la teva vida de pietat. Fes
oració cada dia. I no enretiris mai les
espatlles de la càrrega gustosa de la
Creu del Senyor.

Ha estat Jesús qui t’ha invitat a
seguir-lo com a bon deixeble, perquè
facis la teva travessia de la terra
sembrant la pau i el goig que el món
no pot donar. Per això ―hi
insisteixo―, hem de caminar sense
por de la vida i sense por de la mort,
sense defugir a tot preu el dolor, que
per a un cristià sempre és un mitjà
de purificació i una ocasió d’estimar
de debò els germans, aprofitant les



mil circumstàncies de la vida
ordinària.

Ens ha passat el temps. Haig de posar
punt final en aquestes
consideracions, amb què he intentat
de remoure’t l’ànima, perquè
responguessis concretant alguns
propòsits, pocs, però ben
determinats. Pensa que Déu et vol
content i que si tu, per la teva banda,
fas el que pots, seràs feliç, molt feliç,
felicíssim, per bé que en cap moment
no et mancarà la Creu. Però aquesta
Creu ja no serà un patíbul, sinó el
tron des del qual regna Crist. I al seu
costat, la seva Mare, Mare nostra
també. La Verge Santa t’obtindrà la
fortalesa que et cal per a caminar
amb decisió darrera les petjades del
seu Fill.

[1] Ioh XIV, 6.



[2] Hebr XIII.

[3] Lc XVIII, 41.

[4] Mt XI, 29.

[5] Mt XVI, 24.

[6] Cfr. Mt IV, 1-11; Mt VIII, 20; Mt
VIII, 24; Mt XII, 1; Mt XXI, 18-19; Lc II,
6-7; Lc IV, 16-30; Lc XI, 53-54; Ioh IV, 6;
Ioh XI, 33-35; etc.

[7] Eph V, 1-2.

[8] Pseudo-Macari, Homiliae, XII, 5
(PG 34, 559).

[9] Mt XVI, 25-26.

[10] Cfr. Prv XXIV, 16.

[11] Mt XI, 28.

[12] Ps XLII, 2.

[13] St. Gregori el Gran, Moralia, 2, 8,
43-44 (PL, 75, 844-845).



[14] 2 Tim I, 9.

[15] Cfr. Mc XV, 21.

[16] Ps XXXIX, 3.

[17] 1 Cor IX, 25.

[18] Cfr. Mt IV, 1-11.

[19] Lc VII, 34.

[20] Mt VI, 16-18.

[21] Dt XXV, 4.

[22] 1 Cor IX, 9-10.

[23] 2 Cor IV, 7-10.

[24] 2 Cor IX, 7.

[25] Cfr. Lc XIX, 13.

[26] Cfr. Ioh VIII, 32.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/seguint-les-
petjades-del-senyor/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/seguint-les-petjades-del-senyor/
https://opusdei.org/ca-es/article/seguint-les-petjades-del-senyor/
https://opusdei.org/ca-es/article/seguint-les-petjades-del-senyor/

	Seguint les petjades del Senyor

