
opusdei.org

Santa Puresa: amor
fecund

Déu és amor, i el seu amor és
fecund; i ha volgut que la
persona humana participi
d'aquesta fecunditat, associant
la generació a un acte específic
d'amor entre un home i una
dona.

25/10/2012

1. Home i dona els va crear

La crida de Déu a l'home i la dona a
«créixer i multiplicar-se», cal llegir-la
sempre des de la perspectiva de la



creació «a imatge i semblança» de la
Trinitat (cf. Gn 1). Això fa que la
generació humana, dins el context
més ampli de la sexualitat, no sigui
quelcom «purament biològic, sinó
que pertanyi a la persona humana en
allò que ella té de més íntim» ( 
Catecisme 2361), i per tant, és
essencialment diferent a la pròpia de
la vida animal.

«Déu és amor» (1 Jn 4, 8), i el seu
amor és fecund. D'aquesta fecunditat
ha volgut que en participi la criatura
humana, associant la generació de
cada nova persona a un acte
específic d'amor entre un home i una
dona [1] . Per això, « el sexe no és
cap realitat vergonyosa, sinó un
present diví que s'ordena
netament a la vida, a l'amor, a la
fecunditat » [2].

Sent l'home un individu compost de
cos i ànima, l'acte amorós generatiu
exigeix la participació de totes les



dimensions de la persona: la
corporeïtat, els afectes, l'esperit [3].

El pecat original va trencar
l'harmonia de l'home amb si mateix i
amb els altres. Aquesta fractura ha
tingut una repercussió particular en
la capacitat de la persona de viure
racionalment la sexualitat. D'una
banda, enfosquint a la intel·ligència
el nexe inseparable que hi ha entre
les dimensions afectives i generatives
de la unió conjugal; d'una altra,
dificultant el domini que la voluntat
exerceix sobre els dinamismes
afectius i corporals de la sexualitat.

La necessitat de purificació i
maduració que exigeix la sexualitat
en aquestes condicions no suposa de
cap manera el seu rebuig, o una
consideració negativa d'aquest do
que l'home i la dona han rebut de
Déu. Suposa més aviat la necessitat
de "sanejar-lo perquè assoleixi la
seva veritable grandesa" [4] . En



aquesta tasca juga un paper
fonamental la virtut de la castedat.

2. La vocació a la castedat

El Catecisme parla de vocació a la
castedat perquè aquesta virtut és
condició i part essencial de la vocació
a l'amor, al do de si, amb el qual Déu
crida cada persona. La castedat fa
possible l'amor en la corporeïtat i a
través d'ella [5] . D'alguna manera,
hom pot dir que la castedat és la
virtut que habilita la persona
humana i la condueix en l'art de
viure bé, en la benevolència i pau
interior amb els altres homes i dones
i amb ella mateixa; ja que la
sexualitat humana travessa totes les
potències, des d'allò més físic i
material, al més espiritual, acolorint
les diferents facultats segons el
masculí i el femení.

La virtut de la castedat no és, per
tant, simplement un remei contra el
desordre que el pecat origina en



l'espera sexual, sinó una afirmació
joiosa, ja que permet estimar Déu, i a
través d'Ell als altres homes, amb tot
el cor , amb tota l'ànima, amb tota la
ment i amb totes les forces (cf. Mc 12,
30) [6].

«La virtut de la castedat es troba sota
el vassallatge de la virtut cardinal de
la temprança» ( Catecisme 2341) i
«significa la integració reeixida de la
sexualitat en la persona, i, per aquí,
la unitat interior de l'home en el seu
ésser corporal i espiritual» ( 
Catecisme 2337).

És important en la formació de les
persones, sobretot dels joves, en
parlar de la castedat, explicar la
relació profunda i estreta entre la
capacitat d'estimar, la sexualitat i la
procreació. Si no, podria semblar que
es tracta d'una virtut negativa, ja que
certament una bona part de la lluita
per viure la castedat es caracteritza
per l'intent de dominar les passions,



que en algunes circumstàncies es
dirigeixen a béns particulars que no
són ordenables racionalment al bé de
la persona considerada com un tot 
[7].

En l'estat actual, l'home no pot viure
la llei moral natural, i per tant la
castedat, sense l'ajuda de la gràcia.
Això no implica la impossibilitat
d'una virtut humana que sigui capaç
d'assolir un cert control de les
passions en aquest camp, sinó la
constatació de la magnitud de la
ferida produïda pel pecat, que
exigeix l'auxili diví per a una
perfecta reintegració de la persona 
[8].

3. L'educació en la castedat

La castedat atorga el domini de la
concupiscència, que és part
important del domini de si. Aquest
domini és una tasca que dura tota la
vida i suposa un esforç reiterat que
pot ser especialment intens en



algunes èpoques. La castedat ha de
créixer sempre, amb la gràcia de Déu
i la lluita ascètica (cf. Catecisme 2342)
[9].

«La caritat és la forma de totes les
virtuts. Sota la seva influència, la
castedat es presenta com una escola
de donació de la persona. El domini
d'un mateix s'ordena al do d'un
mateix» ( Catecisme 2346).

L'educació en la castedat és molt més
que allò que alguns denominen de
manera reduccionista educació
sexual, i que s'ocupa
fonamentalment de proporcionar
informació sobre els aspectes
fisiològics de la reproducció humana
i els mètodes anticonceptius. La
veritable educació en la castedat no
es conforma amb informar sobre els
aspectes biològics, sinó que ajuda a
reflexionar sobre els valors
personals i morals que entren en joc
pel que fa amb el naixement de la



vida humana, i la maduració
personal. Alhora, fomenta ideals
grans d'amor a Déu i als altres,
mitjançant l'exercici de les virtuts de
la generositat, el do d'un mateix, el
pudor que protegeix la intimitat, etc.,
que ajuden la persona a superar
l'egoisme i la temptació de tancar-se
en un mateix.

En aquest afany, els pares tenen una
responsabilitat molt gran, ja que són
els primers i principals mestres de la
formació en la castedat dels fills [10].

En la lluita per viure aquesta virtut
són mitjans importants:

a) la pregària: demanar a Déu la
virtut de la santa puresa [11] ; la
freqüència de sagraments: són les
medicines de la nostra debilitat;

b) el treball intens, evitar l'oci;

c) la moderació en el menjar i
beguda;



d) la cura dels detalls de pudor i de
modèstia, en el vestir, etc.;

e) rebutjar les lectures de llibres,
revistes o diaris inconvenients, i
evitar espectacles immorals;

f) ser molt sincers en la direcció
espiritual;

g) oblidar-se de si mateix;

h) tenir una gran devoció a Maria
santíssima, Mater pulchrae
dilectionis.

La castedat és una virtut
eminentment personal. Alhora,
«implica un esforç cultural» ( 
Catecisme 2344), ja que «el
desenvolupament de la persona
humana i el creixement de la societat
estan mútuament condicionats» [12] .
El respecte dels drets de la persona
reclama el respecte de la castedat, en
particular el dret a «rebre una
informació i una educació que



respectin les dimensions morals i
espirituals de la vida humana» ( 
Catecisme 2344) [13].

Les manifestacions concretes amb
què es configura i creix aquesta
virtut seran diferents depenent de la
vocació rebuda. «Els casats són
cridats a viure la castedat conjugal;
els altres a practicar la castedat en la
continència» ( Catecisme 2349).

4. La castedat en el matrimoni

La unió sexual «s'ordena a l'amor
conjugal de l'home i de la dona» ( 
Catecisme 2360): és a dir, «es realitza
de manera veritablement humana
només quan és part integral de
l'amor amb què l'home i la dona es
comprometen totalment entre si fins
a la mort» [14].

La grandesa de l'acte pel qual l'home
i la dona cooperen lliurement amb
l'acció creadora de Déu exigeix unes
condicions morals estrictes,



justament per la importància
antropològica que té: la capacitat de
generar una nova vida humana
cridada a l'eternitat. Aquesta és la
raó per la qual l'home no ha de
separar voluntàriament les
dimensions unitiva i procreativa
d'aquest acte, com és el cas de la
contracepció [15].

Els esposos castos sabran descobrir
els moments més adequats per viure
aquesta unió corporal, de manera
que reflecteixi sempre, en cada acte,
el do de si que significa [16].

A diferència de la dimensió
procreativa, que pot ésser
actualitzada de manera
veritablement humana només a
través de l'acte conjugal, la dimensió
unitiva i afectiva pròpia d'aquest acte
pot i ha de manifestar-se de moltes
altres maneres. Això explica que si,
per determinades condicions de salut
o d'un altre tipus, els esposos no



poden realitzar la unió conjugal, o
decideixen que és preferible
abstenir-se temporalment (o
definitivament, en situacions
especialment greus) de l'acte propi
del matrimoni, poden i han de
continuar actualitzant aquest do de
si, que fa créixer l'amor
veritablement personal, del qual la
unió dels cossos n'és manifestació.

5. La castedat en el celibat

Déu crida alguns a que visquin la
vocació a l'amor d'una manera
particular, en el celibat apostòlic 
[17] . La manera de viure la vocació
cristiana en el celibat apostòlic
suposa la continència [18] . Aquesta
exclusió de l'ús de la capacitat
generativa no significa de cap
manera l'exclusió de l'amor o de
l'afectivitat [19] . Al contrari, la
donació que es fa lliurement a Déu
d'una possible vida conjugal,
capacita la persona per estimar i



donar-se a molts altres homes i
dones, ajudant-los al seu torn a
trobar Déu, que és la raó d'aquest
celibat [20].

Aquesta manera de vida ha de ser
considerada i viscuda sempre com
un do; ningú pot arrogar-se la
capacitat de ser fidel al Senyor en
aquest camí sense l'auxili de la
gràcia.

6. Pecats contra la castedat

A la castedat s'oposa la luxúria, que
és «un desig desordenat o una fruïció
il·lícita del plaer veneri. El plaer
sexual és moralment desordenat
quan és recercat per ell mateix, aïllat
de les finalitats de procreació i
d'unió» ( Catecisme 2351).

Atès que la sexualitat ocupa una
dimensió central en la vida humana,
els pecats contra la castedat són
sempre greus per la matèria, i per
tant, fan perdre l'herència del regne



de Déu (cf. Ef 5, 5). Poden ser lleus,
però, quan hi manca advertència
plena o consentiment perfecte.

El vici de la luxúria té moltes i greus
conseqüències: la ceguesa de la ment,
per la qual es fa fosc el nostre fi i el
nostre bé, la debilitació de la
voluntat, que es fa gairebé incapaç
de qualsevol esforç, arribant a la
passivitat, a la desgana en la feina, en
el servei, etc. , l'afecció als béns
terrenals que fa oblidar els eterns, i
finalment es pot arribar a l'odi a Déu,
que apareix al luxuriós com el major
obstacle per satisfer la seva
sensualitat.

La masturbació és l'«excitació
voluntària dels òrgans genitals a fi de
treure'n plaer veneri» ( Catecisme
2352). «Tant el Magisteri de l'Església,
d'acord amb una tradició constant,
com el sentit moral dels fidels, han
afirmat sense cap dubte que la
masturbació és un acte



intrínsecament i greument
desordenat» [21] . Per la seva
mateixa naturalesa, la masturbació
contradiu el sentit cristià de la
sexualitat que és al servei de l'amor.
Com que és un exercici solitari i
egoista de la sexualitat, privat de la
veritat de l'amor, deixa insatisfet i
condueix al buit i al disgust.

«La fornicació és la unió carnal fora
del matrimoni entre un home i una
dona lliures. És greument contrària a
la dignitat de les persones i a la
sexualitat humana, naturalment
ordenada al bé dels esposos, i a la
generació i educació dels fills» ( 
Catecisme 2353) [22].

L'adulteri «designa la infidelitat
conjugal. Quan un home i una dona,
dels quals almenys un és casat,
estableixen entre ells una relació
sexual, ni que sigui efímera, cometen
un adulteri» ( Catecisme 2380) [23].



Així mateix són contràries a la
castedat les converses, mirades,
manifestacions d'afecte cap a una
altra persona, també entre promesos,
que es realitzen amb desig libidinós,
o són una ocasió pròxima de pecat
que es busca o no es rebutja [24].

La pornografia -exhibició del cos
humà com a simple objecte de
concupiscència- i la prostitució -
transformació del propi cos en
objecte de transacció financera i de
gaudi carnal- són faltes greus de
desordre sexual, que, a més
d'atemptar a la dignitat de les
persones que les exerciten,
constitueixen una xacra social (cf. 
Catecisme 2355).

«La violació és l'entrada per efracció,
amb violència en la intimitat sexual
d'una persona. És un atemptat contra
la justícia i contra la caritat. La
violació fereix profundament el dret
de cadascú al respecte, a la llibertat i



a la integritat física i moral. Crea un
perjudici greu, que pot marcar la
víctima per a tota la vida. Sempre és
un acte intrínsecament dolent.
Encara és més greu la violació
comesa pels pares (cf. incest) o pels
educadors amb els infants que els
són confiats» ( Catecisme 2356).

«Els actes homosexuals són
intrínsecament desordenats», com ha
declarat sempre la Tradició de
l'Església [25] . Aquesta neta
valoració moral de les accions no
porta ni mínimament a prejutjar les
persones que presenten tendències
homosexuals [26] , ja que no poques
vegades la seva condició suposa una
difícil prova [27] . També aquestes
persones «són cridades a la castedat.
Amb les virtuts de domini
educadores de la llibertat interior, de
vegades amb el suport d'una amistat
desinteressada, amb l'oració i la
gràcia sacramental, poden apropar-
se gradualment i resoltament –i així



ho han de fer- a la perfecció
cristiana» ( Catecisme 2359).

Pablo Requena

Bibliografia bàsica Catecisme de
l'Església Catòlica , 2331-2400.

Benet XVI, enc. Deus caritas est , 25-
XII-2005, 1-18.

Joan Pau II, Ex Ap Familiaris
consortio , 22-XI-1981.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, Homilia Perquè
veuran Déu , a Amics de Déu , 175-189;
El matrimoni, vocació cristiana , a És
Crist que passa , 22-30.

Congregació per a la Doctrina de la
Fe, decl. Persona humana , 29-
XII-1975.

Congregació per a l'Educació Catòlica
, Orientacions educatives sobre l'amor
humà , 1-XI-1983.



Pontifici Consell per a la Família,
Sexualitat humana: veritat i
significat, 8-XII-1995.

Pontifici Consell per a la Família, 
Lexicon de termes ambigus i discutits
sobre família, vida i qüestions ètiques
(2003) (d'especial interès per als
pares i educadors la veu Educació
sexual d'Aquilino Polaino-Lorente).

..................................................................

[1] «Cadascun dels dos sexes, amb
una dignitat igual, bé que d'una
manera diferent, és imatge del poder
i de la tendresa de Déu. La unió de
l'home i de la dona en el matrimoni
és una manera d'imitar en la carn, la
generositat i la fecunditat del
Creador: "L'home deixarà el pare i la
mare i s'ajuntarà a la seva dona, i
seran una sola carn"( Gn 2, 24).
D'aquesta unió procedeixen totes les
generacions humanes (cf. Gn 4,
1-2.25-26, 5, 1)» ( Catecisme 2335).



[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , 24.

[3] «Si l'home pretengués ser només
esperit i volgués rebutjar la carn com
si fos una herència merament
animal, esperit i cos perdrien la seva
dignitat. Si, per contra, repudia
l'esperit, i per tant, considera la
matèria, el cos, com una realitat
exclusiva, malmet igualment la seva
grandesa»(Benet XVI, enc. Deus
caritas est , 25-XII-2005, 5).

[4] «Certament, l'eros vol remuntar-
nos «en èxtasi» cap al diví, dur-nos
més enllà de nosaltres mateixos, però
precisament per això necessita
seguir un camí d'ascesi, renúncia,
purificació i recuperació» (Idem).

[5] «Déu és amor i viu en si mateix
un misteri de comunió personal
d'amor. Creant a la seva imatge...
Déu inscriu en la humanitat de
l'home i de la dona la vocació, i
consegüentment la capacitat i la



responsabilitat de l'amor i de la
comunió» (Joan Pau II, Ex Ap 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, 11).

[6] «La castedat és l'afirmació joiosa
de qui sap viure el do de si, lliure de
tot esclavatge egoista» (Pontifici
Consell per la Família, Sexualitat
humana: veritat i significat, 8-
XII-1995, 17). « La puresa és
conseqüència de l'amor amb el
qual hem fet donació al Senyor de
l'ànima i el cos, les potències i els
sentits. No és una negació, és una
afirmació joiosa »(sant Josepmaria, 
És Crist que passa , 5).

[7] «La castedat suposa un 
aprenentatge del domini d'un mateix ,
que és una pedagogia de la llibertat
humana. L'alternativa és clara: o
l'home mana les seves passions i obté
la pau, o es deixa esclavitzar per elles
i es fa desgraciat (cf. Si 1, 22). "La
dignitat de l'home exigeix que obri
segons una elecció conscient i lliure,



és a dir, mogut i induït personalment
des de dins i no pas per un impuls
intern cec o sota una mera coacció
externa. L'home obté una tal dignitat
quan, deslliurant-se de tota captivitat
de les passions, persegueix el seu fi
en la lliure elecció del bé i es procura
amb eficàcia i iniciativa intel·ligent
els ajuts oportuns" ( Gaudium et spes ,
17)» ( Catecisme 2339).

[8] «La castedat és una virtut moral.
És també un do de Déu, una gràcia,
un fruit de l'obra espiritual (cf. Ga 5,
22). L'Esperit Sant concedeix de
poder imitar la puresa del Crist al qui
ha estat regenerat amb l'aigua del
baptisme (cf. 1 Jo 3, 3)»( Catecisme
2345).

[9] La maduració de la persona
inclou el domini d'un mateix, els
quals suposen el pudor, la
temprança, el respecte i l'obertura
als altres (cf. Congregació per
l'Educació Catòlica, Orientacions



educatives sobre l'amor humà, 1-XI-
1983, 35).

[10] Aquest aspecte de l'educació té
avui una importància més gran que
en el passat, ja que són molts els
models negatius que presenta la
societat actual (cf. Pontifici Consell
per la Família, Sexualitat humana:
veritat i significat, 8-XII- 1995, 47).
«Davant una cultura que "banalitza"
en gran part la sexualitat humana,
perquè la interpreta i la viu de
manera reductiva i empobrida,
relacionant-la únicament amb el cos i
el plaer egoista, el servei educatiu
dels pares s'ha de basar sobre una
cultura sexual que sigui veritable i
plenament personal»(Joan Pau II, Ex
Ap Familiaris consortio , 37).

[11] « La santa puresa la dóna Déu
quan es demana amb humilitat
» (sant Josepmaria, Camí , 118).

[12] Concili Vaticà II, Const. Gaudium
et spes , 25.



[13] En diverses ocasions, el papa
Joan Pau II s'ha referit a la necessitat
de promoure una autèntica «ecologia
humana» en el sentit d'aconseguir un
ambient moral sa que faciliti el
desenvolupament humà de la
persona (cf. per exemple, enc . 
Centesimus annus , 1-V-1991, 38).
Sembla clar que part de l'«esforç
cultural» a què s'ha fet referència
consisteix a mostrar que hi ha el
deure de respectar unes normes
morals en els mitjans de
comunicació, especialment a la
televisió, com a exigència de la
dignitat de les persones. « En
aquests moments de violència, de
sexualitat brutal, salvatge, hem de
ser rebels. Tu i jo som rebels: no
ens dóna la gana de deixar-nos
endur per aquests corrents, i ser
unes bèsties. Volem comportar-nos
com a fills de Déu, com a homes o
dones que tracten el seu Pare que
està en el Cel i vol ser molt a la
vora —a dins!— de cadascun de



nosaltres »(sant Josepmaria, Forja ,
15).

[14] Joan Pau II, Familiaris consortio ,
11.

[15] També en la fecundació artificial
es produeix una ruptura entre
aquestes dimensions pròpies de la
sexualitat humana, com ensenya
clarament la instrucció Donum vitae
(1987).

[16] Com ensenya el Catecisme, el
plaer que es deriva de la unió
conjugal és quelcom bo i volgut per
Déu (cf. Catecisme 2362).

[17] Encara que la santedat es
mesura per l'amor a Déu i no per
l'estat de vida -cèlibe o casat-,
l'Església ensenya que el celibat pel
regne del Cel és un do superior al
matrimoni (cf. Concili de Trento : DS
1810; 1 Co 7, 38).



[18] No es tractarà aquí del celibat
sacerdotal, ni de la virginitat o
celibat consagrat. En tot cas, des del
punt de vista moral en totes aquestes
situacions es requereix la
continència total.

[19] No tindria cap sentit sostenir
que el celibat és «antinatural». El fet
que l'home i la dona es poden
complementar, no vol dir que es
completin, perquè tots dos són
complets com a persones humanes.

[20] Parlant del celibat sacerdotal,
però es pot estendre a tot celibat pel
regne del Cel, Benet XVI explica que
no es pot comprendre en termes
merament funcionals, ja que en
realitat «representa una especial
configuració amb l'estil de vida del
propi Crist »(Benet XVI, Ex Ap 
Sacramentum caritatis , 24).

[21] Congregació per la Doctrina de
la Fe, decl. Persona humana, 29-
XII-1975, 9.



[22] La unió lliure o cohabitació sense
intenció de matrimoni, la unió a
prova quan hi ha intenció de casar-
se, i les relacions prematrimonials ,
ofenen la dignitat de la sexualitat
humana i del matrimoni. «Són
contràries a la llei moral: l'acte
sexual ha de tenir lloc exclusivament
dintre el matrimoni, fora d'ell
constitueix sempre un pecat greu i
exclou de la comunió sacramental» ( 
Catecisme 2390). La persona no es
pot «prestar» sinó només donar
lliurement, una vegada i per sempre.

[23] Crist condemna fins i tot el desig
de l'adulteri (cf. Mt 5, 27-28). En el
Nou Testament es prohibeix
absolutament l'adulteri (cf. Mt 5, 32,
19, 6; Mc 10, 11; 1 Co 6, 9-10). El
Catecisme, parlant de les ofenses
contra el matrimoni, enumera també
el divorci, la poligàmia i
l'anticoncepció.



[24] «Els promesos han de viure la
castedat en la continència. Han de
veure en aquesta situació de prova
una descoberta del respecte mutu, un
aprenentatge de la fidelitat i de
l'esperança de rebre's l'un i l'altre de
Déu. Reservaran per al temps del
matrimoni les manifestacions de
tendresa específiques de l'amor
conjugal. S'ajudaran mútuament a
créixer en la castedat» ( Catecisme
2350).

[25] Congregació per la Doctrina de
la Fe, decl. Persona humana , 8. «Són
contraris a la llei natural. Tanquen
l'acte sexual al do de la vida. No
procedeixen d'una
complementarietat afectiva i sexual
veritable. No es poden aprovar en
cap cas » ( Catecisme 2357).

[26] L'homosexualitat es refereix a la
condició que presenten aquells
homes i dones que senten una
atracció sexual exclusiva o



predominant cap a les persones del
mateix sexe. Les possibles situacions
que es poden presentar són molt
diferents, i per tant s'ha de ser molt
prudent a l'hora de tractar d'aquests
casos.

[27] «Un nombre no negligible
d'homes i dones presenten
tendències homosexuals pregones.
Per a la majoria d'ells és una prova.
Cal acollir-los amb respecte,
compassió i delicadesa. Cal evitar,
amb ells, tot senyal de discriminació
injusta. Aquestes persones són
cridades a realitzar la voluntat de
Déu en la seva vida, i, si són
cristianes, a unir al sacrifici de la
creu del Senyor les dificultats que
poden trobar pel fet de la seva
condició» ( Catecisme 2358).



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/santa-puresa-
amor-fecund/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/santa-puresa-amor-fecund/
https://opusdei.org/ca-es/article/santa-puresa-amor-fecund/
https://opusdei.org/ca-es/article/santa-puresa-amor-fecund/

	Santa Puresa: amor fecund

