
opusdei.org

Sant Josepmaria i
l'abat de Montserrat
Aureli Ma. Escarré

Qüestions de Vida Cristiana
tracta sobre la fraternal relació
de Sant Josepmaria i l'abat
Aureli Ma. Escarré.

13/03/2013

Amb motiu de la festa que va
organitzar l’Opus Dei de Catalunya a
Montserrat, l’u de juny del 2002, per
celebrar el centenari del naixement
del, llavors beat, i ara sant
Josepmaria Escrivà de Balaguer, el P.



abat Josep Maria Soler em va
demanar que li preparés un dossier
sobre la relació de monsenyor
Escrivà amb Montserrat. Fruit
d’aquell treball és el present article.

L’arxiu de l’abat Aureli M. Escarré no
ha estat obert encara a la consulta
pública, d’acord amb les normes
habituals dels arxius eclesiàstics. He
pogut fer servir, però, com un cas
excepcional, les tres carpetes que es
refereixen a monsenyor Josepmaria
Escrivà de Balaguer (que contenen
una seixantena de cartes
intercanviades entre ell i l’abat de
Montserrat), al seu successors D.
Álvaro del Portillo, i al bisbe de
Madrid, D. Leopoldo Eijo Garay. De
fet aquesta documentació ja va ser
proporcionada durant els anys
vuitanta als promotors de la causa de
beatificació de monsenyor Escrivà,
per indicació de l’aleshores abat de
Montserrat, P. Cassià M. Just. Aquí
em limitaré a completar-ne la



informació i a ordenar els fets tot
situant-los en el seu context històric.

La primera relació del fundador de
l’Opus Dei amb els monjos de
Montserrat va tenir lloc a Andorra.
L’abat Antoni Mª Marcet, durant els
anys de la Segona República, hi havia
establert una casa dependent de
Montserrat, que pensava que podia
ésser útil si hi havia disposicions
contra els religiosos que els
obliguessin a deixar l’Estat espanyol.
Aquesta casa d’Andorra estava en
funció del Col·legi Ntra. Sra. de
Meritxell, i a més servia de casa de
convalescència dels monjos
montserratins que tenien dificultats
pulmonars. La comunitat
benedictina d’Andorra la Vella es va
guanyar de seguida l’afecte de la
població, per la bonhomia del rector,
el P. Isidor Fonoll, i del P. Manel
Rosés, que va ser molt popular com a
mestre de moltes lleves d’andorrans.
Doncs bé, el 3 de desembre del 1937



el jove sacerdot Josepmaria, després
de setze mesos de clandestinitat, va
poder celebrar a Andorra la missa en
un altar de veritat i revestit amb els
ornaments litúrgics i va ser acollit, ell
i la colla de joves que
l’acompanyaven, a la casa que tenien
els monjos de Montserrat a Andorra
[1]. Les biografies del fundador de
l’Opus Dei remarquen el moment
crític que va significar per a ell
aquella travessa dels Pirineus i
l'experiència que va tenir de
l'especial protecció de la Mare de
Déu en aquella ocasió. Aleshores va
començar la seva relació amb els
monjos de Montserrat.

En començar la Guerra Civil, una
part de la comunitat montserratina
va poder anar a l’estranger amb un
passaport del govern de la
Generalitat republicana, i aquest fet,
uns anys després, va tenir un preu
polític. Més endavant, quan es veia
que el bàndol anomenat nacional



guanyaria la guerra, hi havia el perill
que els monjos benedictins perdessin
Montserrat per sempre. Per aquest
motiu, l’abat Marcet va fer diverses
gestions per mitjà del cardenal Gomà
i, ja durant la tardor del 1937, va
entrar a la zona nacional, amb un
grup de monjos, que foren
benignament acollits pel bisbe de
Pamplona, Dr. Marcelino Olaechea, i
s’establiren al balneari de Belascoain
(Navarra), convertit eventualment en
monestir. La comunitat de
Montserrat no n’ha conservat el
record, però consta que el 3 de gener
del 1938 Josepmaria Escrivà va
visitar els monjos de Montserrat a
Belascoain [2]. El que més tard va ser
l’abat Aureli no es va afegir a aquesta
comunitat fins al 30 d’abril d’aquell
any, per tant no va poder conèixer
encara Escrivà de Balaguer. El que sí
que el va tractar aleshores va ser
l’abat Marcet, que el 3 de maig del
1938 va tornar-li la visita a Burgos
[3]. No era estrany aquest contacte,



perquè el fundador de l’Opus Dei i el
petit grup de joves que vivien amb ell
freqüentaven les mateixes amistats
que els monjos de Montserrat: els
bisbes Olaechea de Pamplona, Mons.
Javier Lauzurica de Vitoria i D.
Casimiro Morcillo de Madrid, que
encara no era bisbe.

Al final del gener del 1939 els
benedictins de Montserrat, avançant-
se a les tropes nacionals, s’establiren
novament al seu estimat monestir de
Montserrat, i l’abat Marcet va
nomenar prior de la comunitat el
dinàmic i emprenedor P. Aureli M.
Escarré. També és conegut per les
biografies del sant i les memòries
que han escrit els membres més
antics de l’Opus Dei, que l’any 1940 el
grup de l’Opus Dei de Barcelona va
patir una greu persecució per part
d’altres institucions eclesials, amb la
implicació del Governador Civil, que
havia donat ordres coercitives contra
l’Obra. La novetat que representava



l’Opus Dei era motiu de comentaris
de tota mena i aquests arribaren
també a Montserrat, que sempre ha
estat una talaia eclesial de primera
magnitud a Catalunya. Per aquelles
dates també es parlava dels
anomenats «fets de Banyoles»
protagonitzats per una fundadora
carismàtica que tenia dificultats
d’entesa amb el bisbe, amb actituds
imprudents per una banda i de
manca de discerniment i de serenitat
per l’altra. Molta gent d’Església volia
trobar paral·lelismes entre les
cooperadores parroquials de
Banyoles (després aprovades per
l’Església i constituïdes en institut
secular) i l’Opus Dei; ambdues
institucions apel·laven a la seva
natural secularitat; però eren dues
realitats totalment diferents en
objectius i mètodes i sense cap
connexió entre elles.

L’any 1941 el prior Escarré va ser
elegit abat gairebé per unanimitat. El



27 d’abril d’aquell 1941 l’abat Aureli
va rebre la solemne benedicció
abacial de mans del bisbe Olaechea,
amb el qual va voler contrastar les
terribles informacions que li
arribaven sobre l’Opus Dei de
Barcelona i les impressions molt
diferents que l’abat Marcet i altres
persones tenien sobre el fundador de
l’Opus Dei i la seva Obra. Olaechea,
que, com ja hem dit, coneixia
personalment el jove sacerdot
Josepmaria, va tranquil·litzar el
novell abat, però davant la magnitud
de les acusacions contra l’Opus Dei
que havien arribat a Montserrat i la
insistència de l’abat, va aconsellar-li
de demanar informes al bisbe de
Madrid, que era l’autoritat
competent referent a l’Obra. El 9 de
maig del 1941, l’abat Aureli va
escriure a D. Leopoldo Eijo Garay
bisbe de Madrid, a qui ja coneixia i al
qual havia invitat per a la seva
benedicció abacial; li demanava
informació reservada sobre l’Opus



Dei, puix que alguns monjos de
Montserrat necessitaven normes a
les quals atenir-se quan eren
consultats principalment en el
confessionari.

El 24 del mateix mes, D. Leopoldo
respon a l’abat amicalment tot
desfent les principals acusacions
contra l’Opus Dei que corrien per
Barcelona i manifestant tot el seu
recolzament al jove fundador de
l’Opus Dei i a l’obra que estava duent
a terme. L’abat va insistir dues
vegades més demanant al bisbe de
Madrid alguns aclariments i D.
Leopoldo va respondre les dues
cartes amb informacions precises. La
darrera carta, signada a Vigo l’u de
setembre del 1941, portava un
encapçalament de «Confidencial» i
era la més contundent.

Entre el 18 i el 25 de juny, abans de
rebre la segona carta referent a
l’Opus Dei, l’abat Aureli va



acompanyar a Madrid l’abat Marcet,
cridat pel govern per aclarir diverses
qüestions. El jove abat Aureli va
voler veure D. Leopoldo, però no li
va ser possible; va anar a la
residència de l’Opus Dei i allà en va
conèixer, no el fundador, sinó el
Secretari General, el jove enginyer
Álvaro del Portillo, que va
sorprendre l’abat perquè
desdramatitzava totalment la
persecució de què eren objecte i
mantenia un bon humor i una
serenitat espirituals admirables. Per
a l’abat Aureli, l’afectuosa
coneixença de D. Álvaro va precedir
la del fundador de l’Opus Dei. Les
desenes de cartes intercanviades
entre Álvaro i l’abat Aureli tindran
sempre el to d’una franquesa i d’una
familiaritat entranyables.

Un cop aclarit el panorama pel que
concernia a l’Opus Dei, l’abat Aureli
va voler fer un gest ben eloqüent de
recolzament a la nova institució. Va



fer cridar uns quants joves de l’Obra
a Montserrat i els va rebre
oficialment amb tots els honors.
Segons he pogut saber eren Lluís
Valls Taberner, Rafael Termes, Joan
Masià i Joan Baptista Torelló, que
recorda la impressió que els va fer el
jove abat, assegut en una mena de
tron i guarnit amb les insígnies
abacials. El Dr. Torelló recorda
puntualment: «Ens va sorprendre
perquè l’abat va baixar del tron i ens
va abraçar a cada un de nosaltres
molt afectuosament; ens volia
consolar. Ens va dir també que
Montserrat defensaria l’Obra,
ensems que ens convidava a celebrar
la propera Setmana Santa a
Montserrat com a hostes personals
de l’abat».

L’abat Aureli no va conèixer
personalment sant Josepmaria, fins
el 20 d’abril del 1942. Tornava a ser a
Madrid acompanyant l’abat Marcet,
per agrair a Franco la visita oficial



que havia fet a Montserrat el 25 de
gener, i aquesta vegada va ser
Escrivà de Balaguer qui va anar a
visitar els dos abats. L’abat Marcet,
que era el que avui diríem «emèrit»
però amb el títol i l’honor d’abat de
Montserrat, tenia aleshores seixanta-
quatre anys, el fundador de l’Opus
Dei quaranta i l’abat Aureli, que
tenia el títol d’abat coadjutor, però
que era l’abat de règim de
Montserrat, en tenia trenta-quatre
acabats de fer.

En algun dels viatges que Escrivà de
Balaguer va realitzar a Barcelona,
entre el segon semestre del 1942 i el
primer trimestre del 1943, degué
entrevistar-se amb l’abat Aureli, i
ambdós degueren parlar molt
francament i a un nivell profund.
Una carta de d’Escrivà, signada el 27
d’abril del 1943, que és la primera de
la sèrie, començava així: Muy
venerado Padre Abad y querido
hermano: Se empeñó V.R. y el Señor



ha de perdonarme si me atreví a
llamar hermano a mi P. Escarré.
Desde luego, muy unido en
sobrenatural hermandad con todos y
todo lo de esa santa Casa de la Virgen
me encuentro . L’abat Aureli havia
proposat a Escrivà de Balaguer de
tractar-se personalment com a
germans. Em sembla que aquest fet
és inusitat i únic en tota la biografia
de l’abat Aureli, que tenia un
concepte molt elevat de la seva
dignitat de pare i senyor del monestir
i dels qui hi són acollits. Només amb
sant Josepmaria va establir una
relació i un tracte de fraternitat
espiritual. És rara la carta en què no
surti a col·lació aquesta fraternitat,
escrivint sovint amb majúscula la
paraula Hermano . Es diuen 
Afectísimo Hermano en el Señor...
Padre Abad, ¡Hermano! Ruegue por
mí... Querido Hermano y amigo... Este
Hermano suyo pecador que le abraza
y besa su anillo abacial... I això no es
limita solament a la primera època.



El 1959, quan l’abat Aureli se sentia
malalt i abatut pel cansament, encara
manifestava a monsenyor Escrivà de
Balaguer todo mi cariño de Hermano.

El fundador de l’Opus Dei en sentir-
se plenament comprès i estimat,
havia obert el cor a l’abat Aureli i li
explicava els afers de l’Opus Dei i els
passos que estava fent, per exemple
el d’obtenir el Nihil Obstat de la
Santa Seu per tal de poder incardinar
sacerdots en l’Obra mateixa per mitjà
de la Societat Sacerdotal de la Santa
Creu. L’abat Aureli es va
comprometre a ajudar aquella gestió
tant com pogués. Només unes poques
setmanes més tard es va presentar a
Montserrat el jove Álvaro, portant en
la seva maleta el vistós uniforme
d’enginyer de camins, que s’adreçava
a Roma amb la documentació
corresponent. L’abat Aureli li va
donar cartes de recomanació davant
de l’abat Gregori Sunyol, monjo
montserratí President del Pontifici



Institut de Música Sacra i del P.
Albareda, prefecte de la Biblioteca
Vaticana i més tard cardenal, perquè
l’introduïssin davant la Cúria
Romana. Cal dir que aquell any
Álvaro havia passat a Montserrat,
amb altres joves de l’Opus Dei, tota la
Setmana Santa, que els havia causat
una enorme impressió i a més havien
fet moltes amistats noves a
l’hostatgeria.

El 30 de maig, l’abat Aureli va tornar
a Madrid i va anar a veure Escrivà de
Balaguer a Diego de León 14, i el
setembre sant Josepmaria visita
Montserrat per primera vegada. La
crònica del Monestir recull aquesta
visita com si es tractés d’una persona
que gaudís de la familiaritat de la
comunitat. En una carta del 13 de
juliol del 1943, Escrivà de Balaguer
agraïa a l’abat Aureli les atencions de
l’abat Sunyol i del P. Albareda amb
Álvaro del Portillo, i l’onze d’octubre
sortia oficialment el Nihil Obstat de



la Santa Seu perquè l’Opus Dei
tingués clergat propi. El bon humor
de l’Opus Dei en manifesta clarament
en la correspondència intercanviada.
Les ampolles d’Aromes de
Montserrat, que l’abat Aureli els fa
arribar, reben la denominació de
«benzina», un bé energètic,
escassíssim i preuat en aquella
Espanya del gasògen, sotmesa a
l’aïllament internacional.

I ara explicaré un privilegi per a un
amic al qual no se li pot negar res.
Enmig dels seus treballs de
predicació d’exercicis espirituals per
tot Espanya i d’expansió de l’Opus
Dei, Escrivà de Balaguer volia
enllestir la publicació de la seva tesi
doctoral sobre la jurisdicció
quasiepiscopal de l’Abadessa de las
Huelgas. En la seva visita a
Montserrat havia consultat la
biblioteca i havia pres nota d’alguns
llibres que l’interessaven; per aquest
motiu va escriure una carta al «Muy



venerado P. Abad y querido Hermano»
demanant-li que li enviés a Madrid
els llibres que necessitava. Sabia
perfectament que la seva petició era
quelcom excepcional, per això deia
en la carta amb molt bon humor: 
Supongo que habrá terribles penas y
excomuniones para el que saque un
libro de la Biblioteca. Pero...! siempre
hay bulas para difuntos!

El 16 de març del 1944, Álvaro
comunicava que aviat rebrien les
ordres els primers de l’Opus Dei i
manifestava el desig de passar uns
dies a Montserrat amb els seus dos
companys abans de la tonsura,
perquè el P. Franquesa els parlés de
litúrgia i els ensenyés a dir missa. No
va poder ser, a causa dels estudis i
dels imponderables. Quan arribà la
tarja que anunciava l’ordenació
sacerdotal, l’abat Aureli va felicitar al
seu Muy amado hermano en el Señor
perquè amb aquella ordenació el
fundador de l’Opus Dei esdevenia 



Padre de sacerdotes , a semblança
d’ell, que per ser abat era «Pare de
monjos» i adjuntava una altra carta
per a Álvaro i els altres novells
sacerdots en la qual desenrotllava els
temes del sacerdot com a pastor i
com a «adorador del Pare» en unió
amb Jesucrist Sacerdot i Víctima.
L’abat Aureli creia que els sacerdots
de l’Opus Dei, contemplatius enmig
del món, podien remarcar també
aquest darrer aspecte que el
sacerdoci monàstic subratlla
preferentment.

En la correspondència entre Escrivà
de Balaguer i l’abat Aureli dues o tres
vegades surten peticions de
recomanació. Era un costum molt
generalitzat en aquella època.
Aquesta vegada, és l’abat Aureli qui
demana al Dr. Escrivà que treballi
des de Madrid la rehabilitació del Sr.
Josep Mª Boix i Raspall, antic director
de la Caixa de Pensions i professor de
dret mercantil de la Universitat de



Barcelona, que havia estat «depurat»
a conseqüència de la Guerra Civil; es
tractava d’un cristià de pedra picada
i fidel a tota prova, que a més era
pare del monjo Dom Maur Mª Boix.
Monsenyor Josepmaria contesta
puntualment el 4 d’agost del 1944 i li
comunica que l’amic comú, Josep
Maria de Porcioles, ha promès
d’interessar-se per aquest afer i
afegeix: Muy querido Hermano ¿Le
veremos pronto por aquí?
Malauradament les gestions de
Porcioles no tingueren l’efecte
desitjat.

El 1945, l’abat Aureli va anar a
Madrid dues vegades, al final de
gener acompanyat del P. Adalbert
Franquesa i el novembre amb el P.
Gusi, i totes dues vegades va passar
per la Seu Central de l’Opus Dei a
entrevistar-se amb sant Josepmaria.
Les converses entre l’abat i el
fundador de l’Opus Dei no eren
exclusivament espirituals, parlaven



també de construccions i de la
decoració dels edificis; en aquest
punt les opinions del P. Gusi eren
generalment molt ben rebudes. La
romanitat, que era un dels valors que
l’abat Aureli inculcava als monjos i a
la casa, era també un valor altament
estimat en l’Opus Dei. Entre
Montserrat i l’Obra, a través de
l’amistat entre els seus dos caps, hi
havia una permeabilitat de conceptes
i fins i tot de detalls externs que amb
el temps va anar cristal·litzant en fets
concrets. El retaule de sant Josep, a la
capella lateral del cambril de
Montserrat, traspua els temes més
substanciosos i específics de
l’espiritualitat de l’Opus Dei. La
capella prelatícia de Santa Maria
della Pace de la Seu Central de l’Opus
Dei a Roma recorda les petites
capelles en forma de basílica romana
que es feien a Montserrat durant els
anys 40 sota la direcció del P. Gusi.
L’escultura de l’àngel guardià del
monestir en una fornícula que



trobem a l’escala principal del
Monestir de Montserrat correspon
sens dubte a una idea que l’abat
Aureli va copiar de l’Opus Dei.

L’intercanvi d’idees i projectes entre
aquestes dues personalitats encara
era més profund. Les cartes parlen
constantment de paquets amb
documentació reservada que es fan
arribar per mitjà de correus segurs
entre l’un i l’altre i també cap a
Roma. Per les dates de les cartes
sembla que la documentació que
Escrivà de Balaguer lliurava a l’abat
Aureli eren els primers esbossos de
les Constitucions de l’Opus Dei,
mentre que la documentació que
Montserrat volia fer sortir cap a
Roma servint-se dels joves de l’Opus
Dei, sembla que era la referent a
l’obtenció de l’ Abadiat Nullius , és a
dir l’exempció total del bisbat de
Barcelona, i la referent a l’obstrucció
d’una projectada Congregació
Benedictina Espanyola, a la qual



Montserrat s’oposava totalment;
aquests dos afers són els que en
aquells moments es debatien entre
Montserrat i la Cúria Romana. L’abat
Aureli somiava que Montserrat, amb
el seu centenar llarg de monjos, fos
oficialment una Església particular,
amb autoritat ordinària en el
territori propietat del Monestir i
tenint només el Papa com a autoritat
superior. Escrivà de Balaguer volia
també per a l’Opus Dei un estatut
semblant, però radicalment secular.

El 28 de gener del 1946, sant
Josepmaria va visitar una altra
vegada Montserrat. L’abat Aureli
l’acollia amb tots els honors d’una
gran personalitat i li preparava un
dinar solemne a l’anomenat refetor
dels bisbes. El març d’aquell mateix
any, l’abat Aureli va anar a Roma i va
tenir una altra audiència amb Pius
XII, i el Papa que el coneixia de
moltes altres vegades li va preguntar
espontàniament «pels seus amics de



l’Opus Dei». L’abat Aureli va explicar
al Papa el prodigiós creixement de
l’Obra, a la qual cosa el papa va dir
«mi rallegro molto», i l’ordenació
dels primers sacerdots de l’Obra i
que D. Álvaro es trobava
precisament a Roma; i el Papa va
respondre: «Lo so, lo so». El 4 de
març l’abat Aureli, acompanyat del
P.Gusi i de l’abat Sunyol, que havia
esdevingut un amic i visitant assidu
del grup de l’Opus Dei de Roma, van
anar a visitar-los a la casa que tenien
aleshores i que donava a la Piazza
Navona i els va explicar la seva
audiència amb el papa [4].

La malaltia i la mort de l’abat Marcet,
el 13 de maig d’aquell any 1946, va
ser també objecte de dues cartes i de
diversos telegrames d’Escrivà de
Balaguer. En aquells mesos, l’Opus
Dei estava mobilitzat per obtenir
cartes comendatícies o laudatòries de
tots els bisbes d’Espanya, puix que D.
Álvaro es trobava gestionant a Roma



el Decretum Laudis que fes passar
l’Opus Dei de la simple aprovació
diocesana a la pontifícia. Tot
l’episcopat espanyol va respondre
positivament a la petició de sant
Josepmaria, només el Dr. Cartanyà,
bisbe de Girona, i del Dr. Moll, bisbe
de Tortosa, es van retardar a enviar
la carta desitjada. Aleshores el
fundador de l’Opus Dei va demanar
la intervenció de l’abat Aureli per
vèncer l’actitud remisa del Dr. Moll,
que finalment també va enviar la
seva carta. L’altre tema que en
aquells dies portaven entre mans els
nostres personatges era el permís o
privilegi de la Congregació del Culte
Diví perquè l’Opus Dei pogués
utilitzar ornaments litúrgics de tall
ampli, que aleshores es deien gòtics.
Se n’ocupà personalment des de
Roma l’abat Sunyol. Aquest és un
detall digne de ser tingut en compte,
puix que aquest interès era molt
peculiar dels sacerdots i de les
institucions que maldaven per una



reforma litúrgica. L’Opus Dei mirava
els primers cristians com a model i el
moviment litúrgic treballava per
tornar el culte diví al temps més
esplendorós dels Sants Pares de
l’Església.

El Dr. Escrivà es trobava en un estat
de salut molt deteriorat a causa de la
diabetis, talment que el metge li
havia prohibit de viatjar. Però D.
Álvaro reclamava la presència del
fundador a Roma, ja que les gestions
eren molt més complicades del que
semblaven. Segons els canonistes
eminents, com el P. Arcadi Larraona,
que després serà cardenal i bon amic
d’Escrivà de Balaguer, l’Opus Dei no
tenia un lloc adient en les estructures
jurídiques vigents a l’Església
Catòlica. El Dr. Escrivà, després de
moltes consultes, va decidir
d’emprendre aquell viatge malgrat el
risc que corria. Tot adreçant-se a
Barcelona per embarcar-se en
direcció a Gènova, en passar pels



Brucs i veure la desviació cap a
Montserrat, va decidir de fer-hi una
visita a la Mare de Déu per
encomanar-li els problemes que
l’afeixugaven. Era el 20 de juny del
1946. Aquesta visita a Montserrat,
l’explica molt bé el Dr. Josep
Orlandis, que acompanyava sant
Josepmaria, però jo també l’he
sentida contar al P. Pau Pizà,
mallorquí i monjo de Montserrat,
que des de les tribunes de la basílica
va reconèixer el fundador de l’Opus
Dei i també el Dr. Orlandis,
mallorquí com ell. Escrivà de
Balaguer no havia anunciat la seva
visita i es trobava a Montserrat
d’incògnit, però el P. Pau va anar a
avisar immediatament l’abat Aureli i,
quan el fundador de l’Opus Dei i el
seu acompanyant sortiren de la
basílica van ser abordats pel P. Pau
que els va comunicar que el P. abat
estaria molt content de poder
saludar-los. Immediatament l’abat va
sortir a l’encontre de sant Josepmaria



i es fonien en una cordial abraçada i
tot seguit es tancaven ells dos sols en
el rebedor abacial durant una hora.

Aquest 1946 va significar de fet el
canvi de domicili del Fundador de
l’Opus Dei que passa més temps a
Roma que a Madrid, tot i que la Seu
Central de l’Opus Dei continuava a la
capital d’Espanya. D’ara endavant els
encontres dels dos personatges es fan
més dificultosos i sovint es planyen
de no coincidir en les seves visites a
Madrid i a Roma.

El 1946 i 1947, amb motiu de les
grans festes de l’entronització de la
Mare de Déu de Montserrat i de la
gran ressonància popular que van
suscitar, no solament en el nivell
religiós sinó també en el civil, l’abat
Aureli va prendre un protagonisme
en l’Església de Catalunya molt
important i va anar abandonant les
gestions per obtenir de Roma l’ 
Abadiat Nullius , al qual s’oposava



frontalment el bisbe de Barcelona.
També va copsar el paper històric
que podia jugar Montserrat per tal
d’obtenir de les catòliques autoritats
civils i militars una actitud més
comprensiva envers la llengua
catalana i el poc que restava del
catalanisme cultural d’abans de la
Guerra Civil, amb el desig d’amarar-
lo d’esperit cristià. No oblidem que a
la façana de Montserrat va fer gravar
la màxima atribuïda a Torras i Bages
«Catalunya serà cristiana o no serà».
La correspondència entre aquests
dos personatges no esmenta mai
aquests tema, però segurament en les
visites mútues en devien parlar.

El Dr. Joan Baptista Torelló, sacerdot
de l’Opus Dei i conegut catalanista ja
en els moments més difícils de la
postguerra, explica que quan l’abat
Aureli anava a veure monsenyor
Escrivà de Balaguer (ell calcula unes
quaranta-cinc visites), aquest el
cridava sovint perquè assistís a la



conversa i hi intervingués en català,
perquè sabia que a l’abat Aureli li
feia gràcia de trobar catalanistes dins
de l’Opus Dei [5].

Les cartes i les visites mútues
continuaven, però cada vegada eren
més espaiades, però no menys
afectuoses. El 3 de novembre del
1947, l’abat Aureli escrivia a
monsenyor Escrivà: «A ver si tengo
suerte de coincidir con V.R. en Madrid
el próximo enero. Dios quiera que así
sea, pues ya llevamos un año
completo sin vernos, y esto, creo yo,
no había ocurrido nunca desde que
nos conocemos.» Sant Josepmaria va
tornar a visitar Montserrat el 8 de
maig del 1948, acompanyat de Lluís
Valls Taberner. Aquesta va ser
l’única visita del fundador de l’Opus
Dei que va ser objecte d’un
reportatge fotogràfic, amb la
particularitat que el Dr. Escrivà es
trobava afectat d’una paràlisi facial i



no sempre surt massa afavorit en les
fotografies.

Les relacions entre ambdós
personatges a partir del 1947 prenen
un ritme regular. Es feliciten el Nadal
amb una senzilla tarja. L’abat Aureli
no oblida mai de felicitar anualment
el seu amic el dia de sant Josep, i
aquest indefectiblement als pocs dies
agraeix la felicitació i afegeix
afectuoses mostres d’amistat. Cada
any, monsenyor Escrivà envia des de
Roma un telegrama de congratulació
el 27 d’abril amb motiu de la festa de
la Mare de Déu de Montserrat. (El 27
d’abril del 1954 va quedar guarit
instantàniament i definitiva de la
diabetis que el turmentava des de
feia anys). Alguns dels qui van
conviure amb el fundador de l’Opus
Dei a Roma m’han explicat que
aquell dia, i moltes altres vegades, en
la tertúlia, a més de felicitar els
catalans, treia a col·lació les seves
visites a Montserrat i les de D. Álvaro



i dels membres de l’Opus Dei durant
els anys més difícils per l’Obra.

El 1949 l’abat Aureli va demanar a
monsenyor Escrivà de Balaguer de
predicar els exercicis espirituals a la
comunitat de Montserrat, però no va
poder ser a causa dels seus viatges i
dels compromisos ja contrets. En
absència de l’abat Aureli, el P. Gabriel
Brasó, que era Prior, va felicitar
monsenyor Josepmaria amb motiu
de l’aprovació definitiva de l’Opus
Dei per la Santa Seu, el 1950.

Entre el plec de cartes, crida l’atenció
la de l’onomàstic del 1958, més llarga
que de costum. L’abat Aureli explica
a monsenyor Escrivà de Balaguer les
obres que s’estaven fent al presbiteri
de la basílica de Montserrat (és el
presbiteri tal com el veiem
actualment amb l’altar de cara al
poble, l’antipendi, la creu, etc.),
sufragades per diverses entitats
socials i culturals de Catalunya «Este



fervor colectivo (de la societat
catalana) da la nota de lo que es
Montserrat para los fieles devotos, y
nos obliga a trabajar con denuedo en
orden a su perfeccionamiento
cristiano. Es mucha nuestra
responsabilidad; por lo que ruego a
S.R. nos tenga muy presentes en sus
oraciones. No se olvide de mí en
particular» . Cal tenir present que
alguns membres de l’Opus Dei
havien estat nomenats ministres del
govern i se’ls atribuïa el cèlebre pla
d’estabilització econòmica que va ser
tan eficaç, però també tan dolorós
per als treballadors i els petits
comerciants. (Era l’any en què
tothom parlava “d’estrènyer-se el
cinturó”). Per això el P. abat acaba la
carta dient al seu amic que en públic
defensa tant com pot l’Opus Dei, però
«privadamente les critico
caritativamente como buen hermano,
porque no puedo dejar de quererles
mucho en el Señor».



Com a bon aragonès que era,
monsenyor Escrivà comença la carta
de resposta sense embuts tocant
directament aquest tema. «Me ha
divertido de veras el último párrafo de
su carta, porque yo también critico a
mis hijos en público cuando en sus
libérrimas actuaciones públicas
pienso que lo merecen, aunque en
muchas otras actividades de ese
mismo ambiente merezcan alabanzas,
que tampoco debemos escasear. En
nuestro Instituto, esa libertad
personal es bien conocida y vivida por
todos, y trae como consecuencia una
responsabilidad también personal y
exclusiva, lo mismo en los éxitos que
en los fracasos; y ni a la Corporación
ni a los otros miembros, desde ningún
punto de vista, es imputable el éxito o
el descalabro».

Des de l’any 1952 la salut de l’abat
Aureli anava per mal borrall; a
l’antiga dolència cardíaca se li havia
afegit la diabetis i una insuficiència



renal que sovint el deixaven
malparat i retirat de la feina diària.
L’any 1958 l’abat Aureli deia a
monsenyor Escrivà de Balaguer
al·ludint a una entrevista a
Barcelona, que no es va poder
realitzar: «Hemos envejecido y como
dos amigos viejos hubiéramos
hablado de recuerdos, de recuerdos sí,
pero que todavía cuentan en nuestra
vida. Por lo que a mí se refiere siento
a la verdad el peso de los años. Dentro
de poco voy a cumplir los 50 y para el
mes de septiembre celebraré los 25
años de mi ordenación sacerdotal.
Suerte que Dios Nuestro Señor es
bueno e infinita su misericordia!» . A
la carta següent Escrivà de Balaguer
replica: «Protesto de que se llame
viejo, cuando aún no ha cumplido el
medio siglo: seguramente le dará el
Señor todavía abundantes años, para
que pueda trabajar en servicio de esa
Santa Casa de la Virgen. Es verdad
que hace bastante tiempo que no nos
hemos visto, y ha de ser una alegría



también para mí, si coincidimos en
Roma o donde sea, y podemos charlar
despacio».

El 8 d’octubre del 1961, l’abat Aureli
va presentar la seva dimissió d’abat
de règim i va ser elegit abat
coadjutor el seu prior P. Gabriel
Brasó. La relació epistolar entre els
dos personatges va continuar
regularment fins al 1963 pero no hi
ha cap al·lusió al nou status de l’abat
emèrit ni al seu estat d’abatiment. El
novembre d’aquell any, l’abat Aureli,
va creure oportú de fer unes
declaracions públiques al diari «Le
Monde», que van provocar un gran
terrabastall mediàtic. Les pressions
polítiques es van afegir a les tensions
internes de la comunitat i l’abat
Aureli va haver de sortir del
monestir i de Catalunya per fixar la
seva residència a Viboldone, un
monestir de benedictines a la diòcesi
de Milà.



A partir del 1963 es va interrompre
la correspondència entre els dos
personatges i monsenyor Escrivà de
Balaguer va perdre la pista del seu
vell amic. A Roma, el Dr. Torelló va
informar-lo de la situació en què es
trobava l’abat Aureli a Viboldone i el
fundador de l’Opus Dei va manar-li
que anés corrents a visitar l’abat
Aureli per manifestar-li la seva
estimació. Aquest el va rebre
afectuosíssimament i commogut
visiblement per la fidel amistat que
en aquells moments de tribulació li
mostrava Escrivà de Balaguer. Era
l’estiu del 1967 i l’abat es trobava
greument malalt. Diu el Dr. Torelló
que l’abat no va fer-li cap comentari
sobre la situació en què es trobava i
que només va manifestar-li que el
seu successor a Montserrat, l’abat
Cassià Just, li mereixia tota la seva
confiança. L’abat Aureli va morir el
22 d’octubre de l’any següent, el
1968, als 60 anys. Escrivà de



Balaguer, que era més gran que ell, el
va sobreviure set anys.

La història d’aquesta amistat entre
sant Josepmaria i l’abat Aureli
Escarré és gairebé inèdita i il·lumina
tot dos personatges. Crec que val la
pena que aquesta amistat sigui
coneguda, perquè l’abat Aureli mai
no va renegar d’aquells anys primers
en què vivia en sintonia de
fraternitat amb monsenyor Escrivà i
aquest va romandre fidel fins al final
a aquella amistat, tot recordant amb
agraïment l’encoratjament i l’ajuda
que l’Opus Dei, en els anys difícils de
la persecució i de la prova, va trobar
a Montserrat.

[1] Pedro CASCIARO, Soñad y os
quedaréis cortos, Madrid, Rialp,
1994, p. 126.



[2] Pedro RODRÍGUEZ, Camino.
Edición crítico-histórica preparada
por..., Madrid, Rialp, 2002, p. 528,
nota 10.

[3] Dec aquesta informació inèdita al
Dr. José Luis Illanes, director de
l’Istituto Storico Josemaria Escriva de
Roma.

[4] José ORLANDIS, Mis recuerdos.
Primeros tiempos del Opus Dei en
Roma, Madrid, Rialp, 1995, p. 72.

[5] Joan B. TORELLÓ, El beat
Josepmaria i els inicis de l’Opus Dei a
Catalunya, «Temes d’Avui», núm. 11,
2002, p. 13.

Josep de C. Laplana, osb

Qüestions de Vida Cristiana.
Núm. 211. 2003



pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/sant-

josepmaria-i-labat-de-montserrat-
aureli-ma-escarre/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-i-labat-de-montserrat-aureli-ma-escarre/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-i-labat-de-montserrat-aureli-ma-escarre/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-i-labat-de-montserrat-aureli-ma-escarre/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-i-labat-de-montserrat-aureli-ma-escarre/

	Sant Josepmaria i l'abat de Montserrat Aureli Ma. Escarré

