
opusdei.org

Sant Josepmaria
Escrivà, mestre
d'oració en la vida
ordinària

Entre els mestres
d'espiritualitat de la història de
l'Església, sant Josepmaria
Escrivà ocupa un lloc propi per
motius diversos. Abans que res,
per tractar-se d'un sant dels
nostres dies (va ser canonitzat
per Joan Pau II l'any 2002), que
ha difós la crida universal a la
santedat, de manera concreta,
entre milers de cristians -diu el
Prelat de l’Opus Dei al
començament d'aquest article.



05/03/2007

(I)

Entre els mestres d'espiritualitat de
la història de l'Església, sant
Josepmaria Escrivà ocupa un lloc
propi per motius diversos. Abans que
res, per tractar-se d'un sant dels
nostres dies (va ser canonitzat per
Joan Pau II l'any 2002), que ha difós
la crida universal a la santedat, de
manera concreta, entre milers de
cristians.

Per a arribar a la santedat resulta
imprescindible mantenir un tracte
habitual amb Déu; o dit d'una altra
manera: resar. Aquest mitjà, però, no
consisteix només a desgranar
pregàries vocals; és parlar amb Déu,
posant en exercici totes les capacitats
humanes: l'ànima i el cos, el cap i el
cor, la doctrina i els afectes. Ser sant



significa semblar-se a Jesucrist: com
més l’imitem, com més Ell i nosaltres
ens assemblem, desenvolupant amb
la gràcia i el nostre esforç la
identificació sacramental rebuda en
el Baptisme, arribarem a tenir una
santedat més gran, una identificació
més gran amb el Mestre. D'aquí la
importància d'aquesta "conversa
habitual" amb Ell. «Sant, sense
oració?», es pregunta sant
Josepmaria Escrivà en un dels seus
llibres més difosos. I hi respon
concisament: «No crec en aquesta
santedat» (Camí, 107).

Déu va concedir al fundador de
l’Opus Dei, entre d’altres, el do
d'ensenyar de manera pràctica que
els homes i les dones que es
desenvolupen enmig de les activitats
terrenals —a la feina, en la família,
en els més variats i honrats ambients
professionals i socials—, poden i han
d'aspirar a la santedat sense
descurar les tasques temporals; ben



al contrari, han de servir-se
precisament d'aquestes incidències
per buscar Déu, trobar-lo i estimar-
lo. Ha merescut, per això, que la
Santa Seu l’anomenés «contemplatiu
itinerant» en el Decret amb què
reconeix que va practicar en grau
heroic totes les virtuts cristianes, pas
previ per a la canonització.

Aquest resum de la vida de sant
Josepmaria Escrivà comporta
conseqüències molt importants. En
primer lloc, que no hi ha cap gènere
de vida —si no s'oposa a la llei de
Déu— que no pugui ser santificada;
que Déu no nega a ningú la gràcia
per a arribar a ser veritablement
contemplatiu; que resulta possible
mantenir la presència de Déu enmig
de les feines més absorbents,
relacionar-nos amb Ell en el fragor
del món, sense abandonar el lloc que
cadascú ocupa en la societat. En
definitiva: captenir-se com un home
o una dona d'oració no està reservat



només a qui —acollint una crida
especial— segueix la vida sacerdotal
o religiosa. La vida contemplativa,
precisament per tractar-se d'un
requisit en el camí de la santedat,
se'ns presenta com camí a l'abast de
tothom.

Sant Josepmaria Escrivà va ser cridat
per Déu no només a proclamar
aquest missatge, sinó a ensenyar a
viure’l, sense rebaixar-ne cap
exigència. El seu exemple, els
ensenyaments que transmet en els
seus escrits i, sobretot, la realitat
d'innombrables persones que
s'inspiren en el seu esperit per a
santificar-se enmig dels assumptes
terrenals, constitueixen una
expressió clara de la validesa de la
posterior afirmació del concili Vaticà
II sobre la crida universal a la
santedat. També reflecteixen una
manera concreta de dur a la pràctica
la proposta de Joan Pau II, de cara al
nou mil·lenni, quan va exhortar els



cristians a aprofundir en el "art de
l'oració" per a aspirar a una "mesura
alta" de la santedat en la situació de
cada dia.

Abans de mostrar alguns dels punts
fonamentals dels ensenyaments
sobre l'oració d'aquest mestre de
vida cristiana, recullo el
començament d'una homilia que duu
el significatiu títol de "Vida d'oració".
Escriu sant Josepmaria Escrivà:
«Sempre que sentim en el nostre cor
desigs de millorar, de respondre més
generosament al Senyor, i cerquem
una guia, un nord clar per a la nostra
existència cristiana, l'Esperit Sant ens
duu a la memòria les paraules de
l'Evangeli: cal pregar sempre sense
defallir (Lc 18, 1). L'oració és el
fonament de tota labor sobrenatural;
amb l'oració som omnipotents i, si
prescindíssim d'aquest recurs, no
faríem res» (Amics de Déu, 238).

(II)



Una de les "passions" de sant
Josepmaria era l'amor a la llibertat
de les consciències. Va ser un
defensor decidit de la llibertat
personal —amb la consegüent
responsabilitat personal— en tots els
ordres de la vida. En l'aspecte
espiritual, el seu constant
ensenyament es va traduir en què hi
ha molts camins per a arribar a la
santedat, perquè «cada ànima és una
obra mestra de Déu» (Amics de Déu,
83), i el Senyor traça la seva via
personalíssima a la criatura perquè
s'identifiqui amb Crist. Per això,
sense menysprear els ensenyaments
d'altres sants, no era partidari de
mètodes rígids per a ensenyar a fer
oració.

La seva pròpia experiència, i la de
tantes ànimes a les quals va ajudar
en la vida interior, el van reafirmar
en l'opinió que cal que cadascú
s’esforci —sota la guia de l'Esperit
Sant i amb els consells rebuts en la



direcció espiritual personal— per
trobar la seva pròpia sendera: «Cada
caminant segueixi el seu camí», solia
repetir; un camí que, a més, anirà
variant segons les necessitats i les
circumstàncies de cada ànima.

Cercar, trobar, estimar Crist

Alhora, dintre d'aquesta gran
varietat de situacions personals, ja
des dels anys 30 solia assenyalar uns
grans trams —vàlids per a tots— que
cal recórrer per a arribar a ser
ànimes d'oració: «Que cerquis Crist:
Que trobis Crist: Que estimis Crist. —
Són tres etapes claríssimes. Has
intentat, almenys, de viure’n la
primera?» (Camí, 382).

No es tracta —com assenyala el
mateix fundador de l’Opus Dei—
d'etapes clarament diferenciades, ni
pel fet d'haver superat una hom
passa automàticament a la següent.
En altres ocasions, per exemple,
apuntava «quatre graons» per a



arribar a identificar-se amb Crist:
«cercar-lo, trobar-lo, tractar-lo,
estimar-lo». I afegia: «Potser enteneu
que us trobeu com en la primera
etapa. Busqueu-lo amb il·lusió,
busqueu-lo en vosaltres mateixos
amb totes les vostres forces. Si obreu
amb aquest deler, gosaré garantir
que ja l’heu trobat, i que heu
començat a tractar-lo i a estimar-lo, i
a tenir la vostra conversa en el
Cel» (Amics de Déu, 300).

En definitiva, la sendera de l'oració
no és quelcom que s'adquireix d'una
vegada per totes: sempre cal estar
començant, recomençant, amb la
il·lusió humana i sobrenatural de
millorar en el tracte amb Déu;
requereix considerar-se sempre
deixeble, i mai mestre. Aquesta
actitud, a més de revelar-se com un
fort contrapès a la possible temptació
de supèrbia espiritual, ajuda a no
desanimar-se, a no abandonar la



pràctica de la meditació perquè ens
sembla que no avancem.

En el curs de l'oració mental o
meditació, el més important
consisteix a arribar al tracte personal
amb Jesús. Tot la resta —com llegir
algun paràgraf de l'Evangeli o d'un
llibre piadós, reflexionar sobre allò
que s'ha llegit, confrontar-lo amb la
pròpia vida, etc.—, sabent que
resulta molt convenient i fins i tot
necessari, s'encamina a moure la
voluntat, que ha de prorrompre en
afectes: actes d'amor o de dolor,
accions de gràcies, peticions,
propòsits..., que constitueixen el fruit
assaonat de l'oració veritable. Es
tracta de decisions d'estimar més
Déu i el proïsme, concretades potser
en punts molt petits, però que deixen
en l'ànima un regust —no
necessàriament de naturalesa
sensible— que es manifesta en pau
interior i en serenitat per a afrontar
amb nova energia, i amb el goig dels



fills de Déu, els deures i les
ocupacions inherents a la pròpia
situació.

El Catecisme de l'Església catòlica
afirma que la pràctica de l'oració
suposa un veritable "combat"
espiritual (n. 2725). Ho va ensenyar
amb les mateixes paraules el
fundador de l’Opus Dei; i hi afegia
que aquesta lluita, encara que
esforçada, no és trista ni antipàtica,
sinó que posseeix l'alegria i la
joventut de l'esport. Un "combat" on
sempre estem a l'expectativa del
"premi" —el mateix Déu— que es
lliura íntimament a qui persevera en
cercar-lo, tractar-lo i estimar-lo.

(III)

«M'has escrit: "Fer oració és parlar
amb Déu. Però, de què?" —De què?
D'Ell, de tu: alegries, tristeses, èxits i
fracassos, ambicions nobles,
preocupacions diàries..., febleses!: i
accions de gràcies i peticions: i Amor



i desgreuge. En dues paraules:
conèixer-lo i conèixer-te: "tractar-
se!"» (Camí, 91).

Aquestes paraules resumeixen bé el
contingut de l'oració dels fills de Déu.
Un bon fill, sobretot si és petit,
conversa amb els braços oberts amb
el seu pare o amb la seva mare sobre
qualsevol assumpte. Té una
confiança infrangible en ells, ja que
sap que totes les seves coses els
interessen molt. I si, en el tracte
humà, cristià, convé comptar amb les
circumstàncies de cadascú, en el
tracte amb Déu cal aplicar aquest
criteri amb absoluta confiança. No
importa tant què li anem a dir o com
ens anem a expressar, sinó abans
que res el desig de dialogar amb Qui
ens estima immensament i només
desitja el nostre bé.

Uns consells per a fer oració

«Que no saps pregar? —Posa't a la
presència de Déu, i tot just comencis



a dir: "Senyor, que no sé fer
oració!...", pots estar segur que has
començat a fer-la» (Camí, 90).

Aquells que comencen solen
necessitar d'ajudes especials,
d'alguns suports. Sant Josepmaria
Escrivà els anomenava "crosses",
perquè serveixen de punts de
referència per a començar el diàleg
amb el Senyor: la consideració d'un
passatge de l'Evangeli, d'altres llibres
sagrats o d'un text litúrgic; la
meditació atenta de les paraules
d'una oració vocal, com el parenostre
o l’avemaria; la lectura d'un llibre
que proposi temes per a l'oració...
Amb el temps es podran deixar
aquestes "crosses", encara que mai
no convé abandonar-les del tot. No és
rar, en efecte, que es precisin de nou
al cap dels anys, o de tant en tant.
Llavors s'utilitzen com agafador per
a superar les dificultats que, abans o
després, potser es presentin:
distraccions, aridesa interior,



preocupacions que pugnen per surar
en aquests moments, cansament físic
o intel·lectual...

Convé recordar que l'oració es
desenvolupa com un combat on mai
no hem de donar-nos per vençuts.
Perquè, entre les excuses per a
abandonar les estones diàries
d'oració, una de les més freqüents és
el descoratjament. En no advertir
progressos clars, pot sobrevenir la
temptació de limitar-se a resar
oracions vocals, o ni tan sols això.
Quin gran error seria! L'important en
aquest "negoci" no s'amida pels
resultats comptabilitzables (que per
altra banda resulta impossible
calcular en una activitat de tipus
sobrenatural), sinó la perseverança
per a seguir fins a la fi en el temps
dedicat a la meditació, sense cedir en
l'afany de superar els obstacles.

Entre els consells pràctics que
suggeria sant Josepmaria Escrivà,



uns versaven sobre el lloc i el temps
de la meditació: cercar un lloc que
faciliti el recolliment interior (davant
el Sagrari, sempre que sigui
possible), i subjectar-se a un horari,
sabent que és millor avançar-la que
retardar-la, quan es preveu algun
inconvenient; demanar ajuda als
nostres aliats, els Àngels Custodis;
tractar de convertir fins i tot les
distraccions en matèria del diàleg
amb Déu. Això té màxima
importància, perquè resar és
mantenir una conversa amb el
Senyor, no amb nosaltres mateixos.

En aquesta línia s'inscriu la
recomanació de "ficar-se" en les
escenes de l'Evangeli. «Jo t'aconsello
—deia— que, en la teva oració,
intervinguis en els passatges de
l’Evangeli, com un personatge més.
Primer t’imagines l’escena o el
misteri, que et servirà per a recollir-
te i meditar. En acabat apliques
l’enteniment, per considerar aquell



tret de la vida del Mestre: el seu Cor
entendrit, la seva humilitat, la seva
puresa, el seu compliment de la
Voluntat del Pare. Després li
expliques tot allò que sol esdevenir-
te en aquestes coses, el que et passa,
què tens. Estigues a l’aguait, perquè
potser Ell voldrà dir-te quelcom: i
sorgiran aquestes mocions interiors,
això d'atinar-hi, aquelles
reconvencions» (Amics de Déu, 253).

Es palesa també molt eficaç el recurs
a la Mare de Déu, Mestra d'oració, i a
Sant Josep, en començar i acabar les
estones d'oració. «Ells presentaran la
nostra debilitat a Jesús, perquè Ell la
converteixi en fortalesa» (Amics de
Déu, 255).

IV

Si l'ànima cristiana és fidel i
perseverant en el tracte amb Déu, la
seva oració no quedarà confinada
només als moments especialment
dedicats a parlar amb Ell. Es



perllongarà durant la jornada
sencera, dia i nit, fent possible que el
treball i el descans, l'alegria i el
dolor, la tranquil·litat i les
preocupacions, la vida sencera es
converteixi en oració. Així, gairebé
sense adonar-se, el cristià coherent
amb la seva vocació de fill de Déu es
va convertint en un contemplatiu
itinerant, en ànima d'oració.

Vida d'oració

«El fet de recomanar aquesta unió
contínua amb Déu, ¿no és presentar
un ideal, tan sublim, que es revela
inassequible a la major part dels
cristians? Veritablement, és alta la
meta, però no és inaccessible. El
viarany, que mena a la santedat, és
un viarany d’oració; i l’oració ha de
calar en l’ànima de mica en mica,
com la petita llavor que es convertirà
més endavant en un arbre
frondós.» (Amics de Déu, 295).



En l'homilia "Vers la santedat", sant
Josepmaria descriu a grans trets
l'itinerari del seu propi camí
espiritual, i hi ofereix com la pauta
per a convertir tota l'existència en
oració. «Comencem amb oracions
vocals, que molts hem repetit de
menuts: són frases ardents i
senzilles, adreçades a Déu i a la seva
Mare, que és Mare nostra (...). No és
això —en certa manera— un principi
de contemplació, demostració
evident d’un abandó confiat? (...).

»Primer una jaculatòria, i després
una altra, i una altra... fins que
aquest fervor sembla insuficient,
perquè les paraules resulten
pobres...: i es fa pas a la intimitat
divina, en un esguard posat en Déu
sense descans i sense cansar-se.
Aleshores vivim talment com captius,
com presoners. Mentre duem a
terme amb la major perfecció
possible, dins de les nostres
equivocacions i limitacions, les



tasques pròpies de la nostra condició
i del nostre ofici, l’ànima té ànsia
d’escapar-se. Se’n va cap a Déu, com
el ferro atret per la força de l’imant.
Es comença a estimar Jesús, d’una
forma més eficaç, amb un dolç
sobresalt.» (Amics de Déu, 296).

Un pas important en aquest viarany
és el "descobriment" de la Humanitat
Santíssima de Jesús, que és sempre
l'únic camí per a arribar a la Trinitat.
«Seguir Crist: heus aquí el secret.
Acompanyar-lo tan a prop, que
visquem amb Ell, com aquells
primers dotze; tan a prop que ens hi
identifiquem. No trigarem a afirmar,
quan no haurem posat entrebancs a
la gràcia, que ens hem revestit de
Nostre Senyor Jesucrist.» (Amics de
Déu, 299).

Distintiu del deixeble de Crist és la
trobada amb la Creu. No cal defugir-
la, ni tampoc buscar-la
temeràriament en coses grans.



L'Esperit Sant ens la presenta servint-
se habitualment de l'esdevenir
quotidià, concedint al mateix temps
la gràcia per a estimar-la. La Creu
llavors no pesa: Jesús mateix, bon
cirineu, la porta sobre les seves
espatlles. L'ànima comença a
caminar pel viarany de la
contemplació i descobreix el Senyor
a cada pas. Els moments de prova
s'alternen amb uns altres de calma,
però l'alegria interior —compatible
amb el sofriment— no manca mai:
aquí descobrirem el senyal més clar
que marxem a la vora del Mestre.

Així, corresponent a la gràcia,
s'arriba a descobrir, tractar i estimar
la Santíssima Trinitat. «Hem corregut
com la cérvola que es deleix per les
fonts de les aigües; patint set, amb la
boca desfeta, amb secor. Volem
beure en aquesta deu d’aigua viva.
Sense rareses, al llarg del dia ens
movem en aquesta font abundosa i
clara de limfes fresques que brollen



vers la vida eterna (cf. Jn 4, 14).
Sobren les paraules, perquè la
llengua no aconsegueix d’expressar-
se; ja l’enteniment s’aquieta. Ja no es
raona, s’esguarda! I l’ànima es posa a
cantar un altre cop amb un càntic
nou, perquè se sap també
esguardada amorosament per Déu,
tothora.

» No em refereixo a situacions
extraordinàries. Són, poden ser-ho
molt bé, fenòmens ordinaris de la
nostra ànima: una bogeria d’amor
que, sense espectacle, sense
extravagàncies, ens ensenya de patir
i de viure, perquè Déu ens concedeix
la Saviesa (...).És mercè de Déu. Si tu
mires de meditar-ho, el Senyor no et
negarà la seva assistència. Fe i fets de
fe: fets, perquè el Senyor (...) és com
més va més exigent. Això ja és
contemplació i es unió; aquesta ha
d’ésser la vida de molts cristians,
anant cada un endavant pel seu
propi camí espiritual -són infinits-



enmig dels afanys del món, encara
que ni tan solament se n’hagin
adonat.» (Amics de Déu, 307-308).

(Article de Mons. Xavier Echevarría
publicat en la revista Magnificat)

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/sant-

josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-
la-vida-ordinaria/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-la-vida-ordinaria/

	Sant Josepmaria Escrivà, mestre d'oració en la vida ordinària

