opusdei.org

Sant Josepmaria
Escriva, mestre
d'oracio en la vida
ordinaria

Entre els mestres
d'espiritualitat de la historia de
I'Església, sant Josepmaria
Escriva ocupa un lloc propi per
motius diversos. Abans que res,
per tractar-se d'un sant dels
nostres dies (va ser canonitzat
per Joan Pau Il I'any 2002), que
ha dif6s la crida universal a la
santedat, de manera concreta,
entre milers de cristians -diu el
Prelat de I’Opus Dei al
comencament d'aquest article.



05/03/2007

D

Entre els mestres d'espiritualitat de
la historia de I'Església, sant
Josepmaria Escriva ocupa un lloc
propi per motius diversos. Abans que
res, per tractar-se d'un sant dels
nostres dies (va ser canonitzat per
Joan Pau Il I'any 2002), que ha dif6s
la crida universal a la santedat, de
manera concreta, entre milers de
cristians.

Per a arribar a la santedat resulta
imprescindible mantenir un tracte
habitual amb Déu; o dit d'una altra
manera: resar. Aquest mitja, pero, no
consisteix només a desgranar
pregaries vocals; és parlar amb Déu,
posant en exercici totes les capacitats
humanes: I'anima i el cos, el cap 1 el
cor, la doctrina i els afectes. Ser sant



significa semblar-se a Jesucrist: com
més 'imitem, com més Ell i nosaltres
ens assemblem, desenvolupant amb
la gracia i el nostre esforg la
identificaci6é sacramental rebuda en
el Baptisme, arribarem a tenir una
santedat més gran, una identificacio
més gran amb el Mestre. D'aqui la
importancia d'aquesta "conversa
habitual” amb Ell. «Sant, sense
oracio?», es pregunta sant
Josepmaria Escriva en un dels seus
llibres més difosos. I hi respon
concisament: «No crec en aquesta
santedat» (Cami, 107).

Déu va concedir al fundador de
I’Opus Dei, entre d’altres, el do
d'ensenyar de manera practica que
els homes iles dones que es
desenvolupen enmig de les activitats
terrenals —a la feina, en la familia,
en els més variats i honrats ambients
professionals i socials—, poden i han
d'aspirar a la santedat sense
descurar les tasques temporals; ben



al contrari, han de servir-se
precisament d'aquestes incidencies
per buscar Déu, trobar-lo i estimar-
lo. Ha merescut, per aixo, que la
Santa Seu ’anomenés «contemplatiu
itinerant» en el Decret amb que
reconeix que va practicar en grau
heroic totes les virtuts cristianes, pas
previ per a la canonitzacio.

Aquest resum de la vida de sant
Josepmaria Escriva comporta
consequeéncies molt importants. En
primer lloc, que no hi ha cap genere
de vida —si no s'oposa a la llei de
Déu— que no pugui ser santificada;
que Déu no nega a ningu la gracia
per a arribar a ser veritablement
contemplatiu; que resulta possible
mantenir la preséncia de Déu enmig
de les feines més absorbents,
relacionar-nos amb Ell en el fragor
del mon, sense abandonar el lloc que
cadascu ocupa en la societat. En
definitiva: captenir-se com un home
0 una dona d'oracio no esta reservat



nomes a qui —acollint una crida
especial— segueix la vida sacerdotal
o religiosa. La vida contemplativa,
precisament per tractar-se d'un
requisit en el cami de la santedat,
se'ns presenta com cami a l'abast de
tothom.

Sant Josepmaria Escriva va ser cridat
per Déu no nomeés a proclamar
aquest missatge, sind a ensenyar a
viure’l, sense rebaixar-ne cap
exigencia. El seu exemple, els
ensenyaments que transmet en els
seus escrits i, sobretot, la realitat
d'innombrables persones que
s'inspiren en el seu esperit per a
santificar-se enmig dels assumptes
terrenals, constitueixen una
expressio clara de la validesa de la
posterior afirmaciod del concili Vatica
IT sobre la crida universal a la
santedat. També reflecteixen una
manera concreta de dur a la practica
la proposta de Joan Pau II, de cara al
nou mil-lenni, quan va exhortar els



cristians a aprofundir en el "art de
I'oracio” per a aspirar a una "mesura
alta” de la santedat en la situacio de
cada dia.

Abans de mostrar alguns dels punts
fonamentals dels ensenyaments
sobre l'oraci6 d'aquest mestre de
vida cristiana, recullo el
comenc¢ament d'una homilia que duu
el significatiu titol de "Vida d'oracio".
Escriu sant Josepmaria Escriva:
«Sempre que sentim en el nostre cor
desigs de millorar, de respondre més
generosament al Senyor, i cerquem
una guia, un nord clar per a la nostra
existencia cristiana, I'Esperit Sant ens
duu a la memoria les paraules de
I'Evangeli: cal pregar sempre sense
defallir (Lc 18, 1). L'oracio és el
fonament de tota labor sobrenatural;
amb l'oracio som omnipotents i, si
prescindissim d'aquest recurs, no
fariem res» (Amics de Déu, 238).

(ID



Una de les "passions" de sant
Josepmaria era l'amor a la llibertat
de les consciencies. Va ser un
defensor decidit de la llibertat
personal —amb la consegiient
responsabilitat personal— en tots els
ordres de la vida. En l'aspecte
espiritual, el seu constant
ensenyament es va traduir en qué hi
ha molts camins per a arribar a la
santedat, perqueé «cada anima és una
obra mestra de Déu» (Amics de Déu,
83), 1 el Senyor traca la seva via
personalissima a la criatura perque
s'identifiqui amb Crist. Per aixo,
sense menysprear els ensenyaments
d'altres sants, no era partidari de
metodes rigids per a ensenyar a fer
oracio.

La seva propia experiéncia, ila de
tantes animes a les quals va ajudar
en la vida interior, el van reafirmar
en I'opinio que cal que cadascu
s’esforci —sota la guia de I'Esperit
Santiamb els consells rebuts en la



direccio espiritual personal— per
trobar la seva propia sendera: «Cada
caminant segueixi el seu cami», solia
repetir; un cami que, a més, anira
variant segons les necessitats i les
circumstancies de cada anima.

Cercar, trobar, estimar Crist

Alhora, dintre d'aquesta gran
varietat de situacions personals, ja
des dels anys 30 solia assenyalar uns
grans trams —valids per a tots— que
cal recorrer per a arribar a ser
animes d'oracio: «Que cerquis Crist:
Que trobis Crist: Que estimis Crist. —
Son tres etapes clarissimes. Has
intentat, almenys, de viure’n la
primera?» (Cami, 382).

No es tracta —com assenyala el
mateix fundador de ’'Opus Dei—
d'etapes clarament diferenciades, ni
pel fet d'haver superat una hom
passa automaticament a la seglient.
En altres ocasions, per exemple,
apuntava «quatre graons» per a



arribar a identificar-se amb Crist:
«cercar-lo, trobar-lo, tractar-lo,
estimar-lo». I afegia: «Potser enteneu
que us trobeu com en la primera
etapa. Busqueu-lo amb il-lusio,
busqueu-lo en vosaltres mateixos
amb totes les vostres forces. Si obreu
amb aquest deler, gosaré garantir
que ja ’heu trobat, i que heu
comencat a tractar-lo i a estimar-lo, 1
a tenir la vostra conversa en el

Cel» (Amics de Déu, 300).

En definitiva, la sendera de 1'oracio
no és quelcom que s'adquireix d'una
vegada per totes: sempre cal estar
comencant, recomencant, amb la
il-lusié humana i sobrenatural de
millorar en el tracte amb Déu;
requereix considerar-se sempre
deixeble, 1 mai mestre. Aquesta
actitud, a més de revelar-se com un
fort contrapes a la possible temptacid
de supérbia espiritual, ajuda a no
desanimar-se, a no abandonar la



practica de la meditacio perqué ens
sembla que no avancem.

En el curs de 1'oracio mental o
meditaciod, el més important
consisteix a arribar al tracte personal
amb Jesus. Tot la resta —com llegir
algun paragraf de I'Evangeli o d'un
llibre piadds, reflexionar sobre allo
que s'ha llegit, confrontar-lo amb la
propia vida, etc.—, sabent que
resulta molt convenient i fins i tot
necessari, s'encamina a moure la
voluntat, que ha de prorrompre en
afectes: actes d'amor o de dolor,
accions de gracies, peticions,
proposits..., que constitueixen el fruit
assaonat de 1'oracio veritable. Es
tracta de decisions d'estimar més
Déu i el proisme, concretades potser
en punts molt petits, pero que deixen
en l'anima un regust —no
necessariament de naturalesa
sensible— que es manifesta en pau
interior i en serenitat per a afrontar
amb nova energia, i amb el goig dels



fills de Déu, els deuresiles
ocupacions inherents a la propia
situacio.

El Catecisme de 1'Església catolica
afirma que la practica de l'oracid
suposa un veritable "combat”
espiritual (n. 2725). Ho va ensenyar
amb les mateixes paraules el
fundador de ’Opus Deij; i hi afegia
que aquesta lluita, encara que
esforcada, no és trista ni antipatica,
sind que posseeix l'alegria ila
joventut de l'esport. Un "combat" on
sempre estem a l'expectativa del
"premi"” —el mateix Déu— que es
lliura intimament a qui persevera en
cercar-lo, tractar-lo i estimar-lo.

{11

«M'has escrit: "Fer oracio és parlar
amb Déu. Pero, de que?" —De que?
D'EllL, de tu: alegries, tristeses, éxits i
fracassos, ambicions nobles,
preocupacions diaries..., febleses!: i
accions de gracies i peticions: i Amor



i desgreuge. En dues paraules:
coneixer-lo i coneixer-te: "tractar-
se!"» (Cami, 91).

Aquestes paraules resumeixen bé el
contingut de l'oracio dels fills de Déu.
Un bon fill, sobretot si és petit,
conversa amb els bracos oberts amb
el seu pare o amb la seva mare sobre
qualsevol assumpte. Té una
confianca infrangible en ells, ja que
sap que totes les seves coses els
interessen molt. I si, en el tracte
huma, cristia, convé comptar amb les
circumstancies de cadascu, en el
tracte amb Déu cal aplicar aquest
criteri amb absoluta confianca. No
importa tant que li anem a dir o com
ens anem a expressar, siné abans
que res el desig de dialogar amb Qui
ens estima immensament i nomeés
desitja el nostre bé.

Uns consells per a fer oracio

«Que no saps pregar? —Posa't a la
presencia de Déu, i tot just comencis



a dir: "Senyor, que no sé fer
oracio!...", pots estar segur que has
comencat a fer-la» (Cami, 90).

Aquells que comencen solen
necessitar d'ajudes especials,
d'alguns suports. Sant Josepmaria
Escriva els anomenava "crosses"”,
perque serveixen de punts de
referéncia per a comencar el dialeg
amb el Senyor: la consideracié d'un
passatge de 'Evangeli, d'altres llibres
sagrats o d'un text liturgic; la
meditacio atenta de les paraules
d'una oracio vocal, com el parenostre
o l’avemaria; la lectura d'un llibre
que proposi temes per a l'oracio...
Amb el temps es podran deixar
aquestes "crosses", encara que mai
no convé abandonar-les del tot. No és
rar, en efecte, que es precisin de nou
al cap dels anys, o de tant en tant.
Llavors s'utilitzen com agafador per
a superar les dificultats que, abans o
després, potser es presentin:
distraccions, aridesa interior,



preocupacions que pugnen per surar
en aquests moments, cansament fisic
o intel-lectual...

Conveé recordar que l'oracio es
desenvolupa com un combat on mai
no hem de donar-nos per vencguts.
Perqué, entre les excuses per a
abandonar les estones diaries
d'oracid, una de les més frequients és
el descoratjament. En no advertir
progressos clars, pot sobrevenir la
temptacio de limitar-se a resar
oracions vocals, o ni tan sols aixo.
Quin gran error seria! L'important en
aquest "negoci" no s'amida pels
resultats comptabilitzables (que per
altra banda resulta impossible
calcular en una activitat de tipus
sobrenatural), sino la perseveranca
per a seguir fins a la fi en el temps
dedicat a la meditaciod, sense cedir en
I'afany de superar els obstacles.

Entre els consells practics que
suggeria sant Josepmaria Escriva,



uns versaven sobre el lloc i el temps
de la meditacio: cercar un lloc que
faciliti el recolliment interior (davant
el Sagrari, sempre que sigui
possible), i subjectar-se a un horari,
sabent que és millor avancar-la que
retardar-la, quan es preveu algun
inconvenient; demanar ajuda als
nostres aliats, els Angels Custodis;
tractar de convertir fins i tot les
distraccions en materia del dialeg
amb Déu. Aix0 té maxima
importancia, perqueé resar és
mantenir una conversa amb el
Senyor, no amb nosaltres mateixos.

En aquesta linia s'inscriu la
recomanacio de "ficar-se" en les
escenes de 1'Evangeli. «Jo t'aconsello
—deia— que, en la teva oracio,
intervinguis en els passatges de
I’Evangeli, com un personatge mes.
Primer t'imagines ’escena o el
misteri, que et servira per a recollir-
te i meditar. En acabat apliques
I’enteniment, per considerar aquell



tret de la vida del Mestre: el seu Cor
entendrit, la seva humilitat, la seva
puresa, el seu compliment de la
Voluntat del Pare. Després li
expliques tot allo que sol esdevenir-
te en aquestes coses, el que et passa,
que tens. Estigues a I’aguait, perqué
potser Ell voldra dir-te quelcom: i
sorgiran aquestes mocions interiors,
aixo d'atinar-hi, aquelles
reconvencions» (Amics de Déu, 253).

Es palesa també molt efica¢ el recurs
a la Mare de Déu, Mestra d'oracio, i a
Sant Josep, en comencar i acabar les
estones d'oracid. «Ells presentaran la
nostra debilitat a Jesus, perque Ell la
converteixi en fortalesa» (Amics de
Déu, 255).

IV

Sil'anima cristiana és fidel i
perseverant en el tracte amb Déu, la
seva oracio no quedara confinada
nomes als moments especialment
dedicats a parlar amb EIll. Es



perllongara durant la jornada
sencera, dia i nit, fent possible que el
treball i el descans, I'alegria i el
dolor, la tranquil-litat i les
preocupacions, la vida sencera es
converteixi en oracid. Aixi, gairebé
sense adonar-se, el cristia coherent
amb la seva vocacio6 de fill de Déu es
va convertint en un contemplatiu
itinerant, en anima d'oracio.

Vida d'oracio

«El fet de recomanar aquesta unio
continua amb Déu, ¢no és presentar
un ideal, tan sublim, que es revela
inassequible a la major part dels
cristians? Veritablement, és alta la
meta, pero no és inaccessible. El
viarany, que mena a la santedat, és
un viarany d’oracio; i ’oracié ha de
calar en I’anima de mica en mica,
com la petita llavor que es convertira
més endavant en un arbre
frondos.» (Amics de Déu, 295).



En I'homilia "Vers la santedat”, sant
Josepmaria descriu a grans trets
l'itinerari del seu propi cami
espiritual, i hi ofereix com la pauta
per a convertir tota l'existéncia en
oracio. «Comencem amb oracions
vocals, que molts hem repetit de
menuts: son frases ardents i
senzilles, adrecades a Déu i a la seva
Mare, que és Mare nostra (...). No és
aix0 —en certa manera— un principi
de contemplaci6, demostracio
evident d’un abandé confiat? (...).

»Primer una jaculatoria, i després
una altra, i una altra... fins que
aquest fervor sembla insuficient,
perqueé les paraules resulten
pobres...: i es fa pas a la intimitat
divina, en un esguard posat en Déu
sense descans i sense cansar-se.
Aleshores vivim talment com captius,
com presoners. Mentre duem a
terme amb la major perfeccid
possible, dins de les nostres
equivocacions i limitacions, les



tasques propies de la nostra condicio
i del nostre ofici, ’anima té ansia
d’escapar-se. Se’n va cap a Déu, com
el ferro atret per la forca de 'imant.
Es comenca a estimar Jesus, d’'una
forma més eficag, amb un dol¢
sobresalt.» (Amics de Déu, 296).

Un pas important en aquest viarany
és el "descobriment” de la Humanitat
Santissima de Jesus, que és sempre
I'"inic cami per a arribar a la Trinitat.
«Seguir Crist: heus aqui el secret.
Acompanyar-lo tan a prop, que
visquem amb Ell, com aquells
primers dotze; tan a prop que ens hi
identifiquem. No trigarem a afirmar,
quan no haurem posat entrebancs a
la gracia, que ens hem revestit de
Nostre Senyor Jesucrist.» (Amics de
Déu, 299).

Distintiu del deixeble de Crist és la
trobada amb la Creu. No cal defugir-
la, ni tampoc buscar-la
temerariament en coses grans.



L'Esperit Sant ens la presenta servint-
se habitualment de 1'esdevenir
quotidia, concedint al mateix temps
la gracia per a estimar-la. La Creu
llavors no pesa: Jesus mateix, bon
cirineu, la porta sobre les seves
espatlles. L'anima comenca a
caminar pel viarany de la
contemplacio i descobreix el Senyor
a cada pas. Els moments de prova
s'alternen amb uns altres de calma,
pero l'alegria interior —compatible
amb el sofriment— no manca mai:
aqui descobrirem el senyal més clar
que marxem a la vora del Mestre.

Aixi, corresponent a la gracia,
s'arriba a descobrir, tractar i estimar
la Santissima Trinitat. «<Hem corregut
com la cérvola que es deleix per les
fonts de les aiglies; patint set, amb la
boca desfeta, amb secor. Volem
beure en aquesta deu d’aigua viva.
Sense rareses, al llarg del dia ens
movem en aquesta font abundosa i
clara de limfes fresques que brollen



vers la vida eterna (cf. Jn 4, 14).
Sobren les paraules, perque la
llengua no aconsegueix d’expressar-
se; ja I’enteniment s’aquieta. Ja no es
raona, s’esguarda! I ’anima es posa a
cantar un altre cop amb un cantic
nou, perque se sap també
esguardada amorosament per Déu,
tothora.

» No em refereixo a situacions
extraordinaries. Son, poden ser-ho
molt bé, fenomens ordinaris de la
nostra anima: una bogeria d’amor
que, sense espectacle, sense
extravagancies, ens ensenya de patir
i de viure, perque Déu ens concedeix
la Saviesa (...).Es merce de Déu. Si tu
mires de meditar-ho, el Senyor no et
negara la seva assistencia. Fe i fets de
fe: fets, perque el Senyor (...) és com
més va més exigent. Aixo ja és
contemplacio i es unio; aquesta ha
d’ésser la vida de molts cristians,
anant cada un endavant pel seu
propi cami espiritual -sén infinits-



enmig dels afanys del mén, encara
que ni tan solament se n’hagin
adonat.» (Amics de Déu, 307-308).

(Article de Mons. Xavier Echevarria
publicat en la revista Magnificat)

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/sant-
josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-
la-vida-ordinaria/ (18/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/ca-es/article/sant-josepmaria-escriva-mestre-doracio-en-la-vida-ordinaria/

	Sant Josepmaria Escrivà, mestre d'oració en la vida ordinària

