
opusdei.org

Sagrada Escriptura:
«Entens el que
llegeixes?» (I)

La Sagrada Escriptura està
cridada a ocupar un lloc central
a la vida interior de cada
cristià. Aquest article, en dos
lliuraments, proposa algunes
línies per continuar descobrint-
la.

28/07/2017

En relatar els primers compassos de
l’expansió de la jove Església des de
Jerusalem, sant Lluc ens introdueix



al carruatge d’un funcionari etíop,
encarregat d’administrar el
patrimoni del regne de Núbia, al sud
d’Egipte, que havia anat a Jerusalem
per adorar el Déu d’Israel (cfr. Ac 8,
27-28). Ja de tornada a la seva terra,
aquest pelegrí llegia Isaïes, tot i que
no entenia el text del profeta. Déu
mou llavors el diaca Felip perquè hi
intervingui (cfr. Ac 8, 26.29): «Felip hi
va anar corrents i va sentir que llegia
el profeta Isaïes. Llavors li va
preguntar: – Ho entens, això que
llegeixes? Ell li va contestar: – I com
puc entendre-ho, si ningú no m’hi
ajuda? Llavors va demanar a Felip
que s’assegués amb ell dalt del seu
carruatge» (Ac 8, 30-31). El
superintendent del tresor de la reina
d’Etiòpia s’havia aturat en aquelles
paraules profètiques: «Com els
anyells portats a matar... (Is 53,7-8).
Felip, començant per aquest
passatge, li va anunciar l’Evangeli de
Jesús» (Ac 8,35) i, després de batejar-
lo en una font al costat del camí, el va



confiar a l’acció misteriosa de
l’Esperit Sant, que l’havia portat fins
aquesta ànima «tot jo tinc set de Déu,
del Déu que m’és vida» (Sal 42 [41],
3).

En aquesta conversa, comenta sant
Jeroni en una carta, Felip mostra al
seu interlocutor «Jesús que estava
ocult i com empresonat en la lletra».
[1] Servint-se de la guia i les
explicacions dels creients,
l’Escriptura actua poderosament,
com «una espasa de dos talls» (Hb 4,
12), en l’ànima de qui s’hi apropa.
Felip revela, allibera la figura del
Senyor davant els ulls de qui no
entenia res. També nosaltres, escriu
el Papa Francesc a la carta apostòlica
Misericordia et misera, estem cridats
a «ser instruments vius de la
transmissió de la paraula»,[2] de
manera que siguin molts els homes i
dones que percebin «l’atracció de
Jesucrist».[3]



La tradició, mirada de fe

Al món hebreu, la Sagrada Escriptura
tenia un paper de primer ordre: el
culte a les sinagogues, que
alimentava la pietat dels jueus
durant l’any, girava al voltant de la
lectura de la Torah i dels profetes i la
pregària cantada dels Salms.[4] Amb
tot, les Escriptures d’Israel eren
plasmació d’una tradició oral: els
autors inspirats van posar per escrit
ensenyaments de patriarques i
profetes. I aquesta tradició no només
precedia les Escriptures, sinó que
n’acompanyava la lectura, com una
mirada penetrant per la qual els
justos –els qui cerquen el Senyor–[5]
en podien reconèixer, o almenys
entreveure’n, el sentit.

Així passa també a l’Església, nou
poble d’Israel: la tradició precedeix
l’Escriptura, començant pel fet
mateix que és l’Església qui ens diu
quines són les Escriptures sagrades.



[6] «No creuria en l’Evangeli —
escrivia sant Agustí— si no m’hi
mogués l’autoritat de l’Església
catòlica».[7] En aquest sentit, és
cèlebre un moment dels treballs del
Concili de Trento. Explica el diari
d’un dels presents com es va
desestimar, en una de les sessions,
l’opinió que l’evangeli segons sant
Joan fos digne de fe pel fet de ser-ne
sant Joan l’autor: l’evangeli és digne
de fe, es va concloure, perquè l’ha
rebut l’Església.[8] Però el paper de
la tradició no es limita a aquesta
tasca de definició del cànon, sinó a
un discerniment constant, en el qual
l’Església té la llum de l’Esperit Sant.
«Encara tinc moltes coses per dir-vos,
diu Jesús al final de la seva vida a la
terra, però ara us serien una càrrega
massa pesada. Quan vingui l’Esperit
de la veritat, us conduirà cap a la
veritat sencera» (Jn 16, 12-13).

La tradició, doncs, és inseparable de
l’Escriptura, com és inseparable la



mirada del que es percep. Hi ha
mirades que veuen certes coses, i
d’altres que no: davant d’un edifici,
per exemple, un arquitecte veu
detalls que a d’altres els passen
desapercebuts; davant d’un petit
esdeveniment que a molts els sembla
ordinari, el poeta i l’artista es
commouen. La tradició és la mirada
a l’Escriptura des de la fe de
l’Església; una mirada viva, perquè
està guiada per l’Esperit Sant; una
mirada precisa, perquè només des
del si de l’Església es pot comprendre
la paraula de Déu en el seu veritable
abast. Com Jesús feia amb els
deixebles camí d’Emaús, l’Esperit
Sant fa cremar el cor de l’Església, i
de cada cristià, mentre ens explica
les Escriptures (cfr. Lc 24, 32). La
paraula de Déu és una paraula que
travessa els segles —«el cel i la terra
passaran, però les meves paraules no
passaran» (Mt 24, 35)—, i necessita
un lector que passi també els segles:
el poble de Déu que camina en la



història. Per això, al cap i a la fi, deia
sant Hilari que «la Sagrada
Escriptura està més al cor de
l’Església que en la materialitat dels
llibres escrits».[9]

Una lectura que escolta

«Per mitjà de la Sagrada Escriptura,
que es manté viva gràcies a la fe de
l’Església, el Senyor continua parlant
a la seva esposa i li indica els camins
que cal seguir, perquè l’Evangeli de
la salvació arribi a tothom».[10]
L’anunci de la paraula de Déu
adquireix una força particular quan
es llegeix en l’assemblea litúrgica.
Impressiona la narració, plena de
detalls, de la lectura solemne de la 
Torah per part d’Esdres, l’escriba
(cfr. Ne 8, 1-12). En aquell moment, la
major part del poble ha tornat de
Babilònia i rep la paraula de Déu
amb una emoció continguda durant
dècades d’exili: «Com podíem cantar
cants del Senyor en una terra



estrangera? Si mai t’oblidava,
Jerusalem —es deien els exiliats—,
que caigui en l’oblit la meva dreta,
que se m’encasti la llengua al paladar
si no guardés el teu record» (Sal 137
[136], 4-6). Amb aquesta disposició, i
en escoltar de nou la Llei de Déu,
plora la multitud, perquè perceben la
distància entre la seva vida i els
manaments del Senyor. Però Esdres,
que llegeix, i els levites, diuen tots:
«La diada d’avui és santa, dedicada al
Senyor, el vostre Déu! No us
lamenteu ni ploreu» (Ne 8, 9).

Jesucrist llegirà a la sinagoga de
Natzaret el profeta Isaïes, que
anuncia la seva arribada: «L’Esperit
del Senyor reposa sobre meu (...);
m’ha enviat a portar la bona nova als
pobres» (Lc 4, 18). Al cap de vint
segles, l’Escriptura continua parlant
del present i al present, com aquella
vegada a Natzaret: «Avui es compleix
aquesta Escriptura que acabeu
d’escoltar» (Lc 4, 21; cfr. Is 61, 1).



Cada dia, i en especial cada
diumenge, «la paraula de Déu és
proclamada en la comunitat cristiana
perquè el dia del Senyor s’il·lumini
amb la llum que prové del misteri
pasqual (...). Déu continua parlant
avui amb nosaltres com els seus
amics, s’“entreté” amb nosaltres, per
oferir-nos la seva companyia i
mostrar-nos el sender de la vida. La
seva paraula es fa intèrpret de les
nostres peticions i preocupacions, i
és també resposta fecunda perquè
puguem experimentar concretament
la seva proximitat»[11].

Quan aquesta convicció es fa forta, es
cuida amb molta cura la Litúrgia de
la paraula a la Santa Missa. Parlant
de la manera de proclamar la
paraula de Déu, sant Josepmaria
donava als seus fills sacerdots
orientacions plenes de sentit comú i
d’amor de Déu. Els animava a llegir
«donant sentit», que no significa «fer-
ho emfàticament, ni declamant, sinó



marcant bé les pauses necessàries;
com quan es llegeix un text per a tres
o quatre persones que escolten. Per
això convindrà que feu una mica
d’exercici llegint una epístola, un
evangeli, un prefaci…»[12] Són
consells també per a tots els que
intervenen en la litúrgia de la
paraula, perquè l’Escriptura demana
aquestes atencions de part de tots: no
es llegeix, doncs, com si es tractés
d’un text aliè, o d’una simple
informació que es transmet, sinó des
d’un cor caldejat per l’afecte, per
l’escolta atenta, per la gana de
sadollar-se de tota paraula que
procedeix de la boca de Déu (Mt 4, 4;
cfr. Dt 8, 3). Per això «el sursum
corda, una antiquíssima fórmula de
la litúrgia, ja hauria de ser abans del
Prefaci, abans de la litúrgia, el “camí”
del nostre parlar i pensar. Hem
d’elevar el nostre cor al Senyor no
només com una resposta ritual, sinó
com a expressió del que passa en



aquest cor que s’eleva i arrossega cap
a dalt els altres».[13]

Per comprendre l’Escriptura

«La Bíblia és la gran història que
narra les meravelles de la
misericòrdia de Déu. Cada una de les
seves pàgines està impregnada de
l’amor del Pare que des de la creació
ha volgut imprimir en l’univers els
signes del seu amor».[14]
L’Escriptura suscita un pensament
viu i personal, ple d’admiració; no
anul·la la nostra intel·ligència, sinó
que la sol·licita i la il·lumina: «la teva
paraula és llum dels meus passos, la
claror que m’il·lumina el camí» (Sal
119 [118], 105); dona al món i a les
coses la seva veritable dimensió, i
contraresta la miopia amb què el
pecat desdibuixa la realitat. La
paraula de Déu «arriba a destriar
l’ànima i l’esperit de les articulacions
i el moll dels ossos, discerneix les
intencions i els pensaments del



cor» (Hb 4, 12). Per això, qui coneix i
medita la Bíblia, encara que només
tingui una preparació acadèmica
modesta, té la saviesa que d’altres
potser no troben en els seus estudis.
«Jo he vingut a aquest món per fer
un judici, perquè els qui no hi veuen,
hi vegin, i els qui hi veuen, es tornin
cecs» (Jn 9, 39).

Els esdeveniments narrats a la Bíblia
tenen, des de la fe, un sentit que
transcendeix la categoria dels
simples fets històrics: a través de les
accions i les vicissituds del Poble de
Déu, es tracta sobretot d’allò que el
Senyor obra en ell i per ell; la nostra
Mare ho expressa amb nitidesa:
«perquè el Totpoderós obra en mi
meravelles, el seu nom és sant» (Lc 1,
49). També els esdeveniments de la
història del món, i de la nostra
història personal, troben llum en
l’Escriptura: «No hi ha res que Déu
no vegi clarament: tot és nu i
descobert davant els ulls d’aquell a



qui hem de donar comptes» (Hb 4,
13). La paraula de Déu embolica i
il·lumina la nostra vida; per això
l’oració i l’apostolat hi troben el seu
mitjà natural.

Tanmateix, el mitjà natural no és
sempre el que té un accés més
senzill: encara que Déu ens ha creat
per viure amb Ell, «el camí que mena
a la vida» és estret (cfr. Mt 7, 14). No
ens hauria d’estranyar que a vegades
alguns passatges de l’Escriptura ens
puguin resultar foscos o difícils.
Benet XVI explicava en una ocasió
que un amic seu, «després d’haver
escoltat predicacions amb llargues
reflexions antropològiques per
arribar junts a l’Evangeli, deia: A mi
no m’interessen aquestes
consideracions; jo vull entendre el
que diu l’Evangeli». I postil·lava el
Papa: «Em sembla que, sovint, en lloc
de llargues reflexions, seria millor
dir (...): aquest Evangeli no ens
agrada, som contraris al que diu el



Senyor. Però què vol dir? Si jo dic
sincerament que a primera vista no
hi estic d’acord, ja hem posat atenció:
es veu que jo voldria, com a home
d’avui, entendre el que diu el Senyor.
Així podem entrar de ple en el nucli
de la paraula».[15]

Si, com sostenen els neuròlegs, amb
prou feines utilitzem un petit
percentatge de les capacitats del
nostre cervell, es pot dir
anàlogament que l’Escriptura està
dotada d’una riquesa i una
profunditat inesgotables: «he vist
límits a la cosa més perfecta, però els
teus manaments són infinits» (Sal
119 [118], 96). Per això ja els Pares de
l’Església distingien diversos sentits
en un mateix text; més tard, en
l’època medieval, es va desenvolupar
i consolidar la doctrina dels quatre
sentits de l’Escriptura: literal,
al·legòric, moral i anagògic. El sentit
literal, fonament de tots els altres,
[16] no es redueix al significat directe



que les paraules tenen per al lector:
cal comprendre’l en el context de
l’època en què es va escriure per
evitar lectures aparentment fidels
però distorsionades. Al seu torn,
l’articulació d’aquest sentit amb els
altres requereix, sovint, l’orientació
d’un lector expert, amb el
coneixement que dona l’estudi. Per
això resulten molt útils, i de vegades
imprescindibles, les edicions de
l’Escriptura que disposen de bones
introduccions i notes de comentaris,
així com altres llibres de teologia
bíblica i de comentari de la Bíblia. Els
índexs de cites de la Sagrada
Escriptura que es recullen al final de
molts d’aquests llibres, en particular
en el Catecisme de l’Església Catòlica,
permeten aproximar-se als diversos
passatges amb més profunditat.[17]

A la Sagrada Escriptura cap text no
es pot aïllar del conjunt, que té la
seva unitat en el verb de Déu. «En
efecte, per molt diferents que siguin



els llibres que la componen,
l’Escriptura és una a raó de la unitat
del designi de Déu, del qual Crist
Jesús és el centre i el cor, obert des de
la seva Pasqua».[18] El Nou
Testament es llegeix a la llum de
l’Antic, i l’Antic que té Crist com a
clau d’interpretació, segons la
famosa fórmula de sant Agustí: el
Nou està amagat en l’Antic, i l’Antic
es manifesta en el Nou; Novum in
Vetere latet et in Novo Vetus patet.[19]
Escriu sant Tomàs d’Aquino que el
cor de Jesús «estava tancat abans de
la Passió perquè l’Escriptura era
fosca. Però l’Escriptura es va obrir
després de la Passió, perquè els que
d’ara endavant tenen intel·ligència
d’aquesta consideren i discerneixen
de quina manera s’han d’interpretar
les profecies»[20]. Per això, quan el
Ressuscitat s’apareix als deixebles,
escriu sant Lluc que «els va obrir
l’enteniment perquè comprenguessin
el sentit de les Escriptures» (Lc
24,45). Això fa també Jesús amb



nosaltres, quan deixem que ens
acompanyi en el camí de la nostra
vida, per la nostra escolta atenta, per
la nostra recerca sincera; de la mà
dels sants, i de tants germans en la fe,
trobem en l’Escriptura «la veu, el
gest, la figura amabilíssima del
nostre Jesús».[21]

Text: Guillaume Derville

Foto: thoroughlyreviewed.com

[1] Sant Jeroni, Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

[2] Francesc, Carta ap. Misericordia et
misera, 20-XI-2016, 7.

[3] Sant Josepmaria, notes d’una
meditació, 1-IV-1962, a En diálogo con
el Señor, 46 (AGP, biblioteca, P09).



[4] La Torah (en hebreu, “instrucció,
ensenyament, llei”) és el cor de la
Bíblia Hebrea, i està formada pels
llibres del Pentateuc (en grec, “cinc
estotjos”): Gènesi, Èxode, Levític,
Números i Deuteronomi.

[5] Es tracta d’una expressió repetida
pels salms; cfr., per exemple, Sal 9,
11; 40 [39], 17; 70 [69], 5.

[6] Cfr. Concili de Trento, Sessió IV (8-
IV-1546), DS 1501-1504.

[7] Sant Agustí, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti,
5, 6 (PL 42, 176), citat al Catecisme de
l'Església Catòlica, 119.

[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Concili de Trento, 
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Friburg 1901, vol. 1, 480.



[9] Sant Hilari de Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Francesc, Misericordia et misera,
7.

[11] Francesc, Misericordia et misera,
6.

[12] Sant Josemaria, Notes d’una
reunió familiar, 12-II-1956, a Crónica,
II-1993, 195s. (AGP, Biblioteca, P01).

[13] Benet XVI, Discurs, 31-VIII-2006.

[14] Francesc, Misericordia et misera,
7.

[15] Benet XVI, Discurs, 26-II-2009.

[16] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.

[17] D’altra banda, segons la veu
autoritzada de qui va coordinar els
treballs d’elaboració del Catecisme,
els nn. 101-104 constitueixen una



breu summametodològica per a una
autèntica lectura teològica de
l’Escriptura. Cf. J. Ratzinger, ¿El
Catecismo de la Iglesia católica está a
la altura de la época? Meditaciones
diez años después de su
promulgación, a Caminos de
Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, p. 144.

[18] Catecismo de la Iglesia Católica,
112 (cfr. cfr. Lc 24, 25-27.44-46;
Concili Vaticà II, Const. Dei Verbum,
12).

[19] Sant Agustí, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] Sant Tomàs d’Aquino, Expositio
in Psalmos 21, 11 (citat a Catecisme de
l’Església Catòlica, 112).

[21] Xavier Echevarría, “Introducció”
a Mientras nos hablaba en el camino,
17 (AGP, biblioteca, P18).



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/sagrada-
escriptura-ho-entens-aixo-que-llegeixes-

i/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/sagrada-escriptura-ho-entens-aixo-que-llegeixes-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/sagrada-escriptura-ho-entens-aixo-que-llegeixes-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/sagrada-escriptura-ho-entens-aixo-que-llegeixes-i/
https://opusdei.org/ca-es/article/sagrada-escriptura-ho-entens-aixo-que-llegeixes-i/

	Sagrada Escriptura: «Entens el que llegeixes?» (I)

