
opusdei.org

'Sacramentum
Caritatis'

Text íntegre de l'Exhoració
apostòlica postsinodal
'Sacrament de la Caritat', de
Benet XVI, feta pública per la
Santa Seu el passat 13 de març.
És la traducció oferida per la
Conferència Episcopal
Tarraconense
(www.tarraconense.cat)

20/03/2007

EXHORTACIÓ APOSTÒLICA
POSTSINODAL SACRAMENTUM
CARITATIS DEL SANT PARE BENET



XVI A L’EPISCOPAT, AL CLERGAT, A
LES PERSONES CONSAGRADES I ALS
FIDELS LAICS SOBRE L’EUCARISTIA
FONT I CIMAL DE LA VIDA I DE LA
MISSIÓ DE L’ESGLÉSIA

INTRODUCCIÓ

1. Sagrament de la caritat,1 la
Santíssima Eucaristia és la donació
que Jesucrist fa d’ell mateix,
revelant-nos l'amor infinit de Déu
per cada home. En aquest admirable
Sagrament es manifesta l'amor «més
gran», aquell que l’impulsa a «donar
la vida pels seus amics» (cf. Jn 15,13).
En efecte, Jesús «els estimà fins a
l'extrem» (Jn 13,1). Amb aquesta
expressió, l'evangelista presenta el
gest d'infinita humilitat que Ell va
dur a terme: abans de morir per
nosaltres en la creu, es va cenyir una
tovallola i rentà els peus als seus
deixebles. De la mateixa manera, en
el Sagrament eucarístic Jesús segueix
estimant-nos «fins a l’extrem» fins a



la donació del seu cos i de la seva
sang. Quina emoció degué embargar
el cor dels Apòstols davant dels gests
i paraules del Senyor durant aquell
Sopar! Quina admiració ha de
suscitar també al nostre cor el
Misteri eucarístic!

L’aliment de la veritat

2 En el Sagrament de l'altar, el
Senyor va a trobar l'home, creat a
imatge i a semblança de Déu (cf. Gn
1,27), i es fa el seu company de
viatge. En efecte, en aquest
Sagrament el Senyor es fa menjar per
a l'home famolenc de veritat i
llibertat. Ja que només la veritat ens
fa autènticament lliures (cf. Jn 8,36),
Crist es converteix per a nosaltres en
aliment de la Veritat. Sant Agustí, que
tenia un penetrant coneixement de la
realitat humana, evidencia que
l'home es mou espontàniament, i no
per coacció, quan es troba davant
d'alguna cosa que l'atreu i li desperta



el desig. Al mateix temps, en
preguntar-se sobre el que pot moure
a l'home per damunt de tot i en el
més íntim, el sant bisbe exclama:
«Desitja l’ànima alguna cosa amb
més deler que la veritat?».2 En
efecte, tot home porta en ell mateix
el desig inevitable de la veritat
última i definitiva. Per això, el
Senyor Jesús, «el camí, la veritat i la
vida» (Jn 14,6), es dirigeix al cor
anhelós de l'home, que se sent
peregrí i assedegat, al cor que sospira
per la font de la vida, al cor que cerca
la Veritat. En efecte, Jesucrist és la
Veritat feta Persona, que atreu el
món cap a ell. «Jesús és l'estrella
polar de la llibertat humana: sense
ell perd l’orientació, ja que sense el
coneixement de la veritat, la llibertat
es desnaturalitza, s'aïlla i es redueix
a arbitri estèril. Amb ell, la llibertat
es retroba».3 En particular, Jesús ens
mostra en el sagrament de
l’Eucaristia laveritat de l’amor, que és
l’essència mateixa de Déu. Aquesta és



la veritat evangèlica que interessa a
cada home i a tot home. Per això
l’Església, el centre vital de la qual és
l’Eucaristia, es compromet
constantment a anunciar a tots, «a
temps i fora de temps» (2 Tm4,2) que
Déu és amor.4 Precisament perquè
Crist s’ha fet per nosaltres aliment de
la Veritat, l’Església es dirigeix a
l’home, i el convida a acollir
lliurement el do de Déu.

El desenvolupament del ritu eucarístic

3. En observar la història
bimil·lenària de l'Església de Déu,
guiada per la sàvia acció de l'Esperit
Sant, admirem plens de gratitud com
s'han desenvolupat ordenadament
en el temps les formes rituals amb
què commemorem l'esdeveniment
de la nostra salvació. Des de les
diverses modalitats dels primers
segles, que resplendeixen encara en
els ritus de les antigues Esglésies
d'Orient, fins a la difusió del ritual



romà; des de les indicacions clares
del Concili de Trento i del Missal de
sant Pius V fins a la renovació
litúrgica establerta pel Concili Vaticà
II: en cada etapa de la història de
l'Església, la celebració eucarística,
com a font i cimal de la seva vida i
missió, resplendeix en el ritu litúrgic
amb tota la seva riquesa multiforme.
La XI Assemblea General Ordinària
del Sínode dels Bisbes, celebrada del
2 al 23 d'octubre de 2005 a la Ciutat
del Vaticà, ha manifestat un profund
agraïment a Déu per aquesta
història, reconeixent en ella la guia
de l'Esperit Sant. En particular, els
Pares sinodals han constatat i
reafirmat l'influx benèfic que ha
tingut per a la vida de l'Església la
reforma litúrgica posada en marxa a
partir del Concili Ecumènic Vaticà II.
5 El Sínode dels Bisbes ha tingut la
possibilitat de valorar com ha estat la
seva recepció després de la cimera
conciliar. Els judicis positius han
estat molt nombrosos. S'han



constatat també les dificultats i
alguns abusos comesos, però que no
enfosqueixen el valor i la validesa de
la renovació litúrgica, la qual té
encara riqueses no descobertes del
tot. En concret, es tracta de llegir els
canvis indicats pel Concili dins de la
unitat que caracteritza el
desenvolupament històric del ritu
mateix, sense introduir ruptures
artificioses.6

El Sínode dels Bisbes i Any de
l’Eucaristia

4. A més, cal subratllar la relació del
recent Sínode dels Bisbes sobre
l'Eucaristia amb els aconteixements
dels últims anys en la vida de
l'Església. Abans que res, hem de
pensar en el Gran Jubileu de 2000,
amb el qual el meu estimat
predecessor, el Servent de Déu Joan
Pau II, ha introduït l'Església en el
tercer mil·lenni cristià. L'Any Jubilar
s'ha caracteritzat indubtablement



per un fort sentit eucarístic. No es
pot oblidar que el Sínode dels Bisbes
ha estat precedit, i en cert sentit
també preparat, per l'Any de
l'Eucaristia, establert amb gran
amplitud de mires per Joan Pau II
per a tota l'Església.

L'esmentat Any, iniciat amb el
Congrés Eucarístic Internacional de
Guadalajara (Mèxic), l'octubre de
2004, ha conclòs el 23 d'octubre de
2005, al final de la XI Assemblea
Sinodal, amb la canonització de cinc
Beats que s'han distingit
especialment per la pietat
eucarística: el bisbe Józef Bilczewski,
els preveres Gaetano Catanoso,
Zygmunt Gorazdowski i Alberto
Hurtado Cruchaga, i el religiós
caputxí Felice da Nicosia. Gràcies als
ensenyaments exposats per Joan Pau
II a la Carta apostòlica Mane
nobiscum Domine,7 i als valuosos
suggeriments de la Congregació per
al Culte Diví i la Disciplina dels



Sagraments,8 les diòcesis i les
diverses entitats eclesials han
emprès nombroses iniciatives per
despertar i augmentar en els creients
la fe eucarística, per millorar la
dignitat de les celebracions i
promoure l'adoració eucarística, així
com per animar una solidaritat
efectiva que, partint de l'Eucaristia,
arribés als pobres. Finalment, cal
esmentar la importància de l'última
Encíclica del meu venerat
predecessor, Ecclesia de Eucharistia,9
amb la qual ens ha deixat una segura
referència magisterial sobre la
doctrina eucarística i un últim
testimoni del lloc central que aquest
diví Sagrament tenia en la seva vida.

Objecte de la present Exhortació

5. Aquesta Exhortació apostòlica post
sinodal proposa reprendre la riquesa
multiforme de reflexions i propostes
sorgides en la recent Assemblea
General del Sínode dels Bisbes - des



dels Lineamenta fins a les 
Propositiones, passant per 
l'Instrumentum laboris les Relationes
davant de et postdisceptationem, les
intervencions dels Pares sinodals,
dels auditors i dels germans delegats
-, amb la intenció d'explicitar algunes
línies fonamentals d'acció orientades
a suscitar dins l'Església un nou
impuls i fervor per l'Eucaristia.

Conscient del vast patrimoni
doctrinal i disciplinar acumulat a
través dels segles sobre aquest
Sagrament,10 en el present
document desitjo recomanar
sobretot, tenint en compte el vot dels
Pares sinodals,11 que el poble cristià
aprofundeixi en la relació entre el
Misteri eucarístic, l'acte litúrgic i el
nou culte espiritual que es deriva de
l'Eucaristia com a sagrament de la
caritat. En aquesta perspectiva,
desitjo relacionar la present
Exhortació amb la meva primera
Carta encíclica Deus caritas est, en la



qual he parlat diverses vegades del
sagrament de l'Eucaristia per
subratllar la seva relació amb l'amor
cristià, tant respecte a Déu com al
proïsme: «El Déu encarnat ens atreu
a tots cap a ell. S'entén, doncs, que
l'agape s'hagi convertit també en un
nom de l'Eucaristia: en ella l'agape de
Déu ens arriba corporalment per
seguir actuant en nosaltres i per
nosaltres».12

PRIMERA PART.

EUCARISTIA, MISTERI QUE S'HA DE
CREURE

«L’obra que Déu vol és aquesta: que
cregueu en aquell que ell ha enviat »
(Jn 6,29) La fe eucarística de l'Església

6. «Aquest és el Misteri de la fe».
Amb aquesta expressió, pronunciada
immediatament després de les
paraules de la consagració, el
sacerdot proclama el misteri celebrat
i manifesta la seva admiració davant



de la conversió substancial del pa i el
vi en el cos i la sang del Senyor Jesús,
una realitat que supera tota
comprensió humana. En efecte,
l'Eucaristia és el «misteri de la fe»
per excel·lència: «És la síntesi i el
cimal de la nostra fe».13 La fe de la
Església és essencialment fe
eucarística i s'alimenta de manera
particular a la taula de l'Eucaristia.
La fe i els sagraments són dos
aspectes complementaris de la vida
eclesial. La fe que suscita l'anunci de
la Paraula de Déu s'alimenta i creix
en el trobament de la gràcia amb el
senyor ressuscitat que es produeix en
els sagraments: «La fe s'expressa en
el ritu i el ritu reforça i enforteix la
fe».14 Per això, el Sagrament de
l'altar està sempre en el centre de la
vida eclesial; «Gràcies a l'Eucaristia,
l'Església reneix sempre de nou».15
Com més viva és la fe eucarística en
el Poble de Déu, més profunda és la
seva participació en la vida eclesial a
través de l'adhesió conscient a la



missió que Crist ha confiat als seus
deixebles. La història mateixa de
l'Església n’és testimoni. Tota gran
reforma està vinculada d'alguna
manera al redescobriment de la fe en
la presència eucarística del Senyor al
mig del seu poble.

Santíssima Trinitat i Eucaristia

El pa baixat del cel

7. La primera realitat de la fe
eucarística és el misteri mateix de
Déu, l'amor trinitari. En el diàleg de
Jesús amb Nicodem hi trobem una
expressió il·luminadora: «Déu ha
estimat tant el món que ha donat el
seu Fill únic perquè no es perdi cap
dels qui creuen en ell, sinó que
tinguin vida eterna. Déu no ha enviat
el seu Fill al món perquè el món fos
condemnat, sinó per salvar-lo per
mitjà d’ell» (Jn 3,16-17). Aquestes
paraules mostren l'arrel última del
do de Déu. En l'Eucaristia, Jesús no
dóna «alguna cosa», sinó que es dóna



ell mateix; ofereix el seu cos i vessa
la seva sang. Lliura així tota la seva
vida, manifestant la font originària
d'aquest amor diví. Ell és el Fill etern
que el Pare ha lliurat per nosaltres.
En l'Evangeli escoltem també Jesús
que, després d'haver donat menjar a
la multitud amb la multiplicació dels
pans i els peixos, diu als seus
interlocutors que l'havien seguit fins
a la sinagoga de Cafarnaúm: «És el
meu Pare qui us dóna l’autèntic pa
del cel. El pa de Déu és el que baixa
del cel i dóna vida al món» (Jn
6,32-33); i arriba a identificar-se ell
mateix, la seva carn i la seva sang,
amb aquest pa: «Jo sóc el pa viu que
ha baixat del cel. Qui menja d’aquest
pa, viurà per sempre. I el pa que jo
donaré és la meva carn per a la vida
del món» (Jn 6,51). Jesús es manifesta
així com el Pa de vida, que el Pare
etern dóna als homes.

Do gratuït de la Santíssima Trinitat



8. En l'Eucaristia es revela el designi
d'amor que guia tota la història de la
salvació (cf. Ef 1,10; 3,8-11). En ella, el
Deus Trinitas, que és amor en ell
mateix (cf. 1 Jn 4,7-8), s'uneix
plenament a la nostra condició
humana. En el pa i en el vi, sota
l'aparença dels quals Crist se'ns lliura
en el sopar pasqual (cf. Lc 22,14-20; 1
Co 11,23-26), és tota la vida divina
que ens arriba i es comparteix amb
nosaltres sota la forma del
Sagrament. Déu és comunió perfecta
d'amor entre el Pare, el Fill i l'Esperit
Sant. Ja en la creació, l'home va ser
cridat a compartir en certa mesura
l'alè vital de Déu (cf. Gn 2,7). Però és
en Crist mort i ressuscitat, i en
l'efusió de l'Esperit Sant que se'ns
dóna sense mesura (cf. Jn 3,34), on
ens convertim en veritables partícips
de la intimitat divina.16 Jesucrist,
«que per l'Esperit etern s'ha ofert ell
mateix a Déu com a víctima sense
cap defecte» (Hb 9,14), ens comunica
la vida divina en el do eucarístic. Es



tracta d'un do absolutament gratuït,
que es deu només a les promeses de
Déu, complertes per sobre de tota
mesura. L'Església, amb obediència
fidel, acull, celebra i adora aquest do.
El «misteri de la fe» és misteri de
l'amor trinitari, en el qual, per
gràcia, estem cridats a participar. Per
tant, també nosaltres hem
d'exclamar amb sant Agustí: «Veus la
Trinitat si veus l'amor».17

Eucaristia: Jesús, el veritable Anyell
immolat L’aliança nova i eterna en la
sang de l’Anyell

9. La missió per a la qual Jesús ha
vingut entre nosaltres arriba al seu
compliment en el Misteri pasqual.
Des de dalt de la creu, on ho atreu tot
cap a ell (cf. Jn 12,32), abans de
«lliurar l'esperit» diu: «Tot s’ha
complert» (Jn 19,30). En el misteri de
la seva obediència fins a la mort, i
una mort de creu (cf. Flp 2,8), s'ha
complert l'aliança nova i eterna. La



llibertat de Déu i la llibertat de
l'home s'han trobat definitivament
en la seva carn crucificada, en un
pacte indissoluble i vàlid per sempre.
També el pecat de l'home ha estat
expiat, una vegada per totes, pel Fill
de Déu (cf. Hb 7,27; 1 Jn 2,2; 4,10).
Com ja he tingut oportunitat de dir:
«En la seva mort en la creu es
realitza aquest posar-se Déu contra
ell mateix, en lliurar-se per donar
nova vida a l'home i salvar-lo: això és
l'amor en la seva forma més radical».
18 En el Misteri pasqual s'ha realitzat
veritablement el nostre alliberament
del mal i de la mort. En la institució
de l'Eucaristia, Jesús mateix va parlar
de l’«aliança nova i eterna»,
estipulada amb la seva sang vessada
(cf. Mt 26,28; Mc 14,24; Lc 22,20).
Aquesta meta última de la seva
missió era ja bastant evident al
començament de la seva vida
pública. En efecte, quan a la vora del
Jordà Joan Baptista veu venir a Jesús,
exclama: «Mireu l’Anyell de Déu, el



qui treu el pecat del món» (Jn 1,29).
És significatiu que la mateixa
expressió es repeteixi cada vegada
que celebrem la santa Missa, amb la
invitació del sacerdot a apropar-nos
a combregar: «Mireu l’Anyell de Déu,
mireu el qui lleva el pecat del món.
Feliços els convidats a la seva taula».
Jesús és el veritable anyell pasqual
que s'ha ofert espontàniament a ell
mateix en sacrifici per nosaltres,
realitzant així l'aliança nova i eterna.
L'Eucaristia conté per ella mateixa
aquesta novetat radical, que se'ns
proposa de nou a cada celebració.19

La institució de l’Eucaristia

10. D'aquesta manera arribem a la
reflexió sobre la institució de
l'Eucaristia en el Sant Sopar. Va
succeir en el context d'un sopar
ritual amb què es commemorava
l'esdeveniment fonamental del poble
d'Israel: l'alliberament de l'esclavitud
d'Egipte. Aquest sopar ritual,



relacionat amb la immolació dels
anyells (Ex 12,1- 28.43-51), era una
commemoració del passat, però, a la
vegada, també era memòria
profètica, és a dir, anunci d'un
alliberament futur. En efecte, el
poble havia experimentat que aquell
alliberament no havia estat definitiu,
ja que la seva història estava encara
massa marcada per l'esclavitud i el
pecat. El memorial de l'antic
alliberament s'obria a la súplica i a
l'esperança d'una salvació més
profunda, radical, universal i
definitiva. Aquest és el context en el
qual Jesús introdueix la novetat del
seu do. En l'oració de lloança, la 
Berakah, dóna gràcies al Pare no
només pels grans esdeveniments de
la història passada, sinó també per la
seva «exaltació». En instituir el
sagrament de l'Eucaristia, Jesús
anticipa i implica el Sacrifici de la
creu i la victòria de la resurrecció.
Alhora, es revela com el veritable
anyell immolat, previst en el designi



del Pare des de la fundació del món,
com es llegeix a la primera Carta de
Sant Pere (cf. 1,18-20). Amb el do
situat en aquest context, Jesús
manifesta el sentit salvador de la
seva mort i resurrecció, misteri que
es converteix en el factor renovador
de la història i de tot el cosmos. En
efecte, la institució de l'Eucaristia
mostra com aquella mort, violenta i
absurda en ella mateixa, s'ha
transformat en Jesús en un acte
suprem d'amor i d'alliberament
definitiu del mal per a la humanitat.

Figura transit in veritatem

11. D'aquesta manera Jesús insereix
el seu novum radical dins de l'antic
sopar sacrificial jueu. Per a nosaltres
els cristians, ja no és necessari
repetir aquell sopar. Com diuen amb
precisió els Pares, figura transit in
veritatem: el que anunciava realitats
futures, ara ha donat pas a la veritat
mateixa. L'antic ritu ja s'ha complert



i ha estat superat definitivament pel
do d'amor del Fill de Déu encarnat.
L'aliment de la veritat, Crist immolat
per nosaltres, dat... figuris terminum.
20 Amb el manament: «Féu això, que
és el meu memorial» (cf. Lc 22,19; 1
Co 11,25), ens demana que
corresponguem al seu do i el
representem sacramentalment. Per
tant, el Senyor expressa amb
aquestes paraules, per dir-ho així,
l'esperança que la seva Església,
nascuda del seu sacrifici, aculli
aquest do, i desenvolupi sota la guia
de l'Esperit Sant la forma litúrgica
del Sagrament. En efecte, el
memorial del seu total lliurament no
consisteix en la simple repetició de
l'últim Sopar, sinó pròpiament en
l'Eucaristia, és a dir, en la novetat
radical del culte cristià. Jesús ens ha
encomanat així la tasca de participar
en la seva «hora». «L'Eucaristia ens
endinsa en l'acte oblatiu de Jesús. No
rebem només de manera passiva el 
Logos, sinó que ens impliquem en la



dinàmica del seu lliurament ».21 Ell
«ens atreu cap a ell».22 La conversió
substancial del pa i del vi en el seu
cos i en la seva sang introdueix en la
creació el principi d'un canvi radical,
com una forma de «fissió nuclear»
per emprar una imatge ben
coneguda avui per nosaltres, que es
produeix en el més íntim de l'ésser;
un canvi destinat a suscitar un
procés de transformació de la
realitat, el terme últim de la qual
serà la transfiguració del món
sencer, el moment en què Déu serà
tot per a tots (cf. 1 Co 15,28).

L’Esperit Sant i l’Eucaristia

Jesús i l’Esperit Sant

12. Amb la seva paraula, i amb el pa i
el vi, el Senyor mateix ens ha ofert
els elements essencials del nou culte.
L'Església, la seva Esposa, està
cridada a celebrar dia rere dia el
banquet eucarístic en
commemoració seva. Introdueix així



el sacrifici redemptor del seu Espòs
en la història dels homes i ho fa fent-
se present sacramentalment a totes
les cultures. Aquest gran misteri se
celebra en les formes litúrgiques que
l'Església, guiada per l'Esperit Sant,
desenvolupa en el temps i en els
diversos llocs.23 Amb aquest
propòsit, cal despertar la consciència
del paper decisiu que exerceix
l'Esperit Sant en el desenvolupament
de la forma litúrgica i en
l'aprofundiment dels divins misteris.
El Paràclit, primer do per als
creients,24 que actua ja en la creació
(cf. Gn 1,2), és plenament present en
tota la vida del Verb fet carn; en
efecte, Jesucrist va ser concebut per
la Verge Maria per obra de l'Esperit
Sant (cf. Mt 1,18; Lc 1,35); al
començament de la seva missió
pública, a la vora del riu Jordà, va
baixar a sobre d’ell en forma de
colom (cf. Mt 3,16 i parell.); en aquest
mateix Esperit actua, parla i s'omple
de goig (cf. Lc 10,21), i per Ell



s'ofereix a ell mateix (cf. Hb 9,14). En
els anomenats «discursos de comiat»
recopilats per Joan, Jesús estableix
una clara relació entre el do de la
seva vida en el misteri pasqual i el do
de l'Esperit per als seus (cf. Jn 16,7).
Una vegada ressuscitat, amb els
senyals de la passió a la carn, Ell
infon l'Esperit (cf. Jn 20,22), i així fa
als seus partícips de la seva missió
(cf. Jn 20,21). Serà l'Esperit qui
ensenyi després als deixebles totes
les coses i els recordi tot el que Crist
ha dit (cf. Jn 14,26), perquè li
correspon a Ell, com a Esperit de la
veritat (cf. Jn 15,26), guiar-los fins a
la veritat complerta (cf. Jn 16,13). En
el relat dels Fets, l'Esperit descendeix
sobre els Apòstols reunits en oració
amb Maria el dia de Pentecosta (cf.
2,1-4), i els anima a la missió
d'anunciar a tots els pobles la bona
notícia. Per tant, Crist mateix, en
virtut de l'acció de l'Esperit, està
present i actua en la seva Església,



des del seu centre vital que és
l'Eucaristia.

Esperit Sant i Celebració eucarística

13. En aquest horitzó es reconeix el
paper decisiu de l'Esperit Sant en la
Celebració eucarística i, en
particular, pel que fa referència a la
transsubstanciació. Tot això està ben
documentat en els Pares de l'Església.
Sant Ciril de Jerusalem, en les seves 
Catequesis, recorda que nosaltres
«invoquem a Déu misericordiós
perquè enviï el seu Sant Esperit
sobre les ofrenes que estan davant
nostre, perquè Ell transformi el pa en
cos de Crist i el vi en sang de Crist. El
que toca l'Esperit Sant és santificat i
totalment transformat».25 També
sant Joan Crisòstom fa notar que el
sacerdot invoca l'Esperit Sant quan
celebra el Sacrifici26: com Elies - diu
-, el ministre invoca l'Esperit Sant
perquè «descendeixi la gràcia sobre
la víctima, i per ella s'encenguin les



ànimes de tots».27 És molt necessari
per a la vida espiritual dels fidels que
prenguin consciència més clara de la
riquesa de l'anàfora: a més de les
paraules pronunciades pel Crist en
l'últim Sopar, aquest conté l'epíclesi,
com a invocació al Pare perquè faci
descendir el do de l'Esperit a fi que el
pa i el vi es converteixin en el cos i la
sang de Jesucrist, i perquè «tota la
comunitat sigui, cada vegada més,
cos de Crist».28 L’Esperit, que invoca
el celebrant sobre els dons del pa i el
vi posats sobre l'altar, és el mateix
que reuneix els fidels «en un sol cos»
i fa d'ells una ofrena espiritual
agradable al Pare.29

Eucaristia i Església

Eucaristia, principi causal de
l’Església

14. Pel Sagrament eucarístic Jesús
incorpora als fidels a la seva pròpia
«hora»; d'aquesta manera ens mostra
la unió que ha volgut establir entre



Ell i nosaltres, entre la seva persona i
l'Església. En efecte, Crist mateix, en
el sacrifici de la creu, ha engendrat
l'Església com la seva esposa i el seu
cos. Els Pares de l'Església han
meditat molt sobre la relació entre
l'origen d'Eva del costat d'Adam
mentre dormia (cf. Gn 2,21-23) i de la
nova Eva, l'Església, del costat obert
de Crist, sumit en el son de la mort:
del costat traspassat, diu Joan, va
sortir sang i aigua (cf. Jn 19,34),
símbol dels sagraments.30 La
contemplació d’ «aquell que han
traspassat» (Jn 19,37) ens porta a
considerar la unió causal entre el
sacrifici de Crist, l'Eucaristia i
l'Església. En efecte, l'Església «viu de
l'Eucaristia».31 Ja que en ella es fa
present el sacrifici redemptor de
Crist, s'ha de reconèixer abans que
res que «hi ha un influx causal de
l'Eucaristia en els orígens mateixos
de l'Església».32 L’Eucaristia és el
Crist que se'ns lliura, edificant-nos
contínuament com el seu cos. Per



tant, en la suggestiva correlació entre
l'Eucaristia que edifica l'Església i
l'Església que fa al seu torn
l’Eucaristia,33 la primera afirmació
expressa la causa primària: l'Església
pot celebrar i adorar el misteri de
Crist present en l'Eucaristia
precisament perquè el mateix Crist
s'ha entregat abans en el sacrifici de
la Creu. La possibilitat que té
l'Església de «fer» l’Eucaristia té la
seva arrel en la donació que Crist li
ha fet d’ell mateix. Descobrim també
aquí un aspecte eloqüent de la
fórmula de sant Joan: «Déu ens ha
estimat primer» (1 Jn 4,19). Així,
també nosaltres confessem en cada
celebració la primacia del do de
Crist. En definitiva, l'influx causal de
l'Eucaristia en l'origen de l'Església
revela la precedència no solament
cronològica sinó també ontològica
d'haver-nos «estimat primer». Ell és
eternament qui ens estima primer.

Eucaristia i comunió eclesial



15. L'Eucaristia és, doncs,
constitutiva de l'ésser i de l'actuar de
l'Església. Per això l'antiguitat
cristiana va designar amb les
mateixes paraules Corpus Christi el
Cos nascut de la Verge Maria, el Cos
eucarístic i el Cos eclesial de Crist.34
Aquesta dada, molt present en la
tradició, ajuda a augmentar en
nosaltres la consciència que no es pot
separar Crist de l’Església. El Senyor
Jesús, oferint-se a ell mateix en
sacrifici per nosaltres, ha
preanunciat eficaçment en la seva
donació el misteri de l'Església. És
significatiu que en la segona pregària
eucarística, en invocar el Paràclit, es
formuli d'aquesta manera l'oració
per la unitat de l'Església: «Que
l'Esperit Sant congregui en la unitat
els qui participem del Cos i de la
Sang de Crist». Aquest passatge
permet comprendre bé que la res del
Sagrament eucarístic inclou la unitat
dels fidels en la comunió eclesial.
L'Eucaristia es mostra així en les



arrels de l'Església com a misteri de
comunió.35 

Ja en la seva Encíclica Ecclesia de
Eucharistia, el Servent de Déu Joan
Pau II va cridar l'atenció sobre la
relació entre Eucaristia i comunió. Es
va referir al memorial de Crist com
la «suprema manifestació
sacramental de comunió en
l'Església».36 La unitat de la comunió
eclesial es revela concretament en les
comunitats cristianes i es renova en
l'acte eucarístic que les uneix i les
diferencia en Esglésies particulars,
«in quibus et exquibus una et unica
Ecclesia catholica exsistit».37
Precisament la realitat de l'única
Eucaristia que se celebra a cada
diòcesi entorn del propi Bisbe ens
permet comprendre com les
mateixes Esglésies particulars
subsisteixen in iex Ecclesia. En efecte,
«la unicitat i indivisibilitat del Cos
eucarístic del Senyor implica la
unicitat del seu Cos místic, que és



l'Església una i indivisible. Des del
centre eucarístic sorgeix la
necessària obertura de cada
comunitat que celebra, de cada
Església particular: del deixar-se
atreure pels braços oberts del Senyor
es passa a la inserció al seu Cos, únic
i indivís».38 Per aquest motiu, en la
celebració de l'Eucaristia cada fidel
es troba en la seva Església, és a dir,
en l'Església de Crist. En aquesta
perspectiva eucarística, compresa
adequadament, la comunió eclesial
es revela una realitat per la seva
pròpia naturalesa católica.39
Subratllar aquesta arrel eucarística
de la comunió eclesial pot contribuir
també eficaçment al diàleg ecumènic
amb les Esglésies i amb les
Comunitats eclesials que no estan en
plena comunió amb la Seu de Pere.
En efecte, l'Eucaristia estableix
objectivament un fort vincle d'unitat
entre l'Església catòlica i les Esglésies
ortodoxes que han conservat
l'autèntica i íntegra naturalesa del



misteri de l'Eucaristia. Alhora, el
relleu donat al caràcter eclesial de
l'Eucaristia pot convertir-se també en
element privilegiat en el diàleg amb
les Comunitats nascudes de la
Reforma.40

Eucaristia i sagraments

Sacramentalitat de l’Església

16. El Concili Vaticà II ha recordat
que «els altres sagraments, com
també tots els ministeris eclesials i
les obres d'apostolat, estan units a
l'Eucaristia i a ella s’ordenen. La
sagrada Eucaristia, en efecte, conté
tot el bé espiritual de l'Església, és a
dir, Crist mateix, la nostra Pasqua i el
Pa de Vida, que dóna la vida als
homes per mitjà de l'Esperit Sant.
Així, els homes són convidats i
portats a oferir-se ells mateixos, els
seus treballs i totes les coses creades
al costat del Crist».41 Aquesta relació
íntima de l'Eucaristia amb els altres
sagraments i amb l'existència



cristiana es comprèn en la seva arrel
quan es contempla el misteri de
l'Església com a sagrament.42 Amb
aquest propòsit, el Concili Vaticà II
afirma que «L’Església és en Crist
com un sagrament o signe i
instrument de la unió íntima amb
Déu i de la unitat de tot el gènere
humà».43 Ella, com diu sant Cebrià,
en tant «poble convocat per la unitat
del Pare, del Fill i de l'Esperit Sant»,
44 és sagrament de la comunió
trinitària. 

El fet que l'Església sigui «sagrament
universal de salvació»45 mostra com
l’«economia» sacramental determina
en darrer terme la manera com Crist,
únic Salvador, mitjançant l'Esperit
arriba a la nostra existència amb les
seves circumstàncies específiques.
L'Església es rep i a la vegada 
s'expressa en els set sagraments,
mitjançant els quals la gràcia de Déu
influeix concretament en els fidels
perquè tota la seva vida, redimida



per Crist, es converteixi en culte
agradable a Déu. En aquesta
perspectiva, desitjo subratllar aquí
alguns elements, assenyalats pels
Pares sinodals, que poden ajudar a
comprendre la relació de tots els
sagraments amb el misteri eucarístic.

I. Eucaristia i iniciació cristiana

Eucaristia, plenitud de la iniciació
cristiana

17. Ja que l'Eucaristia és
veritablement font i cimal de la vida i
de la missió de l'Església, el camí
d'iniciació cristiana té com a punt de
referència la possibilitat d'accedir a
aquest sagrament. En referència a
això, com han dit els Pares sinodals,
hem de preguntar-nos si en les
nostres comunitats cristianes es
percep de manera suficient l'estret
vincle que hi ha entre el Baptisme, la
Confirmació i l’Eucaristia.46 En
efecte, mai no hem d'oblidar que som
batejats i confirmats en ordre a



l'Eucaristia. Això requereix l'esforç
d'afavorir en l'acció pastoral una
comprensió més unitària del procés
d'iniciació cristiana. El sagrament del
Baptisme, mitjançant el qual ens
conformem amb Crist,47 ens
incorporem a l'Església i ens
convertim en fills de Déu, és la porta
per a tots els sagraments. Amb ell
se'ns integra a l'únic Cos de Crist (cf.
1 Co 12,13), poble sacerdotal.
Tanmateix, la participació en el
Sacrifici eucarístic perfecciona en
nosaltres el que ens ha estat donat en
el Baptisme. Els dons de l'Esperit es
donen també per a l'edificació del
Cos de Crist (cf. 1 Co 12) i per a un
major testimoni evangèlic en el món.
48 Així doncs, la santíssima
Eucaristia porta la iniciació cristiana
a la seva plenitud i és com el centre i
la finalitat de tota la vida
sacramental.49

L’ordre dels sagraments de la iniciació



18. A aquest respecte és necessari fer
atenció al tema de l'ordre dels
Sagraments de la iniciació. A
l'Església hi ha tradicions diferents.
Aquesta diversitat es manifesta
clarament en els costums eclesials
d’Orient,50 i en la mateixa praxi
occidental pel que fa referència a la
iniciació dels adults,51 a diferència
de la dels nens.52 Tanmateix, no es
tracta pròpiament de diferències
d'ordre dogmàtic, sinó de caràcter
pastoral. Concretament, és necessari
verificar quina praxi pot
efectivament ajudar millor els fidels
a posar en relleu el sagrament de
l'Eucaristia com a realitat on es
dirigeix tota la iniciació. En estreta
col·laboració amb els competents
Dicasteris de la Cúria Romana, les
Conferències Episcopals han de
verificar l'eficàcia dels actuals
processos d'iniciació, perquè ajudin
cada vegada més el cristià a madurar
amb l'acció educadora de les nostres
comunitats, i aquest arribi a assumir



en la seva vida una empremta
autènticament eucarística, que li faci
capaç de donar raó de la pròpia
esperança de manera adequada en la
nostra època (cf. 1 P 3,15).

Iniciació, comunitat eclesial i família

19. S'ha de tenir sempre present que
tota la iniciació cristiana és un camí
de conversió, que s'ha de recórrer
amb l'ajuda de Déu i en constant
referència a la comunitat eclesial, ja
sigui quan és l'adult mateix qui
sol·licita entrar a l'Església, com
ocorre als llocs de primera
evangelització i a moltes zones
secularitzades, o bé quan són els
pares els qui demanen els
Sagraments per als seus fills. Sobre
això, desitjo cridar l'atenció de
manera especial sobre la relació que
hi ha entre iniciació cristiana i
família. A l'acció pastoral s'ha
d'associar sempre la família cristiana
a l'itinerari d'iniciació. Rebre el



Baptisme, la Confirmació i apropar-
se per primera vegada a l'Eucaristia,
són moments decisius no solament
per a la persona que els rep sinó
també per a tota la família, la qual ha
de ser ajudada en la seva tasca
educativa per la comunitat eclesial,
amb la participació dels seus
diversos membres.53 Voldria
subratllar aquí la importància de la
primera Comunió. Per a molts fidels
aquest dia queda gravat en la
memòria, amb raó, com el primer
moment en què, encara que de
manera encara inicial, van percebre
la importància del trobament
personal amb Jesús. La pastoral
parroquial ha de valorar
adequadament aquesta ocasió tan
significativa.

II. Eucaristia i sagrament de la
Reconciliació

Llur relació intrínseca



20. Els Pares sinodals han afirmat
que l'amor a l'Eucaristia porta també
a apreciar cada vegada més el
sagrament de la Reconciliació.54 A
causa de la relació entre aquests
sagraments, una autèntica catequesi
sobre el sentit de l'Eucaristia no pot
separar-se de la proposta d'un camí
penitencial (cf. 1 Co 11,27-29).
Efectivament, com es constata en
l'actualitat, els fidels es troben
immersos en una cultura que tendeix
a esborrar el sentit del pecat,55
afavorint una actitud superficial que
porta a oblidar la necessitat d'estar
en gràcia de Déu per apropar-se
dignament a la comunió
sacramental.56 En realitat, perdre la
consciència de pecat comporta
sempre també una certa
superficialitat en la forma de
comprendre l'amor mateix de Déu.
Ajuda molt als fidels recordar aquells
elements que, dins del ritu de la
santa Missa, expressen la consciència
del propi pecat i alhora la



misericòrdia de Déu.57 A més, la
relació entre l'Eucaristia i la
Reconciliació ens recorda que el
pecat mai no és del tot exclusivament
individual; sempre comporta també
una ferida per a la comunió eclesial,
en la qual estem inserits pel
Baptisme. Per això la Reconciliació,
com van dir els Pares de l'Església, és
laboriosus quidam baptismus,58 que
subratllaren d'aquesta manera que el
resultat del camí de conversió suposa
el restabliment de la plena comunió
eclesial, expressada en apropar-se de
nou a la Eucaristía.59

Algunes observacions pastorals

21. El Sínode ha recordat que és
treball pastoral del Bisbe promoure a
la seva pròpia diòcesi una ferma
recuperació de la pedagogia de la
conversió que neix de l'Eucaristia, i
fomentar entre els fidels la confessió
freqüent. Tots els sacerdots s'han de
dedicar amb generositat, tenacitat i



competència a l'administració del
sagrament de la Reconciliació.60
Amb aquest propòsit s'ha de
procurar que els confessionaris de
les nostres esglésies siguin ben
visibles i siguin expressió del
significat d'aquest Sagrament.
Demano als Pastors que vigilin
atentament la celebració del
sagrament de la Reconciliació, que
limitin la praxi de l'absolució general
exclusivament als casos previstos,61
ja que la celebració personal és
l'única forma ordinaria.62 Davant de
la necessitat de redescobrir el perdó
sacramental, hi ha d'haver sempre
un Penitenciari 63 a totes les diòcesis.
En resum, una praxi equilibrada i
profunda de la indulgència,
obtinguda per a un mateix o per als
difunts, pot ser una ajuda vàlida per
a una nova presa de consciència de
la relació entre Eucaristia i
Reconciliació. Amb la indulgència es
guanya «la remissió davant de Déu
de la pena temporal pels pecats, ja



perdonats en el que fa referència a la
culpa».64 El recurs de les
indulgències ens ajuda a comprendre
que només amb les nostres forces no
podrem reparar el mal realitzat i que
els pecats de cadascú afecten tota la
comunitat; d'altra banda, la pràctica
de la indulgència que implica, a més
de la doctrina dels mèrits infinits de
Crist, la comunió dels sants, mostra
«l’íntima unió amb què estem
vinculats a Crist, i la gran
importància que té per als altres la
vida sobrenatural de cadascú».65 La
pràctica de la indulgència pot ajudar
eficaçment els fidels en el camí de
conversió i a descobrir el caràcter
central de l'Eucaristia en la vida
cristiana, ja que les condicions que
preveu la seva forma preveu
apropar-se a la confessió i a la
comunió sacramentals.

III. Eucaristia i Unció dels malalts



22. Jesús no ha enviat només els seus
deixebles a curar els malalts (cf. Mt
10,8; Lc 9,2; 10,9), sinó que ha
instituït també per a ells un
sagrament específic: la Unció dels
malalts.66 La Carta de Jaume testifica
ja l'existència d'aquest gest
sacramental en la primera comunitat
cristiana (cf. 5,14-16). Si l'Eucaristia
mostra com els sofriments i la mort
de Crist s'han transformat en amor,
la Unció dels malalts, per la seva
part, associa al qui sofreix amb
l'oferiment que Crist ha fet d’ell per a
la salvació de tots, de tal manera que
ell també pugui, en el misteri de la
comunió dels sants, participar en la
redempció del món. La relació entre
aquests sagraments es manifesta, a
més, en el moment en què s'agreuja
la malaltia: «Als qui deixaran
aquesta vida, l'Església ofereix, a més
de la Unció dels malalts, l'Eucaristia
com a viàtic».67 En el moment de
passar al Pare, la comunió amb el
Cos i la Sang de Crist es manifesta



com a llavor de vida eterna i
potència de resurrecció: «Qui menja
la meva carn i beu la meva sang, té
vida eterna, i jo el ressuscitaré el
darrer dia » (Jn 6,54). Ja que el sant
Viàtic obre al malalt la plenitud del
misteri pasqual, cal assegurar que el
rebi.68 L’atenció i la cura pastoral
dels malalts repercuteix sens dubte
en benefici espiritual de tota la
comunitat, coneixedors que el que
hàgim fet al més petit ho hem fet a
Jesús mateix (cf. Mt 25,40).

IV. Eucaristia i sagrament de l’Orde

In persona Christi capitis

23. La relació intrínseca entre
Eucaristia i sagrament de l'Orde es
desprèn de les mateixes paraules de
Jesús al Cenacle: «Féu això, que és el
meu memorial» (Lc 22,19). En efecte,
la vigília de la seva mort, Jesús va
instituir l'Eucaristia i va fundar
alhora el sacerdoci de la nova
Aliança. Ell és sacerdot, víctima i



altar: mitjancer entre Déu Pare i el
poble (cf. Hb 5,5-10), víctima
d'expiació (cf. 1 Jn 2,2; 4,10) que
s'ofereix a ell mateix a l'altar de la
creu. Ningú no pot dir «això és el
meu cos» i «aquest és el calze de la
meva sang» si no és en el nom i en la
persona de Crist, únic cimal sacerdot
de la Aliança nova i eterna (cf. Hb
8-9). El Sínode dels Bisbes en altres
assemblees va tractar ja el tema del
sacerdoci ordenat, tant pel fa
referència a la identitat del
ministeri69 com a la formació dels
candidats.70 Ara, a la llum del diàleg
tingut en l'última Assemblea sinodal,
crec oportú recordar alguns dels
valors sobre la relació entre
l'Eucaristia i l'Orde. Abans que res,
s'ha de reafirmar que el vincle entre
l'Orde sagrat i l'Eucaristia es fa
visible precisament en la Missa
presidida pel Bisbe o el prevere en la
persona de Crist com a cap.



La doctrina de l'Església considera
l'ordenació sacerdotal condició
imprescindible per a la celebració
vàlida de l’Eucaristia.71 En efecte,
«En el servei eclesial del ministre
ordenat, el Crist mateix és present en
la seva Església en tant que Cap del
seu Cos, Pastor del seu ramat,
pontífex del sacrifici redemptor».72
Certament, el ministre ordenat
«també actua en nom de tota
l'Església quan presenta a Déu la
pregària de l'Església i, sobretot,
quan ofereix el sacrifici eucarístic».
73 És necessari, per tant, que els
sacerdots siguin conscients que mai
no han de posar-se ells mateixos o les
seves opinions en el primer pla del
seu ministeri, sinó a Jesucrist. Tot
intent de posar-se ells mateixos com
a protagonistes de l'acció litúrgica
contradiu la identitat sacerdotal.
Abans que res, el sacerdot és
servidor i ha d'esforçar-se
contínuament a ser signe que, com a
dòcil instrument a les seves mans, es



refereix a Crist. Això s'expressa
particularment en la humilitat amb
què el sacerdot dirigeix l'acció
litúrgica, obeint i corresponent amb
el cor i la ment al ritu, evitant tot el
que pugui donar precisament la
sensació d'un protagonisme
inoportú. Recomano, per tant, al
clergat d’aprofundir sempre en la
consciència del propi ministeri
eucarístic com un humil servei a
Crist i a la seva Església. El sacerdoci,
com deia sant Agustí, és amoris
officium,74 és l'ofici del bon pastor,
que dóna la vida per les ovelles (cf.
Jn 10,14-15).

Eucaristia i celibat sacerdotal

24. Els Pares sinodals han volgut
subratllar que el sacerdoci
ministerial requereix, mitjançant
l'Ordenació, la plena configuració
amb Crist. Respectant la praxi i les
tradicions orientals diferents, és
necessari reafirmar el sentit profund



del celibat sacerdotal, considerat
justament com una riquesa
inestimable i confirmat per la praxi
oriental d'elegir com a bisbes només
els que viuen el celibat, i en la gran
estima que es té l'opció pel celibat
que fan nombrosos preveres. En
efecte, aquesta opció del sacerdot és
una expressió peculiar del lliurament
que el conforma amb Crist i del
lliurament exclusiu d’ell mateix pel
Regne de Déu.75 El fet que Crist
mateix, sacerdot per sempre, visqués
la seva missió fins al sacrifici de la
creu en estat de virginitat és el punt
de referència segur per entendre el
sentit de la tradició de l'Església
llatina en aquest punt. Així doncs, no
n'hi ha prou amb comprendre el
celibat sacerdotal en termes
merament funcionals. En realitat,
representa una especial conformació
amb l'estil de vida del propi Crist.
L'esmentada opció és, abans que res,
esponsalici; és una identificació amb
el cor de Crist Espòs que dóna la vida



per la seva Esposa. Junt amb la gran
tradició eclesial, amb el Concili
Vaticà II76 i amb els Summes
Pontífexs predecessors meus,77
reafirmo la bellesa i la importància
d'una vida sacerdotal viscuda en el
celibat, com a signe que expressa la
dedicació total i exclusiva a Crist, a
l'Església i al Regne de Déu, i
confirmo per tant el seu caràcter
obligatori per a la tradició llatina. El
celibat sacerdotal, viscut amb
maduresa, alegria i dedició, és una
grandíssima benedicció per a
l'Església i per a la societat mateixa. 

Manca de clergat i pastoral
vocacional

25. A propòsit del vincle entre el
sagrament de l'Orde i l'Eucaristia, el
Sínode s'ha detingut sobre la
preocupació que ocasiona a moltes
diòcesis l'escassetat de sacerdots.
Això ocorre no solament en algunes
zones de primera evangelització, sinó



també a molts països de llarga
tradició cristiana. Certament, una
distribució del clergat més equànime
afavoriria la solució del problema. És
precís, a més, fer un treball de
sensibilització. Els Bisbes han
d'implicar als Instituts de Vida
consagrada i a les noves realitats
eclesials en les necessitats pastorals,
respectant el seu propi carisma, i
demanar a tots els membres del
clergat una major disponibilitat per
servir a l'Església allà on sigui
necessari, encara que comporti
sacrifici.78 En el Sínode s'ha discutit
també sobre les iniciatives pastorals
que s'han d'emprendre per afavorir,
sobretot en els joves, l'obertura
interior a la vocació sacerdotal.
Aquesta situació no es pot solucionar
amb simples mesures pragmàtiques.
S'ha d'evitar que els Bisbes, moguts
per comprensibles preocupacions
per la falta de clergat, ometin un
adequat discerniment vocacional i
admetin a la formació específica i a



l'ordenació, candidats sense els
requisits necessaris per al servei
sacerdotal.79 Un clergat no prou
format, admès a l'ordenació sense el
discerniment degut, difícilment
podrà oferir un testimoni adequat
per suscitar en d'altres el desig de
correspondre amb generositat a la
crida de Crist. La pastoral vocacional,
en realitat, ha d'implicar a tota la
comunitat cristiana en tots els seus
àmbits.80 Òbviament, en aquest
treball pastoral s’inclou també l'acció
de sensibilització de les famílies,
sovint indiferents si no contràries
fins i tot a la hipòtesi de la vocació
sacerdotal. Cal que s'obrin amb
generositat al do de la vida i eduquin
els fills a estar disponibles davant de
la voluntat de Déu. En síntesi, fa falta
sobretot tenir la valentia de proposar
als joves la radicalitat del seguiment
del Crist, mostrant el seu atractiu.

Gratitud i esperança



26. És necessari tenir major fe i
esperança en la iniciativa divina.
Encara que en algunes regions hi
hagi escassetat de clergat, mai no ha
de faltar la confiança que Crist
continua suscitant homes que,
deixant qualsevol altra ocupació, es
dediquin totalment a la celebració
dels sagrats misteris, a la predicació
de l'Evangeli i al ministeri pastoral.
Desitjo aprofitar aquesta ocasió per
donar les gràcies, en nom de
l'Església sencera, a tots els Bisbes i
preveres que exerceixen fidelment la
seva pròpia missió amb dedicació i
lliurament. Naturalment, l'agraïment
de l'Església és també per als
diaques, als quals se'ls imposen les
mans «no per al sacerdoci sinó per al
servei».81 Com ha recomanat
l'Assemblea del Sínode, expresso un
agraïment especial als preveres fidei
donum, que amb competència i
generosa dedicació, sense escatimar
energies en el servei a la missió de
l'Església, edifiquen la comunitat



anunciant la Paraula de Déu i partint
el Pa de Vida.82 Finalment, cal donar
gràcies a Déu per tants sacerdots que
han sofert fins al sacrifici de la
pròpia vida per servir a Crist. En ells
es veu de manera eloqüent el que
significa ser sacerdot fins al fons. Es
tracta de testimonis commovedors
que poden inspirar a molts joves a
seguir el Crist i a donar la seva vida
pels altres, trobant així la vida
veritable.

V. Eucaristia i Matrimoni

Eucaristia, sagrament esponsalici

27. L'Eucaristia, sagrament de la
caritat, mostra un particular relació
amb l'amor entre l'home i la dona
units en matrimoni. Aprofundir en
aquesta relació és una necessitat
pròpia del nostre temps.83 El Papa
Joan Pau II ha tingut moltes vegades
ocasió d'afermar el caràcter
esponsalici de l'Eucaristia i la seva
peculiar relació amb el sagrament



del Matrimoni: «L'Eucaristia és el
sagrament de la nostra redempció. És
el sagrament de l'Espòs, de l'Esposa».
84 D’altra banda, «tota la vida
cristiana duu la marca de l'amor
esponsalici del Crist i de l'Església. Ja
el Baptisme, l’entrada en el Poble de
Déu, és un misteri nupcial: és, per
dir-ho així, el bany de noces que
precedeix el banquet nucial,
l'Eucaristia».85 L’Eucaristia
corrobora de manera inesgotable la
unitat i l'amor indissolubles de cada
Matrimoni cristià. En ell, per mitjà
del sagrament, el vincle conjugal es
troba intrínsecament lligat a la unitat
eucarística entre el Crist espòs i
l'Església esposa (cf. Ef 5,31-32). El
consentiment recíproc que marit i
dona es donen en Crist, i que els
constitueix en comunitat de vida i
amor, té també una dimensió
eucarística. En efecte, en la teologia
paulina, l'amor esponsalici és signe
sacramental de l'amor de Crist a la
seva Església, un amor que assoleix



el seu punt culminant a la Creu,
expressió de les seves «noces» amb la
humanitat i, alhora, origen i centre
de l'Eucaristia. Per això, l'Església
manifesta una proximitat espiritual
particular a tots els que han fundat
les seves famílies en el sagrament del
Matrimoni.86 La família - església
domèstica87 - és un àmbit primari de
la vida de l'Església, especialment pel
paper decisiu respecte a l'educació
cristiana dels fills.88 En aquest
context, el Sínode ha recomanat
també destacar la missió singular de
la dona en la família i en la societat,
una missió que ha de ser defensada,
salvaguardada i promoguda.89 Ésser
esposa i mare és una realitat
imprescindible que mai no ha de ser
menyspreada.

Eucaristia i unitat del matrimoni

28. Precisament a la llum d'aquesta
relació intrínseca entre matrimoni,
família i Eucaristia es poden



considerar alguns problemes
pastorals. El vincle fidel, indissoluble
i exclusiu que uneix a Crist amb
l'Església, i que té la seva expressió
sacramental en l'Eucaristia, es
correspon amb la dada antropològica
originària segons la qual l'home ha
d'estar unit de manera definitiva a
una sola dona i viceversa (cf. Gn 2,24;
Mt 19,5). En aquest ordre d'idees, el
Sínode dels Bisbes ha afrontat el
tema de la praxi pastoral respecte al
qui, provenint de cultures en les
quals es practica la poligàmia, es
troba amb l'anunci de l'Evangeli. Qui
es troba en l'esmentada situació, i
s'obre a la fe cristiana, ha de ser
ajudat a integrar el seu projecte
humà a la novetat radical de Crist. En
el procés del catecumenat, Crist
l’assisteix en la seva condició
específica i el crida a la plena veritat
de l'amor a través de les renúncies
necessàries, de cara a la comunió
eclesial perfecta. L'Església
l’acompanya amb una pastoral plena



de comprensió i també de fermesa,90
sobretot ensenyant-li la llum dels
misteris cristians que es reflecteixen
en la naturalesa i els afectes humans.

Eucaristia e indissolubilitat del
matrimoni

29. Ja que l'Eucaristia expressa
l'amor irreversible de Déu en Crist
per la seva Església, s'entén que
impliqui en relació amb el sagrament
del Matrimoni, la indissolubilitat a
què aspira tot amor veritable.91 Per
tant, és més que justificada l'atenció
pastoral que el Sínode ha dedicat a
les situacions doloroses en les quals
es troben bastants fidels que, després
d'haver celebrat el sagrament del
Matrimoni, s'han divorciat i contret
noves núpcies. Es tracta d'un
problema pastoral difícil i complex,
una veritable plaga en el context
social actual, que afecta de manera
creixent fins i tot als ambients
catòlics. Els Pastors, per amor a la



veritat, estan obligats a discernir bé
les diverses situacions, per ajudar
espiritualment de manera adequada
els fidels implicats.92 El Sínode dels
Bisbes ha confirmat la praxi de
l'Església, fundada en la Sagrada
Escriptura (cf. Mc 10,2-12), de no
admetre als sagraments els
divorciats casats de nou, perquè el
seu estat i la seva condició de vida
contradiuen objectivament aquesta
unió d'amor entre Crist i l'Església
que se significa i s'actualitza en
l'Eucaristia. Tanmateix, els divorciats
tornats a casar, malgrat la seva
situació, continuen pertanyent a
l'Església, que els segueix amb
especial atenció, amb el desig que,
dins del possible, conreïn un estil de
vida cristià mitjançant la participació
a la santa Missa, encara que sense
combregar, l'escolta de la Paraula de
Déu, l'Adoració eucarística, l'oració,
la participació en la vida
comunitària, el diàleg amb un
sacerdot de confiança o un director



espiritual, el lliurament a obres de
caritat, de penitència, i la tasca
educativa dels fills.

On hi hagi dubtes legítims sobre la
validesa del Matrimoni sacramental
contret, s'ha de fer el que sigui
necessari per esbrinar el seu
fonament. És precís també assegurar,
amb ple respecte del dret canònic,93
que hi hagi tribunals eclesiàstics al
territori, el seu caràcter pastoral, així
com la seva correcta i prompta
actuació.94 A cada diòcesi hi ha
d'haver un nombre suficient de
persones preparades per a l'adequat
funcionament dels tribunals
eclesiàstics. Recordo que «és una
obligació important fer que l'activitat
institucional de l'Església en els
tribunals sigui cada vegada més
propera als fidels».95 Tanmateix,
s'ha d'evitar que la preocupació
pastoral sigui interpretada com una
contraposició amb el dret. Més aviat
s'ha de partir del pressupòsit que



l'amor per la veritat és el punt de
trobada fonamental entre el dret i la
pastoral: en efecte, la veritat mai no
és abstracta, sinó que «s'integra en
l'itinerari humà i cristià de cada
fidel».96 Per això, quan no es
reconeix la nul·litat del vincle
matrimonial i es donen les
condicions objectives que fan la
convivència irreversible de fet,
l'Església anima aquests fidels a
esforçar-se a viure la seva relació
segons les exigències de la llei de
Déu, com a amics, com a germà i
germana; així podran apropar-se a la
taula eucarística, segons les
disposicions previstes per la praxi
eclesial. Perquè semblant camí sigui
possible i produeixi fruits, ha de
comptar amb l'ajuda dels pastors i
amb iniciatives eclesials apropiades,
evitant en tot cas la benedicció
d'aquestes relacions, perquè no
sorgeixin confusions entre els fidels
sobre el valor del matrimoni.97



A causa de la complexitat del context
cultural en el qual viu l'Església en
molts països, el Sínode recomana
tenir la màxima cura pastoral en la
formació dels nuvis i en la verificació
prèvia de les seves conviccions sobre
els compromisos irrenunciables per
a la validesa del sagrament del
Matrimoni. Un discerniment seriós
sobre aquest punt podrà evitar que
dos joves, moguts per impulsos
emotius o raons superficials,
assumeixin responsabilitats que
després no sabran respectar.98 El bé
que l'Església i tota la societat
esperen del Matrimoni, i de la
família fundada en ell, és massa gran
com per no ocupar-se a fons d'aquest
àmbit pastoral específic. Matrimoni i
família són institucions que han de
ser promogudes i protegides de
qualsevol equívoc possible sobre la
seva autèntica veritat, perquè el mal
que se'ls fa provoca de fet una ferida
a la convivència humana com a tal.



Eucaristia i Escatologia

Eucaristia: do per a l’home en camí

30. Si és cert que els sagraments són
una realitat pròpia de l'Església
peregrina en el temps99 cap a la
plena manifestació de la victòria del
Crist ressuscitat, també és igualment
cert que, especialment en la litúrgia
eucarística, se'ns dóna a pregustar el
compliment escatològic cap al qual
s'encamina tot home i tota la creació
(cf. Rm 8,19 ss.). L'home ha estat
creat per a la felicitat eterna i
veritable, que només l'amor de Déu
pot donar. Però la nostra llibertat
ferida es perdria si no fos possible, ja
des d'ara, experimentar alguna cosa
del compliment futur. D'altra banda,
tot home, per poder caminar en la
justa direcció, necessita ser orientat
cap a la meta final. Aquesta meta
última, en realitat, és el mateix Crist
Senyor, vencedor del pecat i la mort,
que se'ns fa present de manera



especial en la Celebració eucarística.
D'aquesta manera, encara que som
«estrangers i forasters» (1 P 2,11) en
aquest món, participem ja per la fe
de la plenitud de la vida ressuscitada.
El banquet eucarístic, revelant la
seva dimensió fortament
escatològica, ens ajuda en la nostra
llibertat en camí.

El banquet escatològic

31. Reflexionant sobre aquest
misteri, podem dir que, amb la seva
vinguda, Jesús s'ha posat en relació
amb l'expectativa del poble d'Israel,
de tota la humanitat i, en el fons, de
la creació mateixa. Amb la seva
donació, ha inaugurat objectivament
el temps escatològic. Crist ha vingut
per congregar al Poble de Déu
dispers (cf. Jn 11,52), manifestant
clarament la intenció de reunir la
comunitat de l'aliança, per complir
les promeses que Déu va fer als
antics pares (cf. Jr 23,3; 31,10; Lc



1,55.70). En la crida dels Dotze, que
té una clara relació amb les dotze
tribus d'Israel, i en el manament que
els hi fa en l'últim Sopar, abans de la
seva Passió redemptora, de celebrar
el seu memorial, Jesús ha manifestat
que volia traslladar a tota la
comunitat fundada per Ell la tasca de
ser, en la història, signe i instrument
d'aquesta reunió escatològica,
iniciada en Ell. Així doncs, en cada
Celebració eucarística es realitza
sacramentalment la reunió
escatològica del Poble de Déu. El
banquet eucarístic és per a nosaltres
una anticipació real del banquet
final, anunciat pels profetes (cf. Is
25,6-9) i descrit al Nou Testament
com «les noces de l’Anyell» (Ap
19,7-9), que s'ha de celebrar en
l'alegria de la comunió dels sants.100

Oració pels difunts

32. La Celebració eucarística, en la
que anunciem la mort del Senyor,



proclamem la seva resurrecció, a
l'espera de la seva vinguda, és
penyora de la glòria futura en la qual
seran glorificats també els nostres
cossos. L'esperança de la resurrecció
de la carn i la possibilitat de trobar
de nou, cara a cara, als qui ens han
precedit en el signe de la fe,
s'enforteix en nosaltres mitjançant la
celebració del Memorial de la nostra
salvació. En aquesta perspectiva, junt
amb els Pares sinodals, voldria
recordar a tots els fidels la
importància de l'oració de sufragi
pels difunts, i en particular la
celebració de santes Misses per a ells,
101 perquè, una vegada purificats,
arribin a la visió beatífica de Déu. En
descobrir la dimensió escatològica
que té l'Eucaristia, celebrada i
adorada, ens sentim acompanyats en
el nostre camí i confortats amb
l'esperança de la glòria (cf. Rm 5,2; Tt
2,13).

L’Eucaristia i la Mare de Déu



33. La relació entre l’Eucaristia i cada
sagrament, i el significat escatològic
dels sants Misteris, ofereixen en el
seu conjunt el perfil de la vida
cristiana, cridada a ser en tot
moment culte espiritual, ofrena
d’ella mateixa agradable a Déu. I si
bé és cert que tots nosaltres estem
encara en camí cap al ple
compliment de la nostra esperança,
això no treu que ara ja no puguem
reconèixer, amb gratitud, que tot allò
que Déu ens ha donat troba
realització perfecta en la Verge
Maria, Mare de Déu i Mare nostra: la
seva Assumpció al cel en cos i ànima
és per a nosaltres un signe segur
d’esperança, ja que, com a peregrins
en el temps, ens indica la meta
escatològica que el sagrament de
l’Eucaristia ens fa pregustar ja des
d’ara.

En Maria Santíssima veiem també
perfectament realitzada la manera
sacramental amb què Déu, en la seva



iniciativa salvadora, s'apropa i
implica la criatura humana. Maria de
Natzaret, des de l'Anunciació a la
Pentecosta, apareix com la persona
la llibertat de la qual està totalment
disponible a la voluntat de Déu. La
seva Immaculada Concepció es
manifesta pròpiament en la docilitat
incondicional a la Paraula divina. La
fe obedient és la forma que assumeix
la seva vida en cada instant davant
de l'acció de Déu. Verge a l'escolta,
viu en plena sintonia amb la voluntat
divina; conserva al seu cor les
paraules que li vénen de Déu i,
formant amb elles com un mosaic,
aprèn a comprendre-les més a fons
(cf. Lc 2,19.51). Maria és la gran
creient que, plena de confiança, es
posa a les mans de Déu, i s’abandona
a la seva voluntat.102 Aquest misteri
s'intensifica fins i tot en arribar a la
total implicació en la missió
redemptora de Jesús. Com ha afirmat
el Concili Vaticà II, «la
Benaventurada Verge va avançar en



la peregrinació de la fe i va mantenir
fidelment la unió amb el seu Fill fins
a la creu. Allà, per voluntat de Déu,
va estar dempeus (cf. Jn 19,25), va
sofrir intensament amb el seu Fill i es
va unir al seu sacrifici amb cor de
Mare que, plena d'amor, donava el
seu consentiment a la immolació del
seu Fill com a víctima. Finalment,
Jesucrist, agonitzant en la creu, la va
donar com a mare al deixeble amb
aquestes paraules: Dona, aquí tens el
teu fill ».103 Des de l’Anunciació fins
a la Creu, Maria és aquella que acull
la Paraula que es va fer carn en ella i
que emmudeix en el silenci de la
mort. Finalment, ella és qui rep als
seus braços el cos lliurat, ja exànime,
d'Aquell que de veritat ha estimat els
seus «fins a l'extrem» (Jn 13,1).

Per això, cada vegada que en la
Litúrgia eucarística ens apropem al
Cos i la Sang de Crist, ens dirigim
també a Ella que, adherint-se
plenament al sacrifici de Crist, l'ha



acollit per a tota l'Església. Els Pares
sinodals han afirmat que «Maria
inaugura la participació de l'Església
en el sacrifici del Redemptor».104
Ella és la Immaculada que acull
incondicionalment el do de Déu i,
d'aquesta manera, s'associa a l'obra
de la salvació. Maria de Natzaret,
icona de l'Església naixent, és el
model de com cadascun de nosaltres
està cridat a rebre el do que Jesús fa
d’ell mateix en l'Eucaristia. 

SEGONA PART.

EUCARISTIA, MISTERI QUE S’HA DE
CELEBRAR «Us ho ben asseguro: no és
Moisès qui us ha donat el pa del cel; és
el meu Pare qui us dóna l'autèntic pa
del cel» (Jn 6,32) Lex orandi i lex
credendi

34. El Sínode dels Bisbes ha
reflexionat molt sobre la relació
intrínseca entre fe eucarística i
celebració, posant en relleu el nexe
entre lex orandi i lex credendi, i



subratllant la primacia de l'acció
litúrgica. És necessari viure
l'Eucaristia com misteri de fe
celebrat autènticament, tenint
consciència clara de que «l'intellectus
fidei està originàriament sempre en
relació amb l'acció litúrgica de
l'Església».105 En aquest àmbit, la
reflexió teològica mai no pot
prescindir de l'orde sacramental
instituït per Crist mateix. D'altra
banda, l'acció litúrgica mai no pot ser
considerada genèricament,
prescindint del misteri de la fe. En
efecte, la font de la nostra fe i de la
litúrgia eucarística és el mateix
esdeveniment: la donació que Crist
ha fet d’ell mateix en el Misteri
pasqual.

Bellesa i litúrgia

35. La relació entre el misteri cregut i
celebrat es manifesta de manera
peculiar en el valor teològic i litúrgic
de la bellesa. En efecte, la litúrgia,



com també la Revelació cristiana,
està vinculada intrínsecament amb
la bellesa: és veritatis splendor. En la
litúrgia resplendeix el Misteri
pasqual mitjançant el qual Crist
mateix ens atreu cap a ell i ens crida
a la comunió. En Jesús, com solia dir
sant Bonaventura, contemplem la
bellesa i l’esplendor dels orígens.106
Aquest atribut a què ens referim no
és mer esteticisme sinó la manera en
la qual ens arriba, ens fascina i ens
captiva la veritat de l'amor de Déu en
Crist, fent-nos sortir de nosaltres
mateixos i atraient-nos així cap a la
nostra veritable vocació: l’amor.107
Ja a la creació, Déu es deixa
entreveure en la bellesa i l'harmonia
del cosmos (cf. Sb 13,5; Rm 1,19-20).
Trobem després a l'Antic Testament
grans signes de l'esplendor de la
potència de Déu, que es manifesta
amb la seva glòria a través dels
prodigis fets al poble elegit (cf. Ex 14;
16,10; 24,12-18; Nm 14,20-23). Al Nou
Testament s'arriba definitivament a



aquesta epifania de bellesa en la
revelació de Déu en Jesucrist.108 Ell
és la plena manifestació de la glòria
divina. En la glorificació del Fill
resplendeix i es comunica la glòria
del Pare (cf. Jn 1,14; 8,54; 12,28; 17,1).
Tanmateix, aquesta bellesa no és una
simple harmonia de formes; «El més
bell de tots els homes» (Sl 45 [44], 3)
és, també misteriosament, qui no té
«figura ni bellesa que es fes admirar
[...], semblant a aquells que ens
repugna de mirar» (Is 53,2). Jesucrist
ens ensenya com la veritat de l'amor
sap també transfigurar el misteri fosc
de la mort en la llum radiant de la
resurrecció. Aquí la resplendor de la
glòria de Déu supera tota bellesa
mundana. La veritable bellesa és
l'amor de Déu que s'ha revelat
definitivament en el Misteri pasqual.

La bellesa de la litúrgia és part
d'aquest misteri; és expressió
eminent de la glòria de Déu i, en cert
sentit, un esguard del Cel sobre la



terra. El memorial del sacrifici
redemptor porta en ell mateix els
trets d'aquella resplendor de Jesús de
la qual ens n’han donat testimoni
Pere, Jaume i Joan quan el Mestre, de
camí cap a Jerusalem, va voler
transfigurar-se davant d'ells (cf. Mc
9,2). La bellesa, per tant, no és un
element decoratiu de l'acció litúrgica;
és més aviat un element constitutiu,
ja que és un atribut de Déu mateix i
de la seva revelació. Conscients de tot
això, hem de posar gran atenció
perquè l'acció litúrgica resplendeixi
segons la seva pròpia naturalesa.

La celebració eucarística, obra del
«Christus totus»

Christus totus in capite et in corpore

36. La bellesa intrínseca de la litúrgia
té com a subjecte propi Crist
ressuscitat i glorificat en l'Esperit
Sant que, en la seva actuació, inclou
a l’Església.109 Des d’aquesta
perspectiva, és molt suggestiu



recordar les paraules de sant Agustí
que descriu eloqüentment aquesta
dinàmica de fe pròpia de l'Eucaristia.
El gran sant d'Hipona, referint-se
precisament al Misteri eucarístic,
posa en relleu com Crist mateix ens
assimila: «Aquest pa que vosaltres
veieu sobre l'altar, santificat per la
paraula de Déu, és el cos de Crist.
Aquest calze, més ben dit, el que
conté el calze, santificat per la
paraula de Déu, és sang de Crist. Per
mitjà d'aquestes coses va voler el
Senyor deixar-nos el seu cos i la seva
sang, que va vessar per a la remissió
dels nostres pecats. Si l'heu rebut
dignament, vosaltres sou allò mateix
que heu rebut».110 Per tant, «no
solament ens hem convertit en
cristians, sinó en Crist mateix».111
Podem contemplar així l'acció
misteriosa de Déu que comporta la
unitat profunda entre nosaltres i el
Senyor Jesús: «En efecte, no s'ha de
creure que el Crist sigui el cap sense



ser també al cos, sinó que és tot
sencer, el cap i el cos».112

Eucaristia i Crist ressuscitat

37. Ja que la litúrgia eucarística és
essencialment actio Dei que ens
uneix a Jesús a través de l'Esperit, el
seu fonament no està sotmès al
nostre arbitri ni pot cedir a la pressió
de la moda del moment. En això
també és vàlida l'afirmació
indiscutible de sant Pau: «De
fonament, ningú no en pot posar cap
altre fora del que està posat, que és
Jesucrist » (1 Co 3,11). L'Apòstol dels
gentils ens assegura a més que, pel
que fa referència a l'Eucaristia, no
ens transmet la seva doctrina
personal, sinó el que ell ha rebut (cf.
1 Co 11,23). En efecte, la celebració
de l'Eucaristia implica la Tradició
viva. A partir de l'experiència del
Ressuscitat i de l'efusió de l'Esperit
Sant, l'Església celebra el Sacrifici
eucarístic obeint el mandat de Crist.



Per aquest motiu, des del
començament, la comunitat cristiana
es reuneix el dia del Senyor per a la
fractio panis. El dia en què Crist ha
ressuscitat d'entre els morts,
diumenge, és també el primer dia de
la setmana, el dia que segons la
tradició veterotestamentària
representava el principi de la
creació. Ara, el dia de la creació s'ha
convertit en el dia de la «nova
creació», el dia del nostre
alliberament en què commemorem
Crist mort i ressuscitat.113

Ars celebrandi

38. En els treballs sinodals s'ha
insistit diverses vegades en la
necessitat de superar qualsevol
possible separació entre l'ars
celebrandi, és a dir, l'art de celebrar
rectament, i la participació plena,
activa i fructuosa de tots els fidels.
Efectivament, la primera manera
amb què s'afavoreix la participació



del Poble de Déu en el Ritu sagrat és
l'adequada celebració del Ritu
mateix. L'ars celebrandi és la millor
premissa per a l'actuosa participatio.
114 L’ars celebrandi prové de
l'obediència fidel a les normes
litúrgiques en la seva plenitud, ja que
és precisament aquesta manera de
celebrar la que assegura des de fa
dos mil anys la vida de fe de tots els
creients, els quals estan cridats a
viure la celebració com a Poble de
Déu, sacerdoci real, nació santa (cf. 1
P 2,4-5.9). 115

El bisbe, liturg per excel·lència

39. Si bé és cert que tot el Poble de
Déu participa en la Litúrgia
eucarística, en el correcte ars
celebrandi hi tenen un paper
imprescindible els qui han rebut el
sagrament de l'Orde. Bisbes,
sacerdots i diaques, cada un segons
el seu propi grau, han de considerar
la celebració com el seu deure



principal.116 En primer lloc el Bisbe
diocesà: en efecte, ell, com a «primer
dispensador dels misteris de Déu a
l'Església particular a ell confiada, és
el guia, el promotor i custodi de tota
la vida litúrgica».117 Tot això és
decisiu per a la vida de l'Església
particular, no solament perquè la
comunió amb el Bisbe és la condició
perquè tota celebració al seu territori
sigui legítima, sinó també perquè ell
mateix és per excel·lència el liturg de
la seva pròpia Església.118 A ell
correspon salvaguardar la unitat de
les celebracions a la seva diòcesi. Per
tant, ha de ser un «compromís del
Bisbe fer que els preveres, diaques i
els fidels comprenguin cada vegada
millor el sentit autèntic dels ritus i
els textos litúrgics, i així siguin
conduïts vers una celebració de
l'Eucaristia activa i fructuosa».119 En
particular, exhorto a complir tot allò
que és necessari perquè les
celebracions litúrgiques oficiades pel
Bisbe a l'església Catedral respectin



plenament l'ars celebrandi, de
manera que puguin ser considerades
com a model per a totes les esglésies
del seu territori.120

El respecte pels llibres litúrgics i la
riquesa dels signes

40. Per tant, en subratllar la
importància de l'ars celebrandi, es
posa en relleu el valor de les normes
litúrgiques.121 L’ars celebrandi ha
d'afavorir el sentit del sagrat i l'ús de
les formes exteriors que hi eduquen,
com, per exemple, l'harmonia del
ritu, els ornaments litúrgics, la
decoració i el lloc sagrat. Afavoreix la
celebració eucarística que els
sacerdots i els responsables de la
pastoral litúrgica s'esforcin a donar a
conèixer els llibres litúrgics vigents i
les respectives normes, facin
ressaltar les grans riqueses de
l'Ordenació General del Missal Romà
i de l'Ordenació de les Lectures de la
Missa. En les comunitats eclesials es



dóna potser per descomptat que es
coneixen i aprecien, però sovint no
és així. En realitat, són textos que
contenen riqueses que custodien i
expressen la fe, així com el camí del
Poble de Déu al llarg de dos
mil·lennis d'història. Per a una
adequada ars celebrandi és
igualment important l'atenció a totes
les formes de llenguatge previstes
per la litúrgia: paraula i cant, gests i
silencis, moviment del cos, colors
litúrgics dels ornaments. En efecte, la
litúrgia té per la seva naturalesa una
varietat de formes de comunicació
que inclouen tot l'ésser humà. La
senzillesa dels gests i la sobrietat dels
signes, realitzats en l'ordre i en els
temps previstos, comuniquen i
atreuen més que l'artificiositat
d'afegits inoportuns. L'atenció i
l'obediència de l'estructura pròpia
del ritual, alhora que manifesten el
reconeixement del caràcter de
l'Eucaristia com a do, expressen la
disposició del ministre per acollir



amb dòcil gratitud l'esmentat do
inefable.

L’art al servei de la celebració

41. La relació profunda entre la
bellesa i la litúrgia ens porta a
considerar amb atenció totes les
expressions artístiques que es posen
al servei de la celebració.122 Un
element important de l'art sacre és
certament l'arquitectura de les
esglésies,123 en les quals ha de
ressaltar la unitat entre els elements
propis del presbiteri: altar, crucifix,
tabernacle, ambó, seu. Referent a
això, s'ha de tenir present que
l'objectiu de l'arquitectura sacra és
oferir a l'Església, que celebra els
misteris de la fe, en particular
l'Eucaristia, l'espai més apte per al
desenvolupament adequat de la seva
acció litúrgica.124 En efecte, la
naturalesa del temple cristià es
defineix per l'acció litúrgica mateixa,
que implica la reunió dels fidels



(ecclesia), els quals són les pedres
vives del temple (cf. 1 P 2,5).

El mateix principi val per a tot l'art
sacre, especialment la pintura i
l'escultura, en els quals la iconografia
religiosa s'ha d'orientar a la
mistagogia sacramental. Un
coneixement profund de les formes
que l'art sacre ha produït al llarg dels
segles pot ser de gran ajuda per als
que tenen la responsabilitat
d'encomanar a arquitectes i a artistes
obres relacionades amb l'acció
litúrgica. Per tant, és indispensable
que en la formació dels seminaristes
i dels sacerdots s'inclogui la història
de l'art com a matèria important,
amb especial referència als edificis
de culte, segons les normes
litúrgiques. És necessari que en tot
allò que concerneix a l'Eucaristia, hi
hagi gust per la bellesa. També s'han
de respectar i tenir cura dels
ornaments, la decoració, els vasos
sagrats, perquè tots junts i disposats



de manera orgànica i ordenada entre
ells, alimentin la sorpresa pel misteri
de Déu, manifestin la unitat de la fe i
reforcin la devoció.125

El cant litúrgic

42. En l'ars celebrandi hi exerceix un
paper important el cant litúrgic.126
Amb raó afirma sant Agustí en un
famós sermó: «L'home nou coneix el
càntic nou. El cantar és funció
d'alegria i, si ho considerem
atentament, funció d'amor».127 El
Poble de Déu reunit per a la
celebració canta les lloances de Déu.
L'Església, en la seva bimil·lenària
història, ha compost i continua
component música i cants que són
un patrimoni de fe i d'amor que no
s'ha de perdre. Certament, no podem
dir que en la litúrgia serveix
qualsevol cant. Cald'evitar la fàcil
improvisació o la introducció de
gèneres musicals no respectuosos
amb el sentit de la litúrgia. Com



element litúrgic, el cant ha d’estar
d'acord amb la identitat pròpia de la
celebració.128 Per tant, tot - el text, la
melodia, l'execució - ha de
correspondre al sentit del misteri
celebrat, a les parts del ritu i als
temps litúrgics.129 Finalment, si bé
s'han de tenir en compte les diverses
tendències i tradicions, molt lloables,
desitjo, com han demanat els Pares
sinodals, que es valori
adequadament el cant gregorià130
com a cant propi de la litúrgia
romana.131

L’estructura de la celebració
eucarística

43. Després d'haver recordat els
elements bàsics de l'ars celebrandi
destacats en els treballs sinodals,
voldria cridar l'atenció de manera
més concreta sobre algunes parts de
l'estructura de la celebració
eucarística que requereixen una
especial cura en el nostre temps, per



tal re restar fidels a la intenció
profunda de renovació litúrgica
desitjada pel Concili Vaticà II, en
continuïtat amb tota la gran tradició
eclesial.

Unitat intrínseca de l’acció litúrgica

44. Abans que res, cal considerar la
unitat intrínseca del ritu de la santa
Missa. S'ha d'evitar que, tant en la
catequesi com en la forma de
celebració, es doni lloc a una visió
juxtaposada de les dues parts del
ritu. La litúrgia de la Paraula i la
litúrgia eucarística -a més dels ritus
d'introducció i conclusió- «estan
estretament unides entre si i formen
un únic acte de culte».132 En efecte,
la Paraula de Déu i l'Eucaristia estan
intrínsecament unides. Escoltant la
Paraula de Déu neix o s'enforteix la
fe (cf. Rm 10,17); en l'Eucaristia, el
Verb fet carn se'ns dóna com a
aliment espiritual.133 Així doncs, «l’
Església rep i ofereix als fidels el Pa



de vida a les dues taules de la
Paraula de Déu i del Cos de Crist».134
Per tant, s'ha de tenir constantment
present que la Paraula de Déu, que
l'Església llegeix i proclama en la
litúrgia, porta a l'Eucaristia com el
seu fi connatural.

La litúrgia de la Paraula

45. Junt amb el Sínode, demano que
la litúrgia de la Paraula es prepari i
es visqui sempre de manera
adequada. Per tant, recomano
vivament que en la litúrgia es posi
gran atenció a la proclamació de la
Paraula de Déu per part de lectors
ben instruïts. Mai no oblidem que
«quan es llegeixen a l'Església les
Sagrades Escriptures, Déu mateix
parla al seu Poble, i Crist, present en
la seva paraula, anuncia l'Evangeli».
135 Si les circumstàncies ho
aconsellen, es pot pensar en unes
breus municions que ajudin els fidels
a una millor disposició. Per



comprendre-la bé, la Paraula de Déu
ha de ser escoltada i acollida amb
esperit eclesial i ser conscients de la
seva unitat amb el Sagrament
eucarístic. En efecte, la Paraula que
anunciem i escoltem és el Verb fet
carn (cf. Jn 1,14), i fa referència
intrínseca a la persona de Crist i a la
seva permanència de manera
sacramental. Crist no parla en el
passat, sinó en el nostre present, ja
que Ell mateix està present en l'acció
litúrgica. En aquesta perspectiva
sacramental de la revelació cristiana,
136 el coneixement i l'estudi de la
Paraula de Déu ens permet apreciar,
celebrar i viure millor l'Eucaristia.
Referent a això, s'aprecia en tota la
seva veritat l'afirmació segons la
qual «desconèixer l'Escriptura és
desconèixer Crist».137 

Per aconseguir tot això és necessari
ajudar els fidels a apreciar els tresors
de la Sagrada Escriptura en el
leccionari, mitjançant iniciatives



pastorals, celebracions de la Paraula
i la lectura meditada (lectio divina).
Tampoc no s'ha d'oblidar promoure
les formes d'oració conservades en la
tradició, la Litúrgia de les Hores,
sobre tot Laudes, Vigílies, Completes i
també les celebracions de vigílies. El
rés dels Salms, les lectures bíbliques i
les de la gran tradició de l'Ofici diví
poden portar a una experiència
profunda de l'esdeveniment de Crist i
de l'economia de la salvació, que a la
vegada poden enriquir la
comprensió i la participació en la
celebració eucarística.138

L’homilia

46. La necessitat de millorar la
qualitat de l'homilia està en relació
amb la importància de la Paraula de
Déu. En efecte, aquesta «és part de
l'acció litúrgica»; 139 té la comesa
d'afavorir una millor comprensió i
eficàcia de la Paraula de Déu en la
vida dels fidels. Per això els ministres



ordenats han de «preparar l'homilia
amb cura, basant-se en un
coneixement adequat de la Sagrada
Escriptura».140 Han d'evitar-se
homilies genèriques o abstractes. En
particular, demano als ministres un
esforç perquè l'homilia posi la
Paraula de Déu proclamada en
estreta relació amb la celebració
sacramental141 i amb la vida de la
comunitat, de manera que la Paraula
de Déu sigui realment aliment i vigor
de la Iglesia.142 Cal tenir present,
per tant, la finalitat catequètica i
exhortativa de l'homilia. És
convenient que, partint del
leccionari triennal, es prediquin als
fidels homilies temàtiques que, al
llarg de l'any litúrgic, tractin els
grans temes de la fe cristiana, segons
el que el Magisteri proposa en els
quatre «pilars» del Catecisme de
l'Església Catòlica i en el seu recent
Compendi: la professió de fe, la
celebració del misteri cristià, la vida
en Crist i l'oració cristiana.143



Presentació de les ofrenes

47. Els Pares sinodals han posat
també la seva atenció en la
presentació de les ofrenes. Aquesta
no és només un «interval» entre la
litúrgia de la Paraula i l'eucarística.
Entre altres raons, perquè això faria
perdre el sentit d'un únic ritu amb
dues parts interrelacionades. En
realitat, aquest gest humil i senzill té
un sentit molt gran: en el pa i el vi
que portem a l'altar tota la creació és
assumida per Crist Redemptor per a
ser transformada i presentada al
Pare.144 En aquest sentit, portem
també a l'altar tot el sofriment i el
dolor del món, conscients que tot és
preciós als ulls de Déu. Aquest gest,
per ser viscut en el seu autèntic
significat, no necessita ser emfatitzat
amb afegiments superflus. Permet
valorar la col·laboració originària
que Déu demana a l'home per
realitzar en ell l'obra divina i donar
així ple sentit al treball humà, que



mitjançant la celebració eucarística
s'uneix al sacrifici redemptor del
Crist.

La pregària eucarística

48. La Pregària eucarística és «el
moment central i cimal de tota la
celebració».145 La seva importància
mereix ser subratllada
adequadament. Les diverses
Pregàries eucarístiques que hi ha al
Missal ens han estat transmeses per
la tradició viva de l'Església i es
caracteritzen per una riquesa
teològica i espiritual inesgotables.
S'ha de procurar que els fidels les
apreciïn. L'Ordenació General del
Missal Romà ens ajuda en això,
recordant-nos els elements
fonamentals de tota Pregària
eucarística: acció de gràcies,
aclamació, epíclesi, relat de la
institució i consagració, anàmnesi,
oblació, intercessió i doxologia
conclusiva.146 En particular,



l'espiritualitat eucarística i la reflexió
teològica s'il·luminen en contemplar
la profunda unitat de l'anàfora, entre
la invocació de l'Esperit Sant i el relat
de la institució,147 en el que «es
realitza el sacrifici que el mateix
Crist va instituir en l'últim Sopar».
148 En efecte, «l’Església, per mitjà
de determinades invocacions,
implora la força de l'Esperit Sant
perquè els dons que han presentat
els homes quedin consagrats, és a
dir, es converteixin en el Cos i la
Sang de Crist, i perquè la víctima
immaculada que es rebrà en la
Comunió sigui per a la salvació dels
qui la reben».149

Ritu de la pau

49. L'Eucaristia és per la seva
naturalesa sagrament de pau.
Aquesta dimensió del misteri
eucarístic s'expressa en la celebració
litúrgica de manera específica amb el
ritu de la pau. Es tracta



indubtablement d'un signe de gran
valor (cf. Jn 14,27). En el nostre
temps, tan ple de conflictes, aquest
gest adquireix, també des del punt de
vista de la sensibilitat comuna, un
relleu especial, ja que l'Església sent
cada vegada més com a tasca pròpia
demanar a Déu el do de la pau i la
unitat per a ella mateixa i per a tota
la família humana. La pau és
certament un anhel irreprimible al
cor de tots. L'Església es fa portaveu
de la petició de pau i reconciliació
que sorgeix de l'ànima de tota
persona de bona voluntat, dirigint-la
a Aquell que «és la nostra pau » (Ef
2,14), i que pot pacificar els pobles i
els individus encara que fracassin les
iniciatives humanes. Per això es
comprèn la intensitat amb què es viu
freqüentment el ritu de la pau en la
celebració litúrgica. Sobre això,
tanmateix, durant el Sínode dels
Bisbes s'ha vist la conveniència de
moderar aquest gest, que pot
adquirir expressions exagerades,



provocant certa confusió en
l'assemblea precisament abans de la
Comunió. Seria bo de recordar que
l'alt valor del gest no queda minvat
per la sobrietat necessària per tal de
mantenir un clima adequat a la
celebració, per exemple buscant una
manera de limitar l'intercanvi de la
pau als més propers.150

Distribució i recepció de l’Eucaristia

50. Un altre moment de la celebració,
al qual cal fer referència, és la
distribució i recepció de la santa
Comunió. Demano a tots, en
particular als ministres ordenats i als
qui, degudament preparats, estan
autoritzats per al ministeri de
distribuir l'Eucaristia en cas de
necessitat real, que facin el possible
perquè el gest, en la seva senzillesa,
correspongui al seu valor de
trobament personal amb el Senyor
Jesús en el Sagrament. Pel que fa a
les prescripcions per a una praxi



correcta, em remeto als documents
publicats recentment.151 Totes les
comunitats cristianes han d'atenir-se
fidelment a les normes vigents,
veient en elles l'expressió de la fe i
l'amor que tothom ha de tenir
respecte a aquest sublim Sagrament.
Tampoc no es pot descuidar el temps
preciós d'acció de gràcies després de
la Comunió: a més d'un cant oportú,
pot ser també molt útil romandre
recollit en silenci.152

A aquest propòsit, voldria cridar
l'atenció sobre un problema pastoral
amb què ens trobem freqüentment
en el nostre temps. Em refereixo al
fet que en algunes circumstàncies,
com per exemple en les santes Misses
celebrades en ocasió de casaments,
funerals o esdeveniments anàlegs, a
més de fidels practicants, assisteixen
també a la celebració altres que
potser no s'apropaven a l'altar des de
fa anys, o potser estan en una
situació de vida que no els permet



rebre els sagraments. Altres vegades
succeeix que hi són presents
persones d'altres confessions
cristianes o fins i tot d'altres
religions. Situacions similars es
produeixen també en esglésies que
són lloc de visita, sobretot en les
ciutats amb important patrimoni
artístic. En aquests casos, hom
comprèn la necessitat d'usar
expressions breus i eficaces per fer
arribar a tots el sentit de la comunió
sacramental i les condicions per
rebre-la. On es donin situacions en
les quals no sigui possible garantir
que l’exposició ha tingut la claredat
deguda sobre el significat de
l'Eucaristia, cal considerar la
conveniència de substituir
l'Eucaristia amb una celebració de la
Paraula de Déu.153

El comiat: «Ite, missa est»

51. Voldria deturar-me ara en el que
els Pares sinodals han dit sobre la



salutació de comiat al final de la
Celebració eucarística. Després de la
benedicció, el diaca o el sacerdot
acomiada el poble amb les paraules: 
Ite, missa est. En aquesta salutació
podem apreciar la relació entre la
Missa celebrada i la missió cristiana
al món. En l'antiguitat, «missa»
significava simplement «acabada».
Tanmateix, en l'ús cristià ha adquirit
un sentit cada vegada més profund.
L'expressió «missa» es transforma,
en realitat, en «missió». Aquesta
salutació expressa sintèticament la
naturalesa missionera de l'Església.
Per tant, convé ajudar el Poble de
Déu a aprofundir en aquesta
dimensió constitutiva de la vida
eclesial amb el recolzament de la
litúrgia. En aquest sentit, seria útil
disposar de textos degudament
aprovats per l'oració dels fidels i la
benedicció final que expressessin
l'esmentada relació.154

Actuosa participatio



Autèntica participació

52. El Concili Vaticà II va posar un
èmfasi particular en la participació
activa, plena i fructuosa de tot el
Poble de Déu en la celebració
eucarística.155 Certament, la
renovació duta a terme en aquests
anys ha afavorit notables progressos
en la direcció desitjada pels Pares
conciliars. Però no hem d'ocultar el
fet que, de vegades, ha sorgit alguna
incomprensió precisament sobre el
sentit d'aquesta participació. Per
tant, convé deixar clar que amb
aquesta paraula no es vol fer
referència a una simple activitat
externa durant la celebració. En
realitat, la participació activa
desitjada pel Concili s'ha de
comprendre en termes més
substancials, que parteix d'una major
presa de consciència del misteri que
se celebra i de la seva relació amb la
vida quotidiana. Continua sent
totalment vàlida la recomanació de



la Constitució conciliar Sacrosanctum
Concilium, que exhorta els fidels a no
assistir a la litúrgia eucarística «com
espectadors muts o estranys», sinó a
participar «conscient, pietosament i
activament a l'acció sagrada».156 El
Concili continua la reflexió: que els
fidels, «instruïts per la Paraula de
Déu, refacin les seves forces en el
banquet del Cos del Senyor, donin
gràcies a Déu, aprenguin a oferir-se
ells mateixos en oferir l'hòstia
immaculada no solament per mans
del sacerdot, sinó també juntament
amb ell, i es perfeccionin dia a dia,
per mitjà del Crist Mediador, en la
unitat amb Déu i entre ells».157

Participació i ministeri sacerdotal

53. La bellesa i harmonia de l'acció
litúrgica es manifesten de manera
significativa en l'ordre amb el qual
cada un està cridat a participar
activament. Això comporta el
reconeixement de les diverses



funcions jeràrquiques implicades en
la celebració mateixa. És útil
recordar que, per ella mateixa, la
participació activa no és el mateix
que exercir un ministeri particular.
Sobretot, no ajuda a la participació
activa dels fidels una confusió
ocasionada per la incapacitat de
distingir les diverses funcions que
corresponen a cadascú en la
comunió eclesial.158 En particular,
és precís que hi hagi claredat sobre
les tasques específiques del sacerdot.
Aquest és, com testimonia la tradició
de l'Església, qui presideix de manera
insubstituïble tota la celebració
eucarística, des de la salutació inicial
fins a la benedicció final. En virtut de
l'Orde sagrat que ha rebut, ell
representa Jesucrist, cap de l'Església
i, en la manera que li és pròpia,
també a l'Església mateixa.159 En
efecte, tota celebració de l'Eucaristia
està dirigida pel Bisbe, «sigui
personalment o pels preveres, els
seus col·laboradors».160 És ajudat



pel diaca, que té algunes funcions
específiques en la celebració:
preparar l'altar i donar servei al
sacerdot, proclamar l'Evangeli,
predicar eventualment l'homilia,
enunciar les intencions en l'oració
universal, distribuir l'Eucaristia als
fidels.161 En relació amb aquests
ministeris vinculats al sagrament de
l'Orde, hi ha també altres ministeris
per al servei litúrgic, que exerceixen
religiosos i laics preparats, la qual
cosa cal lloar.162

Celebració eucarística i inculturació

54. A partir de les afirmacions
fonamentals del Concili Vaticà II, s'ha
subratllat diverses vegades la
importància de la participació activa
dels fidels en el Sacrifici eucarístic.
Per afavorir-la es poden permetre
algunes adaptacions apropiades per
als diversos contextos i cultures.163
El fet que hi hagi hagut alguns
abusos no disminueix la claredat



d'aquest principi, que s'ha de
mantenir d'acord amb les necessitats
reals de l'Església, que viu i celebra el
mateix misteri de Crist en situacions
culturals diferents. En efecte, el
Senyor Jesús, precisament en el
misteri de l'Encarnació, quan va
néixer de dona com a home perfecte
(cf. Ga 4,4), està en relació directa no
solament amb les expectatives
expressades a l'Antic Testament, sinó
també amb les de tots els pobles.
Amb això, Ell ha manifestat que Déu
vol trobar-nos en el nostre context
vital. Per tant, per a una participació
més eficaç dels fidels en els sants
Misteris, és útil prosseguir el procés
d'inculturació en l'àmbit de la
celebració eucarística, tenint en
compte les possibilitats d'adaptació
que ofereix l'Ordenació General del
Missal Romà,164 interpretades a la
llum dels criteris fixats per la IV
Instrucció de la Congregació per al
Culte diví i la Disciplina dels
Sagraments, Varietates legitimae, del



25 de gener de 1994,165 i de les
directrius donades pel Papa Joan Pau
II en les Exhortacions apostòliques
post sinodals Ecclesia in Africa,
Ecclesia in America, Ecclesia in Àsia,
Ecclesia in Oceania, Ecclesia in
Europa.166 Per a aconseguir aquest
objectiu, encomano a les
Conferències Episcopals que
afavoreixin l'adequat equilibri entre
els criteris i normes ja publicades i
les noves adaptacions,167 sempre
d'acord amb la Seu Apostòlica.

Condicions personals per una
«actuosa participatio»

55. En considerar el tema de 
l'actuosa participatio dels fidels en el
ritu sagrat, els Pares sinodals han fet
ressaltar també les condicions
personals de cada persona per a una
fructuosa participació.168 Una d'elles
és certament l'esperit de conversió
contínua que ha de caracteritzar la
vida de cada fidel. No es pot esperar



una participació activa en la litúrgia
eucarística quan hom hi assisteix
superficialment, sense abans
examinar la pròpia vida. Afavoreix
l'esmentada disposició interior, per
exemple, el recolliment i el silenci,
almenys uns instants abans de
començar la litúrgia, el dejuni i, quan
sigui necessària, la confessió
sacramental. Un cor reconciliat amb
Déu permet la veritable participació.
En particular, és precís persuadir als
fidels que no hi pot haver una 
actuosa participatio en els sants
Misteris si no es pren alhora part
activa en la vida eclesial en la seva
totalitat, la qual comprèn també el
compromís missioner de portar
l'amor de Crist a la societat.

Sens dubte, la plena participació en
l'Eucaristia es dóna quan ens
apropem també personalment a
l'altar per rebre la Comunió..169 No
obstant això, s'ha de posar atenció
perquè aquesta afirmació correcta



no indueixi a un cert automatisme
entre els fidels, com si pel sol fet
d’estar a l'església durant la litúrgia
es tingui ja el dret o potser fins i tot el
deure d'apropar-se a la Taula
eucarística. Encara que no sigui
possible apropar-se a la comunió
sacramental, la participació en la
santa Missa continua sent necessària,
vàlida, significativa i fructuosa. En
aquestes circumstàncies, és bo
conrear el desig de la plena unió amb
Crist, practicant, per exemple, la
comunió espiritual, recordada per
Joan Pau II170 i recomanada pels
Sants mestres de la vida espiritual.
171

Participació dels cristians no catòlics

56. En tractar el tema de la
participació ens trobem
inevitablement amb la dels cristians
que pertanyen a Esglésies o
Comunitats eclesials que no estan en
plena comunió amb l'Església



Catòlica. Referent a això, s'ha de dir
que la unió intrínseca que es dóna
entre Eucaristia i unitat de l'Església
ens porta a desitjar ardentment,
d'una banda, el dia en el qual
puguem celebrar conjuntament amb
tots els creients en Crist la divina
Eucaristia i expressar així
visiblement la plenitud de la unitat
que Crist ha volgut per als seus
deixebles (cf. Jn 17,21). D'altra banda,
el respecte que devem al sagrament
del Cos i la Sang de Crist ens
impedeix de fer d’ell un mer «mitjà»
que s'usa indiscriminadament per
assolir aquesta mateixa unitat.172 En
efecte, l'Eucaristia no solament
manifesta la nostra comunió
personal amb Jesucrist, sinó que
implica també la plena communio
amb l'Església. Aquest és, doncs, el
motiu pel qual, amb dolor però no
sense esperança, demanem als
cristians no catòlics que
comprenguin i respectin la nostra
convicció, basada en la Bíblia i en la



Tradició. Nosaltres sostenim que la
comunió eucarística i la comunió
eclesial es corresponen tan
íntimament que fa impossible,
generalment, per part dels cristians
no catòlics, la participació en una
sense tenir l'altra. Menys sentit
tindria encara una concelebració
pròpia i veritable amb ministres
d'Esglésies o Comunitats eclesials que
no estiguin en plena comunió amb
l'Església Catòlica. No obstant això, és
veritat que, de de cara a la salvació,
existeix la possibilitat d'admetre
individualment cristians no catòlics a
l'Eucaristia, al sagrament de la
Penitència i a la Unció dels malalts.
Però això només en situacions
determinades i excepcionals,
caracteritzades per condicions ben
precises.173 Aquestes estan
indicades clarament en el Catecisme
de l'Església Catòlica 174 i en el seu
Compendi.175 Tothom té el deure de
seguir-les fidelment.



Participació a través dels mitjans de
comunicació

57. A causa del gran
desenvolupament dels mitjans de
comunicació, la paraula
«participació» ha adquirit un
significat més ampli que en el passat.
Tots reconeixem amb satisfacció que
aquests instruments ofereixen
possibilitats noves també amb
referència a la Celebració
eucarística.176 Això exigeix als
agents pastorals del sector una
preparació específica i un sentit de
responsabilitat accentuat. En efecte,
la santa Missa que es transmet per
televisió adquireix inevitablement
una certa exemplaritat. Per tant, s'ha
de posar una especial atenció en què
la celebració, a més de fer-se en llocs
dignes i ben preparats, respecti les
normes litúrgiques.

Pel que fa referència al valor de la
participació a la santa Missa que els



mitjans de comunicació fan possible,
qui veu i sent les esmentades
transmissions ha de saber que, en
condicions normals, no compleix
amb el precepte dominical. En efecte,
el llenguatge de la imatge representa
la realitat, però no la reprodueix per
ella mateixa.177 Si és lloable que
ancians i malalts participin a la santa
Missa festiva a través de les
transmissions radiotelevisives, no
pot dir-se el mateix de qui,
mitjançant aquestes transmissions,
volgués dispensar-se d'anar al temple
per participar a la celebració
eucarística en l'assemblea de
l'Església viva.

«Actuosa participatio» dels malalts

58. Tenint present la condició dels
que no poden anar als llocs de culte
per motius de salut o edat, voldria
reclamar l'atenció de tota la
comunitat eclesial sobre la necessitat
pastoral d'assegurar l'assistència



espiritual als malalts, tant als que són
a casa seva com als que estan
hospitalitzats. En el Sínode dels
Bisbes s'ha fet referència a ells
diverses vegades. S'ha de procurar
que aquests germans i germanes
nostres puguin rebre amb freqüència
la Comunió sacramental. En reforçar
així la relació amb el Crist crucificat i
ressuscitat, podran sentir la seva
pròpia vida integrada plenament a la
vida i la missió de l'Església
mitjançant l'ofrena del propi
sofriment en unió amb el sacrifici del
nostre Senyor. S'ha de reservar una
atenció particular als discapacitats; si
ho permet la seva condició, la
comunitat cristiana ha d'afavorir la
seva participació a la celebració en
un lloc de culte. Per tant, s'ha de
procurar que els edificis sagrats no
tinguin obstacles arquitectònics que
impedeixin l'accés dels minusvàlids.
S'ha de donar també la comunió
eucarística, quan sigui possible, als
discapacitats mentals, batejats i



confirmats: ells reben l'Eucaristia
també en la fe de la família o de la
comunitat que els acompanya.178

L’atenció als presos

59. La tradició espiritual de l'Església,
seguint una indicació específica de
Crist (cf. Mt 25,36), ha reconegut en
la visita als presos una de les obres
de misericòrdia corporal. Els que es
troben en aquesta situació tenen una
necessitat especial de ser visitats pel
Senyor mateix en el sagrament de
l'Eucaristia. Sentir la proximitat de la
comunitat eclesial, participar en
l'Eucaristia i rebre la santa Comunió
en un període de la vida tan
particular i dolorós pot ajudar sens
dubte al propi camí de fe i afavorir la
plena reinserció social de la persona.
Interpretant els desigs manifestats en
l'assemblea sinodal demano a les
diòcesis que, en la mesura que sigui
possible, posin els mitjans adequats
per a una activitat pastoral que



s'ocupi d'atendre espiritualment els
presos.179

Els emigrants i la seva participació en
l’Eucaristia

60. En plantejar-se el problema dels
que es veuen obligats a deixar la
pròpia terra per diversos motius, el
Sínode ha expressat particular
gratitud als qui es dediquen a
l'atenció pastoral dels emigrants. En
aquest context, s'ha de prestar una
atenció especial als emigrants que
pertanyen a les Esglésies catòliques
orientals i que, lluny de la seva
pròpia casa, tenen dificultats per
participar en la litúrgia eucarística
segons el propi ritu de pertinença.
Per això, on sigui possible, cal que
se'ls concedeixi poder ser assistits
per sacerdots del seu ritu. En tot cas,
demano als Bisbes que acullin en la
caritat de Crist aquests germans. El
trobament entre els fidels de
diversos ritus pot convertir-se també



amb motiu d'enriquiment recíproc.
Penso particularment en el benefici
que pot aportar, sobretot per al
clergat, el coneixement de les
diverses tradicions.180

Les grans concelebracions

61. L'assemblea sinodal ha considerat
la qualitat de la participació en les
grans celebracions que tenen lloc en
circumstàncies particulars, en les
quals, a més d'un gran nombre de
fidels, concelebren molts sacerdots.
181 D'una banda, és fàcil reconèixer
el valor d'aquests moments,
especialment quan el Bisbe presideix
envoltat del seu presbiterat i dels
diaques. Per un altre, en aquestes
circumstàncies es poden produir
problemes pel que fa referència a
l'expressió sensible de la unitat del
presbiterat, especialment en la
Pregària eucarística i en la
distribució de la santa Comunió. S'ha
d'evitar que aquestes grans



concelebracions produeixin
dispersió. Per això, s'han de preveure
formes adequades de coordinació i
disposar el lloc de culte de manera
que permeti als preveres i als fidels
una participació plena i real. En tot
cas, s'ha de tenir present que es
tracta de concelebracions de caràcter
excepcional i limitades a situacions
extraordinàries.

La llengua llatina

62. Tot l’expressat anteriorment no
ha d'ofuscar el valor d'aquestes grans
litúrgies. En particular, penso en les
celebracions que tenen lloc durant
les trobades internacionals, avui
cada vegada més freqüents. Aquestes
han de ser valorades degudament.
Per expressar millor la unitat i
universalitat de l'Església, voldria
recomanar el que ha suggerit el
Sínode dels Bisbes, en sintonia amb
les normes del Concili Vaticà II: 182
exceptuades les lectures, l'homilia i



l'oració dels fidels, seria bo que les
esmentades celebracions fossin en
llatí; també es podrien resar en llatí
les oracions més conegudes183 de la
tradició de l'Església i, eventualment,
utilitzar cants gregorians. Més en
general, demano que els futurs
sacerdots, des del temps del
seminari, es preparin per
comprendre i celebrar la santa Missa
en llatí, a més d'utilitzar textos llatins
i cantar en gregorià; es procurarà
que els mateixos fidels coneguin les
oracions més comunes en llatí i que
cantin en gregorià algunes parts de
la litúrgia.184

Celebracions eucarístiques en petits
grups

63. Una situació molt diferent és la
que es dóna en algunes
circumstàncies pastorals en les quals,
precisament per a aconseguir una
participació més conscient, activa i
fructuosa, s'afavoreixen les



celebracions en petits grups. Fins i
tot reconeixent el valor formatiu que
tenen aquestes iniciatives, convé
precisar que han d'estar en
harmonia amb el conjunt del
projecte pastoral de la diòcesi. En
efecte, les esmentades experiències
perdrien el seu caràcter pedagògic si
se les considerés com antagonistes o
paral·leles respecte la vida de
l'Església particular. Referent a això,
el Sínode ha subratllat alguns criteris
a què atenir-se: els grups petits han
de servir per unificar la comunitat
parroquial, no per fragmentar-la;
això ha de ser avaluat en la praxi
concreta; aquests grups han
d'afavorir la participació fructuosa
de tota l'assemblea i preservar en la
mesura possible la unitat de cada
família en la vida litúrgica.185

La celebració participada
interiorment

Catequesi mistagògica



64. La gran tradició litúrgica de
l'Església ens ensenya que, per a una
participació fructuosa, és necessari
esforçar-se a correspondre
personalment al misteri que se
celebra mitjançant l'oferiment a Déu
de la pròpia vida, en unió amb el
sacrifici de Crist per la salvació del
món sencer. Per aquest motiu, el
Sínode dels Bisbes ha recomanat que
els fidels tinguin una actitud
coherent entre les disposicions
interiors i els gests i les paraules. Si
faltés aquesta, les nostres
celebracions, per molt animades que
fossin, correrien el risc de caure en el
ritualisme. Així doncs, s'ha de
promoure una educació en la fe
eucarística que disposi els fidels a
viure personalment el que se celebra.
Davant de la importància essencial
d'aquesta participatio personal i
conscient, quins poden ser els
instruments formatius idonis?
Referent a això, els Pares sinodals
han proposat unànimement una



catequesi de caràcter mistagògic que
porti els fidels a endinsar-se cada
vegada més en els misteris celebrats.
186 En particular, pel que es refereix
a la relació entre l'ars celebrandi
il'actuosa participatio, s'ha d'afirmar
abans que res que «la millor
catequesi sobre l'Eucaristia és
l'Eucaristia mateixa ben celebrada».
187 En efecte, per la seva pròpia
naturalesa, la litúrgia té una eficàcia
pròpia per introduir els fidels en el
coneixement del misteri celebrat.
Precisament per això, l'itinerari
formatiu del cristià en la tradició més
antiga de l'Església, fins i tot sense
descuidar la comprensió sistemàtica
dels continguts de la fe, va tenir
sempre un caràcter d'experiència, en
el qual era determinant el trobament
viu i persuasiu amb Crist, anunciat
per autèntics testimonis. En aquest
sentit, allò que introdueix en els
misteris és abans que res el
testimoni. L'esmentat trobament
s'endinsa en la catequesi i té la seva



font i el seu cimal en la celebració de
l'Eucaristia. D'aquesta estructura
fonamental de l'experiència
cristiana, neix l'exigència d'un
itinerari mistagògic en el qual s'han
de tenir sempre presents tres
elements:

a) Abans que res, la interpretació dels
ritus a la llum dels esdeveniments
salvífics, segons la tradició viva de
l'Església. Efectivament, la celebració
de l'Eucaristia conté en la seva
infinita riquesa contínues
referències a la història de la
salvació. En Crist crucificat i
ressuscitat podem celebrar
veritablement el centre que
recapitula tota la realitat (cf. Ef 1,10).
Des del principi, la comunitat
cristiana ha llegit els esdeveniments
de la vida de Jesús, i en particular el
misteri pasqual, en relació amb tot
l'itinerari veterotestamentari.



b) A més, la catequesi mistagògica ha
d'introduir en el significat dels signes
continguts en els ritus. Aquesta
comesa és particularment urgent en
una època com l'actual, tan imbuïda
per la tecnologia, en la qual es corre
el risc de perdre la capacitat
perceptiva dels signes i símbols. Més
que informar, la catequesi
mistagògica ha de despertar i educar
la sensibilitat dels fidels davant del
llenguatge dels signes i gests que,
units a la paraula, constitueixen el
ritu.

c) Finalment, la catequesi
mistagògica ha d'ensenyar el
significat dels ritus en relació amb la
vida cristiana en totes les seves
facetes, com el treball i els
compromisos, el pensament i l'afecte,
l'activitat i el descans. Forma part de
l'itinerari mistagògic subratllar la
relació entre els misteris celebrats en
el ritu i la responsabilitat missionera
dels fidels. En aquest sentit, el



resultat final de la mistagogia és
prendre consciència que la pròpia
vida és transformada
progressivament pels sants misteris
celebrats. L'objectiu de tota
l'educació cristiana, d'altra banda, és
formar el fidel com un «home nou»,
amb una fe adulta, que el faci capaç
de testimoniar en el propi ambient
l'esperança cristiana que l'anima.

Per desenvolupar en les nostres
comunitats eclesials aquesta tasca
educativa, cal comptar amb
formadors ben preparats. Certament,
tot el Poble de Déu ha de sentir-se
compromès en aquesta formació.
Cada comunitat cristiana està
cridada a ser un àmbit pedagògic que
introdueix en els misteris que se
celebren en la fe. Referent a això,
durant el Sínode, els Pares han
subratllat la conveniència d'una
major participació de les comunitats
de vida consagrada, dels moviments i
altres grups que, pels seus propis



carismes, poden aportar un impuls
renovat a la formació cristiana.188
També en el nostre temps l'Esperit
Sant prodiga l'efusió dels seus dons
per sostenir la missió apostòlica de
l'Església, a la qual correspon
difondre la fe i educar-la fins a la
maduresa.189

La veneració de l’Eucaristia

65. Un signe convincent de l'eficàcia
que la catequesi eucarística té en els
fidels és sens dubte el creixement en
ells del sentit del misteri de Déu
present entre nosaltres. Això es pot
comprovar a través de
manifestacions específiques de
veneració de l'Eucaristia, cap a la
qual l'itinerari mistagògic ha
d'introduir els fidels.190 Penso, en
general, en la importància dels gests i
de la postura, com agenollar-se
durant els moments principals de la
pregària eucarística. Per adequar-se
a la legítima diversitat dels signes



que s'usen en el context de les
diferents cultures, cadascú ha de
viure i expressar que és conscient de
trobar-se en tota celebració davant
de la majestat infinita de Déu, que
arriba a nosaltres de manera humil
en els signes sacramentals.

Adoració i pietat eucarística

La relació intrínseca entre celebració
i adoració

66. Un dels moments més intensos
del Sínode va ser quan, acompanyats
de molts fidels, ens vàrem desplaçar
a la Basílica de Sant Pere per a
l'adoració eucarística. Amb aquest
gest d'oració, l'assemblea dels Bisbes
va voler cridar l'atenció, no només
amb paraules, sobre la importància
de la relació intrínseca entre
celebració eucarística i adoració. En
aquest aspecte significatiu de la fe de
l'Església es troba un dels elements
decisius del camí eclesial realitzat
després de la renovació litúrgica



volguda pel Concili Vaticà II. Mentre
la reforma feia els seus primers
passos, de vegades no es va percebre
de manera prou clara la relació
intrínseca entre la santa Missa i
l'adoració del Santíssim Sagrament.
Una objecció difosa llavors es basava,
per exemple, en l'observació que el
Pa eucarístic no hauria estat donat
per ser contemplat, sinó per ser
menjat. En realitat, a la llum de
l'experiència d'oració de l'Església,
l'esmentada contraposició es va
mostrar mancada de tot fonament. Ja
deia sant Agustí: «Nemo autem illam
carnem manducat, nisi prius
adoraverit; [...] peccemus non adorant
- Ningú no menja d'aquesta carn
sense abans adorar-la [...], pecaríem
si no l'adoréssim».191 En efecte, en
l'Eucaristia el Fill de Déu ve a trobar-
nos i desitja unir-se a nosaltres;
l'adoració eucarística no és sinó la
continuació òbvia de la celebració
eucarística, la qual és en ella mateixa
l'acte més gran d'adoració de



l’Església.192 Rebre l'Eucaristia
significa adorar el que rebem.
Precisament així, i només així, ens
fem una sola cosa amb Ell i, en certa
manera, pregustem anticipadament
la bellesa de la litúrgia celestial.
L'adoració fora de la santa Missa
prolonga i intensifica el que ha
esdevingut en la mateixa celebració
litúrgica. En efecte, «només en
l'adoració pot madurar una acollida
profunda i veritable. I precisament
en aquest acte personal de
trobament amb el Senyor madura
després també la missió social
continguda en l'Eucaristia i que vol
trencar les barreres no només entre
el Senyor i nosaltres, sinó també i
sobretot les barreres que ens separen
els uns dels altres».193

La pràctica de l’adoració eucarística

67. Per tant, unit a l'assemblea
sinodal, recomano ardentment als
Pastors de l'Església i al Poble de Déu



la pràctica de l'adoració eucarística,
tant personal com comunitaria.194
Referent a això, serà de gran ajuda
una catequesi adequada en la qual
s'expliqui als fidels la importància
d'aquest acte de culte que permet
viure més profundament i amb
major fruit la celebració litúrgica. A
més, quan sigui possible, sobretot en
els llocs amb més població, serà
convenient indicar les esglésies o
oratoris que es poden dedicar a
l'adoració perpètua. Recomano
també que en la formació
catequètica, sobretot en el cicle de
preparació per a la Primera
Comunió, s'iniciï als nens en el
significat i la bellesa de ser al costat
de Jesús, fomentant la sorpresa per la
seva presència en l'Eucaristia.

A més, voldria expressar admiració i
suport als Instituts de vida
consagrada els membres dels quals
dediquen una part important del seu
temps a l'adoració eucarística.



D'aquesta manera ofereixen a tots
l'exemple de persones que es deixen
plasmar per la presència real del
Senyor. Alhora, desitjo animar a les
associacions de fidels, així com a les
Confraries, que tenen aquesta
pràctica com un compromís especial,
que són així ferment de
contemplació per a tota l'Església i
crida a la centralitat de Crist per a la
vida dels individus i de les
comunitats.

Formes de devoció eucarística

68. La relació personal que cada fidel
estableix amb Jesús, present en
l'Eucaristia, el posa sempre en
contacte amb tota la comunió
eclesial, fent que prengui consciència
de la seva pertinença al Cos de Crist.
Per això, a més de convidar els fidels
a trobar personalment temps per
estar en oració davant del Sagrament
de l'altar, demano a les parròquies i a
altres grups eclesials que promoguin



moments d'adoració comunitària.
Òbviament, conserven tot el seu
valor les formes de devoció
eucarística ja existents. Penso, per
exemple, en les processons
eucarístiques, sobretot la processó
tradicional en la solemnitat del
Corpus Christi, en la pràctica pietosa
de les Quaranta Hores, en els
Congressos eucarístics locals,
nacionals i internacionals, i en altres
iniciatives anàlogues. Aquestes
formes de devoció, degudament
actualitzades i adaptades a les
diverses circumstàncies, mereixen
ser conreades també avui.195

El lloc del sagrari en l’Església

69. Sobre la importància de la
reserva eucarística i de l'adoració i
veneració del sagrament del sacrifici
de Crist, el Sínode dels Bisbes ha
reflexionat sobre l'adequada
col·locació del sagrari en les nostres
esglésies.196 En efecte, això ajuda a



reconèixer la presència real de Crist
en el Santíssim Sagrament. Per tant,
és necessari que el lloc en el qual es
conserven les espècies eucarístiques
sigui identificat fàcilment per
qualsevol que entri a l'església,
gràcies també al llantió encès. Per
això, s'ha de tenir en compte
l'estructura arquitectònica de l'edifici
sacre: a les esglésies on no hi ha
capella del Santíssim Sagrament, i el
sagrari és a l'altar major, convé
continuar usant l'esmentada
estructura per a la conservació i
adoració de l'Eucaristia, evitant
posar-lo davant de la seu del
celebrant. A les esglésies noves convé
preveure que la capella del Santíssim
sigui a prop del presbiteri; i si això
no fos possible, és preferible posar el
sagrari al presbiteri, prou alt, al
centre de l'absis, o bé en un altre
punt on resulti ben visible. Tots
aquests detalls ajuden a donar
dignitat al sagrari, de l’aspecte
artístic del qual també cal tenir-ne



cura. Òbviament, s'ha tenir en
compte el que diu referent a això
l'Ordenació General del Missal Romà.
197 En tot cas, el judici últim en
aquesta matèria correspon al Bisbe
diocesà. 

TERCERA PART.

EUCARISTIA, MISTERI QUE S’HA DE
VIURE

«A mi m'ha enviat el Pare que viu, i
jo visc gràcies al Pare; igualment els
qui em mengen a mi viuran gràcies a
mi» (Jn 6,57) Forma eucarística de la
vida cristiana

El culte espiritual – logiké latreía (Rm
12,1)

70. El Senyor Jesús, que per nosaltres
s'ha fet aliment de veritat i d'amor,
parlant del do de la seva vida ens
assegura que «qui menja aquest pa,
viurà per sempre» (Jn 6,51). Però
aquesta «vida eterna» s'inicia en



nosaltres ja en aquest temps pel
canvi que el do eucarístic realitza en
nosaltres: «Els qui em mengen a mi
viuran gràcies a mi » (Jn 6,57).
Aquestes paraules de Jesús ens
permeten comprendre com el misteri
«cregut» i «celebrat» conté per ell
mateix un dinamisme que fa d’ell
principi de vida nova en nosaltres i
forma de l'existència cristiana. En
efecte, combregant el Cos i la Sang de
Jesucrist participem de la vida divina
d'una manera cada vegada més
adulta i conscient. Anàlogament al
que sant Agustí diu en les Confessions
sobre el Logos etern, aliment de
l'ànima: posant en relleu el seu
caràcter paradoxal, el sant Doctor
imagina que li diu: «Sóc el menjar
dels grans: creixes, i em menjaràs,
sense que per això em transformi en
tu, com l'aliment de la teva carn; sinó
que tu et transformaràs en mi».198
En efecte, no és l'aliment eucarístic el
que es transforma en nosaltres, sinó
que som nosaltres els que gràcies a



ell acabem per ser canviats
misteriosament. Crist ens alimenta
unint-nos a ell; «Ens atreu cap a ell».
199

La Celebració eucarística apareix
aquí amb tota la seva força com a
font i cimal de l'existència eclesial, ja
que expressa, alhora, tant l'inici com
el compliment del culte nou i
definitiu, la logiké latreía.200
Referent a això, les paraules de sant
Pau als Romans són la formulació
més sintètica de com l'Eucaristia
transforma tota la nostra vida en
culte espiritual agradable a Déu: «Per
la misericòrdia que Déu ens té, us
exhorto a oferir-vos vosaltres
mateixos com una víctima viva,
santa i agradable a Déu: aquest ha de
ser el vostre culte veritable» (Rm
12,1). En aquesta exhortació es veu la
imatge del nou culte com a ofrena
total de la pròpia persona en
comunió amb tota l'Església. La
insistència de l'Apòstol sobre l'ofrena



dels nostres cossos subratlla la
concreció humana d'un culte que és
al contrari que desencarnat. A aquest
propòsit, el sant d'Hipona ens
continua recordant que «aquest és el
sacrifici dels cristians: és a dir,
arribar a ser molts en un sol cos en
Crist. L'Església celebra aquest
misteri amb el sagrament de l'altar,
que els fidels coneixen bé, i en el que
se'ls mostra clarament que el que
s'ofereix és ella mateixa».201 En
efecte, la doctrina catòlica afirma
que l'Eucaristia, com a sacrifici de
Crist, és també sacrifici de l'Església, i
per tant dels fidels.202 La insistència
sobre el sacrifici - «fer sagrat» -
expressa aquí tota la densitat
existencial que es troba implicada en
la transformació de la nostra realitat
humana guanyada per Crist (cf. Flp
3,12).

Eficàcia integradora del culte
eucarístic



71. El nou culte cristià inclou tots els
aspectes de la vida, transfigurant-la:
«Tant si mengeu com si beveu, com si
feu una altra cosa, feu-ho tot a glòria
de Déu» (1 Co 10,31). El cristià està
cridat a expressar en cada acte de la
seva vida el veritable culte a Déu.
D'aquí pren forma la naturalesa
intrínsecament eucarística de la vida
cristiana. L'Eucaristia, en implicar la
realitat humana concreta del creient,
fa possible, dia a dia, la
transfiguració progressiva de l'home,
cridat per la gràcia a ser imatge del
Fill de Déu (cf. Rm 8,29 s.). Tot allò
que hi ha d'autènticament humà -
pensaments i afectes, paraules i
obres - troba en el sagrament de
l'Eucaristia la forma adequada per
ser viscut en plenitud. Apareix aquí
tot el valor antropològic de la novetat
radical portada per Crist amb
l'Eucaristia: el culte a Déu en la vida
humana no pot quedar relegat a un
moment particular i privat, sinó que,
per la seva naturalesa, tendeix a



impregnar qualsevol aspecte de la
realitat de l'individu. El culte
agradable a Déu es converteix així en
una nova manera de viure totes les
circumstàncies de l'existència, en la
qual cada detall queda exaltat en ser
viscut dins de la relació amb Crist i
com ofrena a Déu. La glòria de Déu
és l'home vivent (cf. 1 Co 10,31). I la
vida de l'home és la visió de Déu.203

«Iuxta dominicam viventes» – Viure
segons el diumenge

72. Aquesta novetat radical que
l'Eucaristia introdueix en la vida de
l'home ha estat present en la
consciència cristiana des del principi.
Els fidels han percebut de seguida
l'influx profund que la Celebració
eucarística exercia sobre el seu estil
de vida. Sant Ignasi d’Antioquia
expressava aquesta veritat
qualificant els cristians com «els qui
han arribat a la nova esperança», i
els presentava com els que viuen



«segons el diumenge» (iuxta
dominicam viventes).204 Aquesta
fórmula del gran màrtir d’Antioquia
il·lumina clarament la relació entre
la realitat eucarística i la vida
cristiana en la seva quotidianitat. El
costum característic dels cristians de
reunir-se el primer dia després del
dissabte per celebrar la resurrecció
de Crist - segons el relat de sant Justí
màrtir205 - és el fet que defineix
també la forma de l'existència
renovada pel trobament amb Crist.
La fórmula de sant Ignasi - «viure
segons el diumenge» - subratlla
també el valor paradigmàtic que
aquest dia sant posseeix respecte a
qualsevol altre dia de la setmana. En
efecte, la seva diferència no està
simplement en deixar les activitats
habituals, com una espècie de
parèntesi dins del ritme normal dels
Dies. Els cristians sempre han viscut
aquest dia com el primer de la
setmana, perquè en ell es fa memòria
de la radical novetat portada per



Crist. Així doncs, diumenge és el dia
en què el cristià troba aquesta forma
eucarística de la seva existència i a la
que està cridat a viure constantment.
«Viure segons el diumenge» vol dir
viure conscients de l'alliberament
portat per Crist i desenvolupar la
pròpia vida com ofrena de nosaltres
mateixos a Déu, perquè la seva
victòria es manifesti plenament a
tots els homes a través d'una
conducta renovada íntimament.

Viure el precepte dominical

73. Els Pares sinodals, conscients
d'aquest nou principi de vida que
l'Eucaristia posa en el cristià, han
reafirmat la importància del
precepte dominical per a tots els
fidels, com a font de llibertat
autèntica, per poder viure cada dia
segons el que han celebrat en el «dia
del Senyor». En efecte, la vida de fe
perilla quan ja no s'estableixi el desig
de participar en la Celebració



eucarística, en la qual es fa memòria
de la victòria pasqual. Participar en
l'assemblea litúrgica dominical,
juntament amb tots els germans i
germanes amb els quals es forma un
sol cos en Jesucrist, és una cosa que
la consciència cristiana reclama i que
alhora la forma. Perdre el sentit del
diumenge, com a dia del Senyor per
santificar, és símptoma d'una pèrdua
del sentit autèntic de la llibertat
cristiana, la llibertat dels fills de Déu.
206 Referent a això, són boniques les
observacions del meu venerat
predecessor Joan Pau II a la Carta
apostòlica Dies Domini.207 a propòsit
de les diverses dimensions del
diumenge per als cristians: aquest és 
Dies Domini, amb referència a l'obra
de la creació; Dies Christi com a dia
de la nova creació i del do de
l'Esperit Sant que ens dóna el Senyor
Ressuscitat; Dies Ecclesiae com a dia
en què la comunitat cristiana es
congrega per a la celebració; Dies



hominis com a dia d'alegria, descans i
caritat fraterna.

Per tant, aquest dia es mostra com a
festa primordial en la qual cada fidel,
en l'ambient en el qual viu, pot ser
anunciador i custodi del sentit del
temps. En efecte, d'aquest dia brolla
el sentit cristià de l'existència i una
nova manera de viure el temps, les
relacions, el treball, la vida i la mort.
Per tant, és bo que en el dia del
Senyor els grups eclesials organitzin
entorn de la Celebració eucarística
dominical manifestacions pròpies de
la comunitat cristiana: trobades
d'amistat, iniciatives per formar la fe
de nens, joves i adults,
peregrinacions, obres de caritat i
diversos moments d'oració. Davant
d'aquests valors tan importants -
encara que el dissabte a la tarda, des
de les primeres Vigílies, ja pertanyi al
diumenge i estigui permès complir el
precepte dominical- és precís
recordar que el diumenge mereix ser



santificat en ell mateix, perquè no
acabi essent un dia «buit de Déu».208

El sentit del descans i del treball

74. És particularment urgent en el
nostre temps recordar que el dia del
Senyor és també el dia de descans de
la feina. Esperem amb gran interès
que la societat civil també ho
reconegui així, a fi que sigui possible
alliberar-se de les activitats laborals
sense sofrir per això cap perjudici.
En efecte, els cristians, en certa
relació amb el sentit del dissabte en
la tradició jueva, han considerat el
dia del Senyor també com el dia del
descans del treball quotidià. Això té
un significat propi perquè
constitueix una relativització del
treball, que ha d'estar orientat a
l'home: el treball és per a l'home i no
l'home per al treball. És fàcil intuir
que així es protegeix l'home, al qual
s'emancipa d'una possible forma
d'esclavitud. Com he tingut ocasió



d'afirmar, «el treball revesteix una
importància primària per a la
realització de l'home i el
desenvolupament de la societat, i per
això és precís que s'organitzi i
desenvolupi sempre amb ple
respecte vers la dignitat humana i al
servei del bé comú. Alhora, és
indispensable que l'home no es deixi
dominar pel treball, que no l'idolatri,
pretenent trobar en ell el sentit últim
i definitiu de la vida».209 En el dia
consagrat a Déu és on l'home
comprèn el sentit de la seva vida i
també de l'activitat laboral.210

Assemblees dominicals en absència de
sacerdot

75. En aprofundir en el sentit de la
Celebració dominical per a la vida
del cristià, es planteja
espontàniament el problema de les
comunitats cristianes en les quals
falta el sacerdot i on, per tant, no és
possible celebrar la santa Missa el



dia del Senyor. Referent a això, s'ha
de reconèixer que ens trobem davant
de situacions bastant diferents entre
elles. El Sínode, abans que res, ha
recomanat als fidels apropar-se a
una de les esglésies de la diòcesi en la
qual hi hagi garantida la presència
del sacerdot, encara que això els
demani un cert sacrifici.211 En
canvi, allà on les grans distàncies fan
pràcticament impossible la
participació en l'Eucaristia
dominical, és important que les
comunitats cristianes es reuneixin
igualment per lloar el Senyor i fer
memòria del dia dedicat a Ell.
Tanmateix, això s'ha de realitzar en
el context d'una adequada instrucció
sobre la diferència entre la santa
Missa i les assemblees dominicals en
absència de sacerdot. L'atenció
pastoral de l'Església s'expressa en
aquest cas vigilant que la litúrgia de
la Paraula, organitzada sota la
direcció d'un diaca o d'un
responsable de la comunitat, al qual



se li ha confiat degudament aquest
ministeri per l'autoritat competent,
es compleixi segons un ritual
específic elaborat per les
Conferències episcopals i aprovat per
elles per aquesta finalitat.212
Recordo que correspon als Ordinaris
concedir la facultat de distribuir la
comunió en les esmentades litúrgies,
valorant acuradament la
conveniència de l'opció. A més, s'ha
d'evitar que les esmentades
assemblees provoquin confusió
sobre el paper central del sacerdot i
la dimensió sacramental en la vida
de l'Església. La importància del
paper dels laics, a qui s'ha d'agrair la
seva generositat al servei de les
comunitats cristianes, mai no ha
d'ocultar el ministeri insubstituïble
dels sacerdots per a la vida de
l’Església.213 Així doncs, s'ha de
vigilar atentament que les
assemblees sense sacerdot no portin
a punts de vista eclesiològics en
contrast amb la veritat de l'Evangeli i



la tradició de l'Església. És més,
haurien de ser ocasions privilegiades
per demanar a Déu que enviï sants
sacerdots. Referent a això, és
commovedor el que escrivia el Papa
Joan Pau II a la Carta als Sacerdots
per al Dijous Sant de 1979, recordant
aquells llocs en els que la gent,
privada del sacerdot per part del
règim dictatorial, es reunia en una
església o santuari, posava sobre
l'altar l'estola que encara conservava
i recitava les oracions de la litúrgia
eucarística, fent silenci «en el
moment que correspon a la
transsubstanciació», donant així
testimoni de com «ardentment
desitgen escoltar les paraules que
només els llavis d'un sacerdot poden
pronunciar eficaçment».214
Precisamente en aquesta perspectiva,
tenint en compte el bé incomparable
que es deriva de la celebració del
Sacrifici eucarístic, demano a tots els
sacerdots una activa i concreta
disponibilitat per visitar el més



sovint possible les comunitats
confiades a la seva atenció pastoral,
perquè no romanguin massa temps
sense el Sagrament de la caritat.

Una forma eucarística de la vida
cristiana, la pertinença eclesial

76. La importància del diumenge
com a Dies Ecclesiae ens porta a la
relació intrínseca entre la victòria de
Jesús sobre el mal i sobre la mort i la
nostra pertinença al seu Cos eclesial.
En efecte, el Dia del Senyor tot cristià
descobreix també la dimensió
comunitària de la pròpia existència
redimida. Participar en l'acció
litúrgica, combregar amb el Cos i la
Sang de Crist vol dir, alhora, fer cada
vegada més íntima i profunda la
nostra pertinença a Ell, que ha mort
per nosaltres (cf. 1 Co 6,19 s.; 7,23).
Veritablement, qui s'alimenta de
Crist viu per Ell. El sentit profund de
la communio sanctorum s'entén en
relació amb el Misteri eucarístic. La



comunió té sempre i de manera
inseparable una connotació vertical i
una d’horitzontal: comunió amb Déu
i comunió amb els germans i
germanes. Les dues dimensions es
troben misteriosament en el do
eucarístic. «On es destrueix la
comunió amb Déu, que és comunió
amb el Pare, amb el Fill i amb
l'Esperit Sant, es destrueix també
l'arrel i la font de la comunió amb
nosaltres. I on no es viu la comunió
entre nosaltres, tampoc no és viva i
veritable la comunió amb el Déu
Trinitari».215 Així doncs, cridats a
ser membres de Crist i, per tant,
membres els uns dels altres (cf. 1 Co
12,27), formem una realitat fundada
ontològicament en el Baptisme i
alimentada per l'Eucaristia, una
realitat que requereix una resposta
sensible en la vida de les nostres
comunitats.

La forma eucarística de la vida
cristiana és sens dubte una forma



eclesial i comunitària. La manera
concreta en la qual cada fidel pot
experimentar la seva pertinença al
Cos de Crist es realitza a través de la
diòcesi i les parròquies, com
estructures fonamentals de l'Església
en un territori particular.
Associacions, moviments eclesials i
noves comunitats -amb la vitalitat
dels seus carismes concedits per
l'Esperit Sant per al nostre temps-,
així com també els Instituts de vida
consagrada, han d'oferir la seva
contribució específica per afavorir
en els fidels la percepció de
pertànyer al Senyor (cf. Rm 14,8). El
fenomen de la secularització, que
comporta aspectes marcadament
individualistes, ocasiona els seus
efectes deleteris sobretot en les
persones que s'aïllen, i per l'escàs
sentit de pertinença. El cristianisme,
des dels seus inicis, suposa sempre
una companyia, una xarxa de
relacions vivificades contínuament
per l'escolta de la Paraula, la



Celebració eucarística i animades per
l'Esperit Sant.

Espiritualitat i cultura eucarística

77. És significatiu que els Pares
sinodals hagin afirmat que «els fidels
cristians necessiten una comprensió
més profunda de les relacions entre
l'Eucaristia i la vida quotidiana.
L'espiritualitat eucarística no és
només participació en la Missa i
devoció al Santíssim Sagrament.
Inclou la vida sencera».216 Aquesta
consideració té avui un particular
significat per a tots nosaltres. S'ha de
reconèixer que un dels efectes més
greus de la secularització, esmentada
abans, consisteix en haver relegat la
fe cristiana al marge de l'existència,
com si fos una mica inútil respecte el
desenvolupament concret de la vida
dels homes. El fracàs d'aquesta
manera de viure «com si Déu no
existís» està ara a la vista de tots.
Avui es necessita redescobrir que



Jesucrist no és una simple convicció
privada o una doctrina abstracta,
sinó una persona real l'entrada de la
qual en la història és capaç de
renovar la vida de tots. Per això
l'Eucaristia, com a font i cimal de la
vida i de la missió de l'Església, s'ha
de traduir en espiritualitat, en vida
«segons l'esperit» (cf. Rm 8,4 s.;. Ga
5,16.25). Resulta significatiu que sant
Pau, en el passatge de la Carta als
Romans on convida a viure el nou
culte espiritual, esmenta alhora la
necessitat de canviar la pròpia
manera de viure i pensar: «No us
emmotlleu al món present; deixeu-
vos transformar i renoveu el vostre
interior, perquè pugueu reconèixer
quina és la voluntat de Déu, allò que
és bo, agradable a ell i
perfecte» (12,2). D'aquesta manera,
l'Apòstol de la gent subratlla la
relació entre el veritable culte
espiritual i la necessitat d'entendre
d'una manera nova la vida i viure-la.
La renovació de la mentalitat és part



integrant de la forma eucarística de
la vida cristiana, «així ja no serem
més com infants, moguts d’ací d’allà i
portats a la deriva pel vent de
qualsevol doctrina » (Ef 4,14).

Eucaristia y evangelització de les
cultures

78. De tot l'exposat es desprèn que el
Misteri eucarístic ens fa entrar en
diàleg amb les diferents cultures,
encara que en cert sentit també les
desafía.217 Se ha de reconèixer el
caràcter intercultural d'aquest nou
culte, d'aquesta logiké latreía. La
presència de Jesucrist i l'efusió de
l'Esperit Sant són esdeveniments que
poden confrontar-se sempre amb
cada realitat cultural, per fermentar-
la evangèlicament. Per tant, això
comporta el compromís de promoure
amb convicció l'evangelització de les
cultures, amb la consciència que el
mateix Crist és la veritat de tot home
i de tota la història humana.



L'Eucaristia es converteix en criteri
de valorització de tot el que el cristià
troba en les diferents expressions
culturals. En aquest important
procés podem escoltar les molt
significatives paraules de sant Pau, el
qual, en la seva primera Carta als
Tessalonicencs, exhorta: «Examineu-
ho tot, i quedeu-vos amb el que és
bo» (5,21).

Eucaristia i fidels laics

79. En Crist, Cap de l'Església que és
el seu Cos, tots els cristians formen el
«llinatge escollit, casa reial,
comunitat sacerdotal, nació santa,
poble que Déu s'ha reservat, perquè
proclameu la lloança d'aquell qui us
ha cridat de les tenebres a la seva
llum admirable» (1 P 2,9).
L'Eucaristia, com a misteri que s'ha
de viure, s'ofereix a cada persona en
la condició en la qual es troba, fent
que visqui quotidianamente la
novetat cristiana en la seva situació



existencial. Ja que el Sacrifici
eucarístic alimenta i fa créixer en
nosaltres el que ja se'ns ha donat en
el Baptisme, pel qual tots estem
cridats a la santedat,218 això hauria
d'aflorar i manifestar-se també en les
situacions o estats de vida en les
quals es troba cada cristià. Aquest,
vivint la pròpia vida com a vocació,
es converteix dia rere dia en culte
agradable a Déu. A partir de la
reunió litúrgica, el Sagrament de
l'Eucaristia ens compromet en la
realitat quotidiana perquè tot es faci
a glòria de Déu.

Ja que el món és «el camp» (Mt 13,38)
en el que Déu posa els seus fills com
a bona llavor, els laics cristians, en
virtut del Baptisme i de la
Confirmació, i enfortits per
l'Eucaristia, estan cridats a viure la
novetat radical portada per Crist
precisament en les condicions
comunes de la vida.219 Han de
conrear el desig que l'Eucaristia



influeixi cada vegada més
profundament en la seva vida
quotidiana, convertint-los en
testimonis visibles en el seu propi
ambient de feina i en tota la societat.
220 Animo de manera particular les
famílies perquè aquest Sagrament
sigui font de força i inspiració.
L'amor entre l'home i la dona,
l'acollida de la vida i la tasca
educativa es revelen com a àmbits
privilegiats en què l'Eucaristia pot
mostrar la seva capacitat de
transformar l'existència i omplir-la
de sentit.221 Els Pastors no han de
deixar mai de recolzar, educar i
animar els fidels laics a viure
plenament la seva pròpia vocació a
la santedat dins del món, al qual Déu
ha estimat tant que li ha lliurat al seu
Fill perquè el salvi (cf. Jn 3,16).

Eucaristia i espiritualitat sacerdotal

80. La forma eucarística de
l'existència cristiana es manifesta de



manera particular en l'estat de vida
sacerdotal. L'espiritualitat sacerdotal
és intrínsecament eucarística. La
llavor d'aquesta espiritualitat es pot
trobar en les paraules que el Bisbe
pronuncia en la litúrgia de
l'Ordenació: «Rep l'ofrena del poble
sant per presentar-la a Déu.
Considera el que realitzes i imita el
que commemores, i conforma la teva
vida amb el misteri de la creu del
Senyor».222 El sacerdot, per donar a
la seva vida una forma eucarística
cada vegada més plena, ja en el
període de formació i després en els
anys successius, ha de dedicar temps
a la vida espiritual.223 Ell està cridat
a ser sempre un autèntic cercador de
Déu, i a la vegada a romandre proper
a les preocupacions dels homes. Una
vida espiritual intensa li permetrà
entrar més profundament en
comunió amb el Senyor i l'ajudarà a
deixar-se guanyar per l'amor de Déu,
donant-ne testimoni en totes les
circumstàncies, encara que siguin



difícils i ombrívoles. Per això,
juntament amb els Pares del Sínode,
recomano als sacerdots «la
celebració quotidiana de la santa
Missa, encara que no hi hagi
participació de fidels».224 Aquesta
recomanació està en consonància
abans que res amb el valor
objectivament infinit de cada
Celebració eucarística; i, a més, està
motivat per la seva singular eficàcia
espiritual, perquè si la santa Missa es
viu amb atenció i amb fe, és
formativa en el sentit més profund
de la paraula, perquè promou la
conformació amb Crist i consolida el
sacerdot en la seva vocació.

Eucaristia i vida consagrada

81. En el context de la relació entre
l'Eucaristia i les diverses vocacions
eclesials resplendeix de manera
particular «el testimoni profètic de
les consagrades i dels consagrats, que
troben en la Celebració eucarística i



en l'adoració la força per al
seguiment radical del Crist obedient,
pobre i cast».225 Els consagrats i les
consagrades, fins i tot exercint molts
serveis en el camp de la formació
humana, en l'atenció als pobres, en
l'ensenyament o en l'assistència als
malalts, saben que l'objectiu
principal de la seva vida és «la
contemplació de les coses divines i la
unió assídua amb Déu».226 La
contribució essencial que l'Església
espera de la vida consagrada és més
en l'ordre de l'ésser que en el del fer.
En aquest context, voldria subratllar
la importància del testimoni virginal
precisament en relació amb el
misteri de l'Eucaristia. En efecte, a
més de la relació amb el celibat
sacerdotal, el Misteri eucarístic
manifesta una relació intrínseca amb
la virginitat consagrada, ja que és
expressió de la consagració exclusiva
de l'Església a Crist, que ella amb
fidelitat radical i fecunda acull com
el seu Espòs.227 La virginitat



consagrada troba en l'Eucaristia
inspiració i aliment per al seu
lliurament total a Crist. A més, en
l'Eucaristia obté consol i impuls per
ser, també en el nostre temps, signe
de l'amor gratuït i fecund de Déu
envers la humanitat. A través del seu
testimoni específic, la vida
consagrada es converteix
objectivament en referència i
anticipació d'aquelles «noces de
l’Anyell» (Ap 19,7-9), meta de tota la
història de la salvació. En aquest
sentit, és una crida eficaç a l'horitzó
escatològic que tot home necessita
per poder orientar les seves pròpies
opcions i decisions de vida.

Eucaristia i transformació moral

82. Descobrir la bellesa de la forma
eucarística de la vida cristiana ens
porta a reflexionar també sobre la
força moral que l'esmentada forma
produeix per defensar l'autèntica
llibertat dels fills de Déu. Amb això



desitjo recordar una temàtica sorgida
en el Sínode sobre la relació entre la
forma eucarística de la vida i
transformació moral. El Papa Joan
Pau II afirmava que la vida moral
«posseeix el valor d'un “culte
espiritual'' (Rm 12,1; cf. Flp 3,3) que
neix i s'alimenta d'aquella
inesgotable font de santedat i
glorificació de Déu que són els
sagraments, especialment
l'Eucaristia; en efecte, participant en
el sacrifici de la Creu, el cristià
combrega amb l'amor de donació de
Crist i es capacita i compromet a
viure aquesta mateixa caritat en
totes les seves actituds i
comportaments de vida».228 En
definitiva, «en el “culte”' mateix, en
la comunió eucarística, està inclòs
alhora el ser estimat i l'estimar als
altres. Una Eucaristia que no
comporti un exercici pràctic de
l'amor és fragmentària en ella
mateixa».229



Aquesta referència al valor moral del
culte espiritual no s'ha d'interpretar
en clau moralista. És abans que res el
joiós descobriment del dinamisme de
l'amor al cor que acull el do del
Senyor, s'abandona a Ell i troba la
veritable llibertat. La transformació
moral que comporta el nou culte
instituït per Crist, és una tensió i un
desig cordial de correspondre a
l'amor del Senyor amb tot el propi
ser, malgrat la consciència de la
pròpia fragilitat. Tot això està ben
reflectit en el relat evangèlic de
Zaqueu (cf. Lc 19,1-10). Després
d'haver allotjat Jesús a casa seva, el
publicà es va veure completament
transformat: decideix donar la meitat
dels seus béns als pobres i en torna
quatre vegades més a qui havia
robat. L'impuls moral, que neix
d'acollir Jesús ala nostra vida, brolla
de la gratitud per haver
experimentat la immerescuda
proximitat del Senyor.



Coherència eucarística

83. És important notar el que els
Pares sinodals l’han denominat 
coherència eucarística, a la qual està
cridada objectivament la nostra vida.
En efecte, el culte agradable a Déu
mai no és un acte merament privat,
sense conseqüències en les nostres
relacions socials: al contrari, exigeix
el testimoni públic de la pròpia fe.
Òbviament, això val per a tots els
batejats, però té una importància
particular per als qui, per la posició
social o política que ocupen, han de
prendre decisions sobre valors
fonamentals, com el respecte i la
defensa de la vida humana, des de la
seva concepció fins al seu final
natural, la família fundada en el
matrimoni entre home i dona, la
llibertat d'educació dels fills i la
promoció del bé comú en totes les
seves formes.230 Aquests valors no
són negociables. Així doncs, els
polítics i els legisladors catòlics,



conscients de la seva greu
responsabilitat social, han de sentir-
se particularment interpel·lats per la
seva consciència, rectament
formada, per presentar i recolzar
lleis inspirades en els valors
fonamentats en la naturalesa
humana.231 Això té a més una
relació objectiva amb l'Eucaristia (cf.
1 Co 11,27-29). Els Bisbes han de
cridar constantment l'atenció sobre
aquests valors. Això és part de la
seva responsabilitat envers el ramat
que els ha estat confiat.232

Eucaristia, misteri que s’ha
d’anunciar

Eucaristia i missió

84. En l'homilia de la Celebració
eucarística amb què vaig iniciar
solemnement el meu ministeri en la
Càtedra de Pere, deia: «No hi ha res
més bonic que haver estat atrapats,
sorpresos, per l'Evangeli, per Crist.
Res més bell que conèixer-lo i



comunicar als altres l'amistat amb
ell».233 Aquesta afirmació assumeix
una major intensitat si pensem en el
Misteri eucarístic. En efecte, no
podem guardar per a nosaltres
l'amor que celebrem en el
Sagrament. Aquest exigeix per la
seva naturalesa ser comunicat a tots.
El que el món necessita és l'amor de
Déu, trobar Crist i creure en Ell. Per
això l'Eucaristia no és només font i
cimal de la vida de l'Església; ho és
també de la seva missió: «Una
Església autènticament eucarística és
una Església missionera».234 També
nosaltres podem dir als nostres
germans amb convicció: «us
anunciem allò que hem vist i sentit,
perquè també vosaltres tingueu
comunió amb nosaltres» (1 Jn 1,3).
Veritablement, no hi ha res més
bonic que trobar Crist i comunicar-
ho als altres. A més, la institució
mateixa de l'Eucaristia anticipa el
que és el cor de la missió de Jesús: Ell
és l'enviat del Pare per a la



redempció del món (cf. Jn 3,16-17;
Rm 8,32). En l'últim Sopar Jesús
confia als seus deixebles el
Sagrament que actualitza el sacrifici
que Ell ha fet d’ell mateix en
obediència al Pare per a la salvació
de tots nosaltres. No podem apropar-
nos a la Taula eucarística sense
deixar-nos portar per aquest
moviment de la missió que, partint
del cor mateix de Déu, tendeix a
arribar a tots els homes. Així doncs,
l'impuls missioner és part
constitutiva de la forma eucarística
de la vida cristiana.

Eucaristia i testimoni

85. La missió primera i fonamental
que rebem dels sants Misteris que
celebrem és la de donar testimoni
amb la nostra vida. La sorpresa pel
do que Déu ens ha fet en Crist
imprimeix en la nostra vida un
dinamisme nou, comprometent-nos a
ser testimonis del seu amor. Ens



convertim en testimonis quan, per
les nostres accions, paraules i
manera de ser, apareix l’Altre i es
comunica. Es pot dir que el testimoni
és el mitjà amb què la veritat de
l'amor de Déu arriba a l'home en la
història, convidant-lo a acollir
lliurement aquesta novetat radical.
En el testimoni, Déu, per dir-ho així,
s'exposa al risc de la llibertat de
l'home. Jesús mateix és el testimoni
fidel i veraç (cf. Ap 1,5; 3,14); ha
vingut per donar testimoni de la
veritat (cf. Jn 18,37). Amb aquestes
reflexions desitjo recordar un
concepte molt apreciat pels primers
cristians, però que també ens afecta
a nosaltres, cristians d'avui: el
testimoni fins a la donació de
nosaltres mateixos, fins al martiri, ha
estat considerat sempre en la història
de l'Església com el cimal del nou
culte espiritual: «oferir-vos vosaltres
mateixos» (Rm 12,1). Es pot recordar,
per exemple, el relat del martiri de
sant Policarp d'Esmirna, deixeble de



sant Joan: tot l'esdeveniment
dramàtic és descrit com una litúrgia,
més encara, com si el màrtir mateix
es convertís en Eucaristia.235
Pensem també en la consciència
eucarística que Ignasi d’Antioquia
expressa davant del seu martiri: ell
es considera «blat de Déu» i desitja
arribar a ser en el martiri «pa pur de
Crist».236 El cristià que ofereix la
seva vida en el martiri entra en plena
comunió amb la Pasqua de Jesucrist i
així es converteix amb Ell en
Eucaristia. Tampoc no falten avui a
l'Església màrtirs en els que es
manifesta de manera suprema
l'amor de Déu. Tanmateix, encara
que no es requereixi la prova del
martiri, sabem que el culte agradable
a Déu implica també interiorment
aquesta disponibilitat,237 i es
manifesta en el testimoni alegre i
convençut davant del món d'una
vida cristiana coherent allà on el
Senyor ens crida a anunciar-lo.



Jesucrist, únic Salvador

86. Subratllar la relació intrínseca
entre Eucaristia i missió ens ajuda a
redescobrir també el contingut últim
del nostre anunci. Com més viu sigui
l'amor per l'Eucaristia al cor del
poble cristià, tant més clara tindrà la
tasca de la seva missió: portar al
Crist. No és només una idea o una
ètica inspirada en Ell, sinó el do de la
seva mateixa Persona. Qui no
comunica la veritat de l'Amor al
germà encara no n'ha donat bastant.
L'Eucaristia, com a sagrament de la
nostra salvació, ens porta a
considerar de manera ineludible la
unicitat de Crist i de la salvació
realitzada per Ell amb el preu de la
seva sang. Per tant, l'exigència
d'educar constantment a tots en el
treball missioner, el centre del qual
és l'anunci de Jesús, únic Salvador,
sorgeix del Misteri eucarístic, cregut i
celebrat.238 Així s'evitarà que es
redueixi a una interpretació



merament sociològica la decisiva
obra de promoció humana que
comporta sempre tot autèntic procés
d'evangelització.

Llibertat de culte

87. En aquest context, desitjo parlar
del que els Pares han afirmat durant
l'assemblea sinodal sobre les greus
dificultats que afecten a la missió
d'aquelles comunitats cristianes que
viuen en condicions de minoria o
fins i tot privades de llibertat
religiosa.239 Realment hem de donar
gràcies al Senyor per tots els Bisbes,
sacerdots, persones consagrades i
laics, que s'esforcen per anunciar
l'Evangeli, i viuen la seva fe amb el
risc de perdre la vida. A moltes
regions del món el simple fet d'anar a
l'Església és un testimoni heroic que
exposa les persones a la marginació i
a la violència. En aquesta ocasió,
desitjo confirmar també la solidaritat
de tota l'Església amb els que



sofreixen per la falta de llibertat de
culte. Allà on falta la llibertat
religiosa, ho sabem, falta en
definitiva la llibertat més
significativa, ja que en la fe l'home
expressa la seva íntima convicció
sobre el sentit últim de la seva pròpia
vida. Demanem, doncs, que
augmentin els espais de llibertat
religiosa en tots els Estats, perquè els
cristians, així com també els
membres d'altres religions, puguin
viure personalment i comunitària les
seves conviccions lliurement.

Eucaristia, misteri que s’ha d’oferir al
món

Eucaristia: pa partit per a la vida del
món

88. «El pa que jo donaré és la meva
carn per a la vida del món » (Jn 6,51).
Amb aquestes paraules el Senyor
revela el sentit veritable de la
donació de la pròpia vida per tots els
homes i ens mostra també l'íntima



compassió que té per cada persona.
En efecte, els Evangelis ens narren
moltes vegades els sentiments de
Jesús pels homes, de manera especial
pels que sofreixen i els pecadors (cf.
Mt 20,34; Mc 6,54; Lc 9,41).
Mitjançant un sentiment
profundament humà, Ell expressa la
intenció salvadora de Déu per tots els
homes, a fi que arribin a la vida
veritable. Cada celebració eucarística
actualitza sacramentalment la
donació de la pròpia vida que Jesús
ha fet en la Creu per nosaltres i pel
món sencer. Alhora, en l'Eucaristia
Jesús ens fa testimonis de la
compassió de Déu per cada germà i
germana. Neix així, entorn del
Misteri eucarístic, el servei de la
caritat envers el proïsme, que
«consisteix justament en què, en Déu
i amb Déu, amo també a la persona
que no m'agrada o ni tan sols no
conec. Això només pot dur-se a terme
a partir del trobament íntim amb
Déu, un trobament que s'ha convertit



en comunió de voluntat, arribant a
implicar el sentiment. Llavors aprenc
a mirar a aquesta altra persona no ja
només amb els meus ulls i
sentiments, sinó des de la
perspectiva de Jesucrist».240 De
aquesta manera, en les persones que
trobo reconec germans i germanes
pels quals el Senyor ha donat la seva
vida estimant-los «fins a l'extrem
» (Jn 13,1). Per tant, les nostres
comunitats, quan celebren
l'Eucaristia, han de ser cada vegada
més conscients que el sacrifici de
Crist és per a tots i que, per això,
l'Eucaristia impulsa a tot el qui
cregui en Ell a fer-se «pa partit» per
als altres i, per tant, a treballar per
un món més just i fratern. Pensant
en la multiplicació dels pans i els
peixos, hem de reconèixer que Crist
continua exhortant també avui els
seus deixebles a comprometre's en
primera persona: «Doneu-los menjar
vosaltres mateixos» (Mt 14,16). En
veritat, la vocació de cada un de



nosaltres consisteix a ser, junt amb
Jesús, pa partit per a la vida del món.

Les implicacions socials del Misteri
eucarístic

89. La unió amb Crist que es realitza
en el Sagrament ens capacita també
per a nous tipus de relacions socials:
«La “mística” del Sagrament té un
caràcter social». En efecte, «la unió
amb Crist és al mateix temps unió
amb tots els altres a qui Ell s'entrega.
No puc tenir Crist només per a mi;
únicament puc pertànyer-li en unió
amb tots els que són seus o ho
seran».241 Referent a això, cal
explicitar la relació entre Misteri
eucarístic i compromís social.
L'Eucaristia és sagrament de
comunió entre germans i germanes
que accepten reconciliar-se en Crist,
el qual ha fet de jueus i pagans un sol
poble, que ha fet caure el mur
d'enemistat que els separava (cf. Ef
2,14). Només aquesta constant tensió



cap a la reconciliació permet
combregar dignament amb el Cos i la
Sang de Crist (cf. Mt 5,23- 24). 242
Crist, pel memorial del seu sacrifici,
reforça la comunió entre els germans
i, de manera particular, dóna pressa
els que estan enfrontats perquè
accelerin la seva reconciliació obrint-
se al diàleg i al compromís per la
justícia. No hi ha dubte que les
condicions per establir una pau
veritable són la restauració de la
justícia, la reconciliació i el perdó.
243 D’aquesta presa de consciència
neix la voluntat de transformar
també les estructures injustes per
restablir el respecte de la dignitat de
l'home, creat a imatge i semblança de
Déu. L'Eucaristia, a través de la
posada en pràctica d'aquest
compromís, transforma en vida el
que ella significa en la celebració.
Com he tingut ocasió d'afirmar,
l'Església no té com a tasca pròpia
emprendre una batalla política per
realitzar la societat més justa



possible; tanmateix, tampoc no pot ni
ha de quedar-se al marge de la lluita
per la justícia. L'Església «ha
d’inserir-se en ella a través de
l'argumentació racional i ha de
despertar les forces espirituals, sense
les quals la justícia, que sempre
exigeix també renúncies, no pot
afirmar-se ni prosperar».244

En la perspectiva de la
responsabilitat social de tots els
cristians, els Pares sinodals han
recordat que el sacrifici de Crist és
misteri d'alliberament que ens
interpel·la i provoca contínuament.
Dirigeixo per tant una crida a tots els
fidels perquè siguin realment
operadors de pau i de justícia: «En
efecte, qui participa en l'Eucaristia
ha d'entossudir-se a construir la pau
al nostre món marcat per tantes
violències i guerres, i de manera
particular avui, pel terrorisme, la
corrupció econòmica i l'explotació
sexual».245 Tots aquests problemes,



que al seu torn engendren altres
fenòmens degradants, són els que
desperten viva preocupació. Sabem
que aquestes situacions no es poden
afrontar d'un manera superficial.
Precisament, gràcies al Misteri que
celebrem, s'han de denunciar les
circumstàncies que van contra la
dignitat de l'home, pel qual Crist ha
vessat la seva sang, afirmant així el
valor elevat de cada persona.

L’ aliment de la veritat i la indigència
de l’home

90. No podem romandre passius
davant de certs processos de
globalització que amb freqüència fan
créixer desmesuradament a tot el
món la diferència entre rics i pobres.
Hem de denunciar a qui malgasta les
riqueses de la terra, provocant
desigualtats que clamen al cel (cf. St
5,4). Per exemple, és impossible
romandre callats davant «les imatges
colpidores dels grans camps de



pròfugs o de refugiats -a moltes parts
del món- acollits en precàries
condicions per deslliurar-se d'una
sort pitjor, però necessitats de tot.
Aquests éssers humans, no són els
nostres germans i germans? Potser
els seus fills no vénen al món amb les
mateixes esperances legítimes de
felicitat que els altres?».246 El
Senyor Jesús, Pa de vida eterna, ens
apressa i ens fa estar atents a les
situacions de pobresa en la qual es
troba encara gran part de la
humanitat: són situacions la causa de
les quals implica sovint un clara i
inquietant responsabilitat per part
dels homes. En efecte, «hom pot
afirmar, sobre la base de dades
estadístics disponibles, que menys de
la meitat de les ingents sumes
destinades globalment a armament
seria més que suficient per treure de
manera estable de la indigència a
l'immens exèrcit dels pobres. Això
interpel·la la consciència humana. El
nostre comú compromís per la



veritat pot i ha de donar nova
esperança a aquestes poblacions que
viuen sota el llindar de la pobresa,
molt més a causa de situacions que
depenen de les relacions
internacionals polítiques, comercials
i culturals, que per circumstàncies
incontrolades».247

L'aliment de la veritat ens impulsa a
denunciar les situacions indignes de
l'home, en les quals a causa de la
injustícia i l'explotació mor per falta
de menjar, i ens dóna nova força i
ànim per treballar sense parar en la
construcció de la civilització de
l'amor. Els cristians han procurat des
del principi compartir els seus béns
(cf. Ac 4,32) i ajudar els pobres (cf.
Rm 15,26). La col·lecta en les
assemblees litúrgiques no solament
ens ho recorda expressament, sinó
que és també una necessitat molt
actual. Les institucions eclesials de
beneficència, en particular Càritas en
els seus diversos àmbits,



desenvolupen el preciós servei
d'ajudar les persones necessitades,
sobretot els més pobres. Aquestes
institucions, inspirant-se en
l'Eucaristia, que és el sagrament de la
caritat, es converteixen en la seva
expressió concreta; per això
mereixen tot encomi i estímul pel seu
compromís solidari al món.

La doctrina social de l ‘Església

91. El misteri de l'Eucaristia ens
capacita i impulsa a un treball audaç
en les estructures d'aquest món per
aportar aquell tipus de relacions
noves, que té la seva font inesgotable
en el do de Déu. L'oració que repetim
en cada santa Missa: «Dóna’ns avui el
nostre pa de cada dia», ens obliga a
fer tot el possible, en col·laboració
amb les institucions internacionals,
estatals o privades, perquè cessi o
almenys disminueixi en el món
l'escàndol de la gana i de la
desnutrició que sofreixen tants



milions de persones, especialment en
els països en vies de
desenvolupament. El cristià laic en
particular, format a l'escola de
l'Eucaristia, està cridat a assumir
directament la pròpia responsabilitat
política i social. Perquè pugui exercir
adequadament les seves comeses cal
preparar-lo mitjançant una educació
concreta en la caritat i en la justícia.
Per això, com ha demanat el Sínode,
és necessari promoure la doctrina
social de l'Església i donar-la a
conèixer a les diòcesis i a les
comunitats cristianes.248 En aquest
preciós patrimoni, procedent de la
tradició més antiga eclesial, trobem
els elements que orienten amb
profunda saviesa el comportament
dels cristians davant de les qüestions
socials candents. Aquesta doctrina,
madurada durant tota la història de
l'Església, es caracteritza pel realisme
i l'equilibri, i ajuda així a evitar
compromisos equívocs o utopies
il·lusòries.



Santificació del món i salvaguarda de
la creació

92. Per a desenvolupar una profunda
espiritualitat eucarística que pugui
incidir també de manera
significativa en el camp social, el
poble cristià ha de tenir consciència
que, en donar gràcies per mitjà de
l'Eucaristia, ho fa en nom de tota la
creació, aspirant així a la santificació
del món i treballant intensament
amb aquesta finalitat.249
L’Eucaristia projecta una llum
intensa sobre la història humana i
sobre tot el cosmos. En aquesta
perspectiva sacramental aprenem,
dia a dia, que tot esdeveniment
eclesial té caràcter de signe,
mitjançant el qual Déu es comunica i
ens interpel·la. D'aquesta manera, la
forma eucarística de la vida pot
afavorir veritablement un autèntic
canvi de mentalitat en la manera de
veure la història i el món. La litúrgia
mateixa ens educa a tot això quan,



durant la presentació de les ofrenes,
el sacerdot dirigeix a Déu una oració
de benedicció i de petició sobre el pa
i el vi, «fruit de la terra», «de la
vinya» i del «treball dels homes».
Amb aquestes paraules, a més
d'incloure en l'ofrena a Déu tota
l'activitat i l'esforç humà, el ritu ens
porta a considerar la terra com a
creació de Déu, que produeix tot el
necessari per al nostre aliment. La
creació no és una realitat neutra,
mera matèria que es pot utilitzar
indiferentment seguint l'instint
humà. Més aviat forma part del pla
bondadós de Déu, per qui tots
nosaltres estem cridats a ser fills i
filles en l'Unigènit de Déu, Jesucrist
(cf. Ef 1,4-12). La justa preocupació
per les condicions ecològiques en les
quals es troba la creació a moltes
parts del món troba motius de
tranquil·litat en la perspectiva de
l'esperança cristiana, que ens
compromet a actuar
responsablement en defensa de la



creació.250 En efecte, en la relació
entre l'Eucaristia i l'univers
descobrim la unitat del pla de Déu i
se'ns convida a descobrir la relació
profunda entre la creació i la «nova
creació» inaugurada amb la
resurrecció de Crist, el nou Adam. En
ella participem ja des d'ara en virtut
del Baptisme (cf. Col 2,12 s.), i així se
li obre a la nostra vida cristiana,
alimentada per l'Eucaristia, la
perspectiva del món nou, del cel nou
i de la terra nova, on la nova
Jerusalem baixa del cel, des de Déu,
«abillada com una núvia que
s'engalana per al seu espòs» (Ap
21,2).

Utilitat d’un Compendi eucarístic

93. Al final d'aquestes reflexions, en
les quals he volgut fixar-me en les
orientacions sorgides en el Sínode,
desitjo acollir també una petició que
van fer els Pares per ajudar el poble
cristià a creure, celebrar i viure cada



vegada millor el Misteri eucarístic.
Preparat pels Dicasteris competents
es publicarà un Compendi que
recollirà textos del Catecisme de
l'Església Catòlica, oracions i
explicacions de les Pregàries
Eucarístiques del Missal, així com tot
el que pugui ser útil per a la correcta
comprensió, celebració i adoració del
Sagrament de l’altar.251 Espero que
aquest instrument pugui contribuir a
fer que el memorial de la Pasqua del
Senyor esdevingui cada dia més font
i cimal de la vida i de la missió de
l'Església. Això impulsarà cadascun
dels fidels a fer de la pròpia vida un
veritable culte espiritual. 

CONCLUSIÓ

94. Volguts germans i germanes,
l'Eucaristia és l'origen de tota forma
de santedat, i tots nosaltres estem
cridats a la plenitud de la vida en
l'Esperit Sant. Quants sants han fet
autèntica la seva vida gràcies a la



pietat eucarística! Des de sant Ignasi
d’Antioquia a sant Agustí, de sant
Antoni Abat a sant Benet, de sant
Francesc d’Assís a sant Tomàs
d’Aquino, de santa Clara d'Assís a
santa Caterina de Siena, de sant
Pasqual Bailón a sant Pere-Julià
Eymard, de sant Alfons-Maria de
Liguori al beat Carles de Foucauld, de
sant Joan Maria Vianney a santa
Teresa de Lisieux, de sant Pius de
Pietrelcina a la beata Teresa de
Calcuta, del beat Piergiorgio Frassati
al beat Ivan Mertz, només per citar
algun dels nombrosos noms. La
santedat ha trobat sempre al centre
el sagrament de l'Eucaristia.

Per això, és necessari que l'Església
cregui realment, celebri amb devoció
i visqui intensament aquest sant
Misteri. La donació que Jesús fa d’ell
mateix en el Sagrament memorial de
la seva passió, ens assegura que el
cimal de la nostra vida està en la
participació en la vida trinitària, on



Ell se’ns ofereix de manera definitiva
i eficaç. La celebració i adoració de
l'Eucaristia ens permeten apropar-
nos a l'amor de Déu i adherir-nos-hi
personalment fins a unir-nos amb el
Senyor estimat. L'oferiment de la
nostra vida, la comunió amb tota la
comunitat dels creients i la
solidaritat amb cada home, són
aspectes imprescindibles de la logiké
latreía, del culte espiritual, sant i
agradable a Déu (cf. Rm 12,1), en el
que tota la nostra realitat humana
concreta es transforma a glòria de
Déu. Convido, doncs, tots els pastors
a posar la màxima atenció en la
promoció d'una espiritualitat
cristiana autènticament eucarística.
Que els preveres, els diaques i tots els
que desenvolupen un ministeri
eucarístic, rebin sempre d'aquests
mateixos serveis, realitzats amb cura
i preparació constant, força i estímul
per al propi camí personal i
comunitari de santificació. Exhorto a
tots els laics, en particular a les



famílies, a trobar contínuament en el
Sagrament de l'amor de Crist la força
per transformar la pròpia vida en un
signe autèntic de la presència del
Senyor ressuscitat. Demano a tots els
consagrats i consagrades que
manifestin amb la seva pròpia vida
eucarística l'esplendor i la bellesa de
pertànyer totalment al Senyor.

95. A començaments del s. IV, el culte
cristià encara estava prohibit per les
autoritats imperials. Alguns cristians
del Nord de l'Àfrica, que se sentien
amb l'obligació de celebrar el dia del
Senyor, van desafiar la prohibició.
Van ser martiritzats mentre
declaraven que no els era possible
viure sense l'Eucaristia, aliment del
Senyor: sine dominic non possumus.
252 Que aquests màrtirs d'Abitínia,
juntament amb molts sants i beats
que han fet de l'Eucaristia el centre
de la seva vida, intercedeixin per
nosaltres i ens ensenyin la fidelitat al
trobament amb el Crist ressuscitat.



Nosaltres tampoc no podem viure
sense participar en el Sagrament de
la nostra salvació i desitgem ser iuxta
dominicam viventes, és a dir, portar a
la vida el que celebrem el dia del
Senyor. En efecte, aquest és el dia del
nostre alliberament definitiu. Què té
d'estrany que desitgem viure cada
dia segons la novetat introduïda per
Crist amb el misteri de l'Eucaristia?

96. Que Maria Santíssima, Verge
immaculada, arca de l'aliança nova i
eterna, ens acompanyi en aquest
camí del trobament del Senyor que
ve. En Ella trobem l'essència de
l'Església realitzada de la manera
més perfecta. L'Església veu en
Maria, «Dona eucarística» - com l'ha
anomenada el Servent de Déu Joan
Pau II 253 -, la seva icona més
reeixida, i la contempla com a model
insubstituïble de vida eucarística.
Per això, en presència del «verum
Corpus natum de Maria Virgine»
sobre l'altar, el sacerdot, en nom de



l'assemblea litúrgica, afirma amb les
paraules del cànon: «Venerem la
memòria, en primer lloc, de la
gloriosa sempre Verge Maria, mare
de Jesucrist, Déu i Senyor nostre».254
El seu sant nom s'invoca i venera
també en els cànons de les tradicions
cristianes orientals. Els fidels, per la
seva part, «encomanen a Maria,
Mare de l'Església, llur vida i llur
treball. Esforçant-se per tenir els
mateixos sentiments de Maria,
ajuden tota la comunitat a viure com
a ofrena viva, agradable al Pare».255
Ella és la Tota pulchra, Tota bonica, ja
que en Ella brilla la resplendor de la
glòria de Déu. La bellesa de la
litúrgia celestial, que s'ha de reflectir
també en les nostres assemblees, té
un fidel mirall en Ella. D'Ella hem
d'aprendre a convertir-nos en
persones eucarístiques i eclesials per
poder presentar-nos també nosaltres,
segons l'expressió de sant Pau,
«immaculats» davant del Senyor, tal



com Ell ens ha volgut des del principi
(cf. Col 1,21; Ef 1,4). 256

97. Que l'Esperit Sant, per intercessió
de la Santíssima Verge Maria,
encengui en nosaltres el mateix
ardor que van sentir els deixebles
d'Emaús (cf. Lc 24,13-35), i renovi en
la nostra vida la sorpresa eucarística
per la resplendor i la bellesa que
brillen en el ritu litúrgic, signe eficaç
de la bellesa infinita pròpia del
misteri sant de Déu. Aquells
deixebles es van aixecar i van tornar
de pressa a Jerusalem per compartir
l'alegria amb els germans i germanes
en la fe. En efecte, l’alegria veritable
està en reconèixer que el Senyor
resta entre nosaltres, company fidel
del nostre camí. L'Eucaristia ens fa
descobrir que Crist mort i ressuscitat
es fa contemporani nostre en el
misteri de l'Església, el seu Cos. Hem
estat fets testimonis d'aquest misteri
d'amor. Desitgem anar plens
d'alegria i admiració a trobar la



santa Eucaristia, per experimentar i
anunciar als altres la veritat de la
paraula amb què Jesús es va
acomiadar dels seus deixebles: «Jo
sóc amb vosaltres dia rere dia fins a
la fi del món » (Mt 28,20).Roma, al
costat de Sant Pere, el 22 de febrer,
festa de la Càtedra de l'Apòstol sant
Pere, de l'any 2007, segon del meu
Pontificat. 

------------------------------------------

Notes

1 Cf. St. Tomàs d’Aquino,Summa
Theologiae, III, q. 73, a. 3.

2 In Iohannis Evangelium Tractatus,
26,5:PL 35, 1609.

3 A los participantes en la Asamblea
Plenaria de la Congregación para la
Doctrina de la Fe (10 de febrer de
2006):AAS 98 (2006), 255.



4 Discurso a los participantes en la III
reunión del XI Consejo Ordinario del
Sínodo de los Obispos (1 de juny de
2006): L'Osservatore Romano, ed. en
llengua espanyola (9 de juny de 2006),
p. 18.

5 Cf. Propositio 2.

6 Faig referència a la necessitat d’una
hermenèutica de la continuïtat amb
referència també a una correcta
lectura del desenvolupament litúrgic
després del Concili Vaticà II: cf. 
Discurs a la Cúria Romana (22 de
desembre de 2005): AAS 98 (2006),
44-45.

7 Cf.AAS 97(2005), 337-352.

8 Cf. Año de la Eucaristía. Sugerencias
y propuestas (14 d’octubre de
2004):L'Osservatore Romano (15
d’octubre de 2004), Suplement.

9 Cf. AAS 95(2003), 433-475. També la
Instrucció de la Congregació per al



Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments,Redemptionis
Sacramentum (25 de març de 2004): 
AAS 96 (2004), 549-601, a la qual Joan
Pau II tenia una gran estima.

10 Per recordar només els principals:
Conc. Ecum. de Trento, Doctrina et
canones de ss. Missae sacrificio,DS
1738-1759; Lleó XIII, Carta enc.Mirae
Caritatis (28 de maig de 1902):ASS
(1903), 115- 136, 115-136; Pius XII,
Carta enc. Mediator Dei (20 de
novembre de 1947): AAS 39 (1947),
521-595; Pau VI, Carta enc.Mysterium
Fidei (3 de setembre de 1965):AAS 57
(1965), 753-774; Joan Pau II, Carta
enc.Ecclesia de Eucharistia (17 abril
2003):AAS 95(2003), 433-475;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments, Instr. 
Eucharisticum mysterium (25 mayo
1967): AAS 59 (1967), 539-573;
Instr.Liturgiam authenticam (28 de
març de 2001):AAS 93 (2001),
685-726.



11Cf. Propositio 1.

12 N. 14:AAS 98 (2006), 229.

13 Catecisme de l’Església Catòlica,
1327.

14 Propositio 16.

15 Homilía en la Misa de toma de
posesión de la Cátedra de Roma (7 de
maig de 2005):AAS 97 (2005), 752.

16 Cf. Propositio 4.

17 De Trinitate, VIII, 8, 12:CCL 50,
287.

18 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 12:AAS 98 (2006),
228.

19 Cf. Propositio 3.

20 Breviari Romà,Himne en l’Ofici de
lectura de la solemnitat del Santíssim
Cos i Sang de Crist.



21 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 13:AAS 98 (2006),
228.

22 Homilía en la explanada de
Marienfeld (21 d’agost de 2005): AAS
97 (2005), 891-892.

23 Cf. Propositio 3.

24 Cf. Missal Romà,Pregària
Eucarística IV.

25 Catequesis XXIII, 7: PG 33, 1114s.

26 Cf.Sobre el sacerdoci, VI, 4: PG 48,
681.

27 Ibíd.,III, 4: PG 48, 642.

28 Propositio 22.

29 Cf.Propositio 42: «Este encuentro
eucarístico se realiza en el Espíritu
Santo que nos transforma y santifica.
Él despierta en el discípulo la decidida
voluntad de anunciar con audacia a
los demás lo que se ha escuchado y



vivido, para acompañarlos al mismo
encuentro con Cristo. De este modo, el
discípulo, enviado por la Iglesia, se
abre a una misión sin fronteras».
Conservem la cita textual en castellà
de l’edició oficial, per no disposar de
la catalana. Així ho hem fet en totes
les Propositio citades a les notes.

30 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Lumen gentium, sobre
l’Església, 3; veure, per exemple, St.
Joan Crisòstom,Catequesis 3,13-19: SC
50,174-177.

31 Joan Pau II, Carta enc.Ecclesia de
Eucharistia (17 d’abril de 2003),
1:AAS 95(2003) 433.

32 Ibíd., 21: AAS 95 (2003), 447.

33 Cf. Joan Pau II, Carta enc. 
Redemptor hominis (4 de març de
1979), 20:AAS 71 (1979), 309-316;
Carta ap. Dominicae Cenae (24 de
febrer de 1980), 4: AAS 72 (1980),
119-121.



34 Cf. Propositio 5.

35 Cf. St. Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 80, a. 4.

36 N. 38:AAS 95 (2003), 458.

37 Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. 
Lumen gentium, sobre l’Església, 23.

38 Congregació per a la Doctrina de
la Fe, CartaCommunionis notio, sobre
alguns aspectes de l’Església com a
comunió (28 de maig de 1992), 11: 
AAS 85 (1993), 844-845.

39 Propositio 5: «El término “católico”
expresa la universalidad que proviene
de la unidad que la Eucaristia, que se
celebra en cada Iglesia, favorece y
edifica. En la Eucaristia, las Iglesias
particulares tienen el papel de hacer
visible en la Iglesia universal su
propia unidad y su diversidad. Esta
relación de amor fraterno deja
entrever la comunión trinitaria. Los
concilios y los sínodos expresan en la



historia este aspecto fraterno de la
Iglesia».

40 Cf.ibíd.

41 Decr.Presbyterorum Ordinis, sobre
el ministeri i vida dels preveres, 5.

42 Cf.Propositio 14.

43 Const. dogm. Lumen gentium,
sobre l’Església, 1.

44 De Orat. Dom., 23: PL 4, 553.

45 Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Lumen gentium, sobre
l’Església, 48; cf. tambiénibíd., 9.

46 Cf.Propositio 13.

47 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre
l’Església, 7.

48 Cf.ibíd., 11; Conc. Ecum. Vat. II,
Decr.Ad gentes, sobre l’activitat
missionera de l’Església, 9.13.



49 Cf. Joan Pau II, Carta ap.Dominicae
Cenae (24 de febrer de 1980), 7:AAS
72 (1980), 124-127; Conc. Ecum. Vat.
II, Decr.Presbyterorum Ordinis, sobre
el ministeri i vida dels preveres, 5.

50 Cf.Codi dels Cànons de les Esglésies
Orientals, can. 710.

51 Cf.Ritu de la iniciació cristiana dels
adults, Introd. gen., nn. 34-36.

52 Cf. Ritu del Baptisme dels nens,
Introd. nn. 18-19.

53 Cf.Propositio 15.

54 Cf.Propositio 7. Joan Pau II, Carta
enc.Ecclesia de Eucharistia (17 d’abril
de 2003), 36: AAS 95 (2003), 457-458.

55 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodalReconciliatio et
paenitentia (2 de desembre de 1984),
18: AAS 77 (1985), 224-228.

56 Cf.Catecisme de l’Església Catòlica,
1385.



57 Sobre això, hom pot pensar en
elConfiteor o en les paraules del
sacerdot i de l’assemblea abans
d’acostar-se a l’altar: «Senyo,r no sóc
digne que entris a casa meva; digueu-
ho només de paraula, i serà salva la
meva ànima». La litúrgia preveu
justament algunes oracions molt
belles per al sacerdot, transmeses per
la tradició i que li recorden la
necessitat de ser perdonat, com per
exemple, les que es pronuncien en
veu baixa abans de convidar els
fidels a la comunió sacramental:
«Deslliura’m, per la recepció del teu
Cos i la teva Sang, de totes les meves
culpes i de tot mal. Concedeix-me
complir sempre els teus manaments i
no permetis que mai no em separi de
tu ».

58 Cf. St. Joan Damascè,Sobre la recta
fe, IV, 9: PG 94, 1124C; St. Gregori
Naciancè,Discurso 39, 17: PG 36,
356A; Conc. Ecum. de Trento, 



Doctrina de sacramento paenitentiae,
cap. 2:DS 1672.

59 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm.Lumen gentium, sobre
l’Església, 11; Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodalReconciliatio et
paenitentia (2 de desembre de 1984),
30:AAS 77 (1985), 256-257.

60 Cf. Propositio 7.

61 Cf. Joan Pau II, Motu
proprioMisericordia Dei (7 d’abril de
2002):AAS 94 (2002), 452-459.

62 Juntament amb els Pares sinodals,
recordo que les celebracions
penitencials no sacramentals,
esmentades en el ritual del
sagrament de la Reconciliació, poden
ser útils per a augmentar l’esperit de
conversió i de comunió en les
comunitats cristianes, preparant així
els cors a la celebració del
sagrament: cf. Propositio 7.



63 Cf. Codi de Dret Canònic, can. 508.

64 Pau VI, Const. ap. Indulgentiarum
doctrina (1 de gener de
1967),Normae, n. 1: AAS 59 (1967), 21.

65 Ibíd., 9:AAS 59 (1967), 18-19.

66 Cf.Catecisme de l’Església Catòlica,
1499-1531.

67 Ibíd., 1524.

68 Cf. Propositio 44.

69 Cf. Sínode dels Bisbes, II
Assemblea General, Document sobre
el sacerdoci ministerialUltimis
temporibus (30 de novembre de
1971):AAS 63 (1971), 898-942.

70 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodalPastores dabo vobis (25 de
març de 1992), 42-69: AAS 84 (1992),
729-778.

71 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Lumen gentium, sobre



l’Església, 10; Congregació per a la
Doctrina de la Fe, Carta sobre
algunes qüestions referents al
ministre de la Eucaristia Sacerdotium
ministeriale (6 agosto 1983):AAS 75
(1983), 1001-1009.

72 Catecisme de l’Església Catòlica,
1548.

73 Ibíd., 1552.

74 Cf. In Iohannis Evangelium
Tractatus 123, 5:PL 35, 1967.

75 Cf.Propositio 11.

76 Cf. Decr.Presbyterorum Ordinis,
sobre el ministeri i vida dels
preveres, 16.

77 Cf. Joan XXIII, Carta enc.Sacerdotii
nostri primordia (1 d’agost de 1959): 
AAS 51 (1959), 545-579; Pau VI, Carta
enc.Sacerdotalis coelibatus (24 de
juny de 1967):AAS 59 (1967), 657-697;
Joan Pau II, Exhort. ap.



postsinodalPastores dabo vobis (25 de
març de 1992), 29: AAS 84 (1992),
703-705; Benet XVI,Discurs a la Cúria
Romana (22 de desembre de 2006): 
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
española (29 de desembre de 2006),
p. 7.

78 Cf.Propositio 11.

79 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Optatam totius, sobre la formació
sacerdotal, 6; Códi de Dret Canònic,
can. 241, § 1 y can. 1029; Codi dels
Cànons de les Esglésies Orientals, can.
342, § 1 y can. 758; Joan Pau II,
Exhort. ap. postsinodalPastores dabo
vobis (25 de març de 1992)
11.34.50:AAS 84 (1992), 673-675;
712-714; 746-748; Congregació per al
Clergat, Directori per al ministerio i
la vida dels preveresDives Ecclesiae
(31 de març de 1994), 58: LEV, 1994,
pp. 56-58; Congregació per a
l’Educació Catòlica, Instrucció sobre
els criteris de discernimient



vocacional sobre les persones amb
tendències homosexuals de cara a la
seva admissió al Seminario y a les
Ordes sagrades (4 de novembre de
2005):AAS 97 (2005), 1007-1013.

80 Cf. Propositio 12; Joan Pau II,
Exhort. ap. postsinodalPastores dabo
vobis (25 de març de 1992) 41: AAS 84
(1992), 726-729.

81 Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. 
Lumen gentium, sobre l’Església, 29.

82 Cf.Propositio 38.

83 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Familiaris consortio (22
de novembre de 1981), 57: AAS 74
(1982), 149-150.

84 Carta ap.Mulieris dignitatem (15
d’agost de 1988), 26: AAS 80 (1988),
1715-1716.

85 Catecisme de l’Església Catòlica,
1617.



86 Cf. Propositio 8.

87 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre
l’Església, 11.

88 Cf. Propositio 8.

89 Cf. Joan Pau II, Carta ap.Mulieris
dignitatem (15 agosto 1988): AAS 80
(1988), 1653-1729; Congregació per a
la Doctrina de la Fe, Carta als Bisbes
de l’Església Catòlica sobre la
col·laboració de l’hombe i de la dona
en l’Església i en el món (31 de maig
de 2004): AAS 96 (2004), 671-687.

90 Cf. Propositio 9.

91 Cf.Catecisme de l’Església Catòlica,
1640.

92 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodalFamiliaris consortio (22
de novembre de 1981), 84:AAS 74
(1982), 184-186; Congregació per a la
Doctrina de la Fe, Carta als Bisbes de



l’Església Catòlica sobre la recepció
de la comunió eucarística per part
dels fidels divorciats i tornats a casar
Annus Internationalis Familiae (14 de
setembre de 1994): AAS 86 (1994),
974-979.

93 Cf. Consell Pontifici per als Textos
Legislatius, Instrucció sobre les
normes que s’han d’observar als
tribunals eclesiàstics en les causes
matrimonials Dignitas connubii (25
de gener de 2005), Ciutat del Vaticà,
2005.

94 Cf.Propositio 40.

95 Discurso al Tribunal de la Rota
Romana con ocasión de la
inauguración del año judicial (28 de
gener de 2006): AAS 98 (2006), 138.

96 Cf.Propositio 40.

97 Cf.ibíd.

98 Cf.ibíd.



99 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre
l’Església, 48.

100 Cf. Propositio 3.

101 Sobre aquest propòsit, voldria
recordar les paraules plenes
d’esperança y consol de laPregària
eucarística II: «Recordeu-vos també
dels nostres germans que moriren en
l’esperança de la resurrecció, i de tots
els difunts que descansen en el si de
la vostra misericòrdia. Admeteu-los a
contemplar la llum de la vostra
mirada».

102 Cf. Homilia (8 de desembre de
2005): AAS 98 (2006), 15-16.

103 Const. dogm. Lumen gentium,
sobre l’Església, 58.

104 Propositio 4.



105 Relatio post disceptationem, 4: 
L'Osservatore Romano (14 d’octubre
de 2005), p. 5.

106 Cf.Serm. 1, 7; 11, 10; 22, 7; 29, 76: 
Sermones dominicales ad fidem
codicum nunc denuo editi,
Grottaferrata, 1977, pp.135, 209 s.,
292 s., 337; Benet XVI,Mensaje a los
Movimientos Eclesiales y a las Nuevas
Comunidades (22 mayo 2006):AAS 98
(2006), 463.

107 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past.Gaudium et spes, sobre l’Església
en el món actual, 22.

108 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Dei Verbum, sobre la divina
revelació, 2.4.

109 Propositio 33.

110 Sermo 227, 1:PL 38, 1099.

111 St. Agustí,In Iohannis Evangelium
Tractatus, 21, 8:PL 35, 1568.



112 Ibíd., 28,1:PL 35, 1622.

113 Cf. Propositio 30. La santa Missa
que l’Església celebra durant la
sermana, i a la que es convida als
fidels a participar, també té el seu
paradigma en el dia del Senyor, el dia
de la resurrecció del Crist; Propositio
43.

114 Cf. Propositio 2.

115 Cf.Propositio 25.

116 Cf.Propositio 19. La Propositio 25
especifica: «Una auténtica acción
litúrgica expresa la sacralidad del
Misterio eucarístico. Ésta debería
reflejarse en las palabras y las
acciones del sacerdote celebrante
mientras intercede ante Dios, tanto
con los fieles como por ellos».

117 Ordenació General del Missal
Romà, 22; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 41;



Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
Instr.Redemptionis Sacramentum (25
de març de 2004), 19-25:AAS 96
(2004), 555-557.

118 Cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Decr.Christus Dominus, sobre la
funció pastoral dels bisbes, 14; Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada litúrgia, 41.

119 Ordenació General del Missal
Romà, 22.

120 Cf.ibíd.

121 Cf.Propositio 25.

122 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada litúrgia, 112-130.

123 Cf.Propositio 27.

124 Cf.ibíd.



125 Pel que fa referència a aquests
aspectes, cal atenir-se fidelment a
allò establert en l’Ordenació General
del Missal Romà, 319-351.

126 Cf. Ordenació General del Missal
Romà, 39-41; Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada litúrgia, 112-118.

127 Sermo 34, 1:PL 38, 210.

128 Cf.Propositio 25: «Como todas las
expresiones artísticas, también el
canto debe armonizarse íntimamente
con la liturgia y contribuir
eficazmente a su finalidad, es decir, ha
de expresar la fe, la oración, la
admiración y el amor a Jesús presente
en la Eucaristia».

129 Cf.Propositio 29.

130 Cf.Propositio 36.

131 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la



sagrada liturgia, 116;Ordenació
General del Missal Romà, 41.

132 Ordenació General del Missal
Romà, 28; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const.Sacrosanctum Concilium, sobre
la sagrada liturgia, 56; Sagrada
Congregación de Ritos,
Instr.Eucharisticum Mysterium (25 de
maig de 1967), 3:AAS 57 (1967),
540-543.

133 Cf.Propositio 18.

134 Ibíd.

135 Ordenació General del Missal
Romà, 29.

136 Cf. Joan Pau II, Carta. enc.Fides et
ratio (14 de setembre de 1998), 13: 
AAS 91 (1999), 15-16.

137 S. Jerónimo, Comm. in Is., 
Prol.:PL 24, 17; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. dogm. Dei Verbum, sobre la
divina revelació, 25.



138 Cf. Propositio 31.

139 Cf.Ordenació General del Missal
Romà, 29; Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada litúrgia, 7.33.52.

140 Propositio 19.

141 Cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const.Sacrosanctum Concilium, sobre
la sagrada litúrgia, 52.

142 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Dei Verbum, sobre la divina
revelació, 21.

143 Amb aquesta finalitat, el Sínode
ha exhortat a elaborar elements
pastorals basats en el leccionari
trienal, que ajudin a unir
intrínsecament la proclamació de les
lectures previstes amb la doctrina de
la fe: cf. Propositio 19.

144 Cf.Propositio 20.



145 Ordenació General del Missal
Romà, 78.

146 Cf.ibíd. 78-79.

147 Cf.Propositio 22.

148 Ordenació General del Missal
Romà, 79d.

149 Ibíd. 79c.

150 Tenint en compte costums
antigues i venerables, així com els
desitjos manifestats pels Pares
sinodals, he demanat als Dicasteris
competents que estudiïn la
possibilitat de col·locar el ritu de la
pau en un altre moment, per
exemple, abans de la presentació de
les ofrenes. Pel que fa a la resta,
aquesta opció recordaria de manera
significativa l’amonestació del
Senyor sobre la necessitat de la
reconciliació abans de presentar
qualsevol ofrena a Déu (cf. Mt 5,23
s.): cf.Propositio 23.



151 Cf. Congregació per al Culte Diví i
la Disciplina dels Sagraments, Instr. 
Redemptionis Sacramentum (25
marzo 2004), 80-96:AAS 96 (2004),
574-577.

152 Cf.Propositio 34.

153 Cf.Propositio 35.

154 Cf.Propositio 24.

155 Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada litúrgia,
14-20; 30 s.; 48 s.; Congregació per al
Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments, Instr.Redemptionis
Sacramentum (25 de març de 2004),
36-42: AAS 96 (2004), 561-564.

156 N. 48.

157 Ibíd.

158 Cf. Congregació per al Clergat i
altres Dicasteris de la Cúria Romana,
Instr. Algunes qüestions sobre la
col·laboració dels fidels laics en el



sagrat ministeri dels sacerdots, 
Ecclesiae de mysterio (15 d’agost de
1997):AAS 89 (1997), 852-877.

159 Cf.Propositio 33.

160 Ordenació General del Missal
Romà, 92.

161 Cf.ibíd., 94.

162 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, sobre
l’apostolat dels laics, 24;Ordenació
General del Missal Romà, nn. 95-111;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
Instr.Redemptionis Sacramentum (25
de març de 2004), 43-47:AAS 96
(2004), 564-566;Propositio 33: «Se han
de introducir estos ministerios de
acuerdo con un mandato específico y
las exigencias reales de la comunidad
que celebra. Las personas encargadas
de estos servicios litúrgicos laicales
han de ser elegidas con mucha
atención, bien preparadas y



acompañadas con una formación
permanente. Su nombramiento ha de
ser temporal. Dichas personas deben
ser conocidas por la comunidad y
recibir de ella el debido
reconocimiento».

163 Cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const.Sacrosanctum Concilium, sobre
la sagrada litúrgia, 37-42.

164 Cf. nn. 386-399.

165 AAS 87 (1995), 288-314.

166 Cf. Exhort. ap.
postsinodalEcclesia in Africa (14 de
setembre de 1995), 55-71; Exhort. ap.
postsinodalEcclesia in America (22 de
gener de 1999), 16.40.64.70-72: AAS
91 (1999), 752-753; 775-776; 799;
805-809; Exhort. ap. postsinodal 
Ecclesia in Asia (6 de novembre de
1999), 21s.:AAS 92 (2000), 482-487;
Exhort. ap. postsinodalEcclesia in
Oceania (22 de novembre de 2001),
16: AAS 94 (2002), 382- 384; Exhort.



ap. postsinodalEcclesia in Europa (28
de juny de 2003), 58- 60:AAS 95
(2003), 685-686.

167 Cf.Propositio 26.

168 Cf.Propositio 35; Conc. Ecum. Vat.
II, Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada litúrgia, 11.

169 Cf.Catecisme de l’Església
Catòlica, 1388; Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada litúrgia, 55.

170 Cf. Carta enc.Ecclesia de
Eucharistia (17 d’abril de 2003),
34:AAS 95 (2003), 456.

171 Així, per exemple, St. Tomàs
d’Aquino, Summa Theologiae, III, q.
80, a. 1,2; Sta. Teresa de Jesús,Camino
de perfección, cap. 35. La doctrina ha
estat confirmada amb autoritat pel
Concili de Trento, sess. XIII, c. VIII.



172 Cf. Joan Pau II, Carta enc. Ut
unum sint (25 de maig de 1995),
8:AAS 87 (1995), 925-926.

173 Cf.Propositio 41; Conc. Ecum. Vat.
II, Decr. Unitatis redintegratio, sobre
l’ecumenisme, 8,15; Joan Pau II, Carta
enc.Ut unum sint (25 mayo 1995), 46: 
AAS 87 (1995), 948; Carta enc.Ecclesia
de Eucharistia (17 abril 2003),
45-46:AAS 95 (2003), 463- 464;Codi de
Dret Canònic, can. 844 §§ 3-4;Codi
dels Cànons de les Esglésies Orientals,
can. 671 §§ 3-4; Consell Pontifici per a
la Unitat dels Cristians, Directoire
pour l'application des principes et des
normes sur l'œcuménisme (25 de
març de 1993), 125, 129-131: AAS 85
(1993), 1087, 1088-1089.

174 Cf. nn. 1398-1401.

175 Cf. n. 293.

176 Cf. Consell Pontifici de les
Comunicacions Socials, Instr. past.
sobre les Comunicacions Socials en el



20e aniversari de la «Communio et
progressio»,Aetatis novae (22 de
febrer de 1992): AAS 84 (1992),
447-468.

177 Cf.Propositio 29.

178 Cf.Propositio 44.

179 Cf.Propositio 48.

180 Aquest coneixement també es
pot adquirir en els anys de formació
dels candidats al sacerdoci en el
seminari mitjançant iniciatives
apropiades: cf.Propositio 45.

181 Cf.Propositio 37.

182 Cf. Const.Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada litúrgia,
36 y 54.

183 Propositio 36.

184 Cf.ibíd.

185 Cf.Propositio 32.



186 Cf.Propositio 14.

187 Propositio 19.

188 Cf.Propositio 14.

189 Cf.Homilía en las primeras
Vísperas de Pentecostés (3 de juny de
2006):AAS 98 (2006), 509.

190 Cf.Propositio 34.

191 Enarrationes in Psalmos 98,9 CCL
XXXIX 1385; cf. Discurso a la Curia
Romana (22 de desembre de
2005):AAS 98 (2006), 44-45.

192 Cf. Propositio 6.

193 Discurso a la Curia Romana (22
de desembre de 2005):AAS 98 (2006),
45.

194 Cf.Propositio 6; Congregació per
al Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments, Directorio sobre la
piedad popular y liturgia (17 de
desembre de 2001), nn. 164-165,



Ciutat del Vaticà 2002; Sagrada
Congregació de Ritus,
Instr.Eucharisticum Mysterium (25 de
maig de 1967): AAS 57 (1967),
539-573.

195 Cf. Relatio post disceptationem,
11: L'Osservatore Romano (14
d’octubre de 2005), p. 5.

196 Cf.Propositio 28.

197 Cf. n. 314.

198 VII, 10, 16:PL 32, 742.

199 Homilía en la Explanada de
Marienfeld, (21 d’agosto de 2005):AAS
97 (2005), 892; cf.Homilía en la Vigilia
de Pentecostés (3 de juny de
2006):AAS 98 (2006), 505.

200Cf.Relatio post disceptationem,
6,47: L'Osservatore Romano (14
d’octubre de 2005), pp. 5. 6;Propositio
43.

201 De civitate Dei, X, 6:PL 41, 284.



202 Cf.Catecisme de l’Església
Catòlica, 1368.

203 Cf. St. Ireneu, Contra las herejías
IV, 20, 7: PG 7, 1037.

204 A los Magnesios, 9,1-2:PG 5, 670.

205 Cf.I Apología 67, 1-6; 66:PG 6, 430
s. 427. 430.

206 Cf.Propositio 30.

207 Cf. AAS 90 (1998), 713-766.

208 Propositio 30.

209 Homilía (19 de març de
2006):AAS 98 (2006), 324.

210 Assenyala a aquest respecte el 
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 258: «El descanso abre el
hombre, sujeto a la necesidad del
trabajo, la perspectiva de una libertad
más plena, la del Sábado eterno (cf.
Hb 4,9-10). El descanso permite a los
hombres recordar y revivir las obras



de Dios, desde la Creación hasta la
Redención, reconocerse a sí mismos
como obra suya (cf. Ef 2,10), y dar
gracias por su vida y su subsistencia a
Él, que de ellas es el Autor».

211 Cf.Propositio 10.

212 Cf. ibíd..

213 Cf. Discurso a los obispos de la
conferencia episcopal de Canadá –
Quebec en visita ad limina
Apostolorum (11 de maig de
2006):L'Osservatore Romano (12 de
maig de 2006), p. 5.

214 N. 10:AAS 71(1979), 414-415.

215 Audiencia general del 29 marzo
2006: L'Osservatore Romano, ed. en
lengua española (31 de març de
2006), p. 16.

216 Propositio 39.



217 Cf. Relatio post disceptationem,
30: L'Osservatore Romano (14
d’octubre de 2005), p. 6.

218 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Lumen gentium sobre
l’Església, 39-42.

219 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Christifideles laici (30 de
desembre de 1988), 14.16:AAS 81
(1989), 409-413; 416-418.

220 Cf.Propositio 39.

221 Cf.ibíd.

222 Pontifical Romà. Ordenació del
Bisbe, del prevere i del diaca, Ritu de
l’ordenació del prevere, n. 150.

223 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
de març de 1992),19-33; 70-81:AAS 84
(1992), 686-712; 778-800.

224 Propositio 38.



225 Propositio 39. Cf. Joan Pau II,
Exhort. ap. postsinodalVita
consecrata (25 de març de 1996), 95: 
AAS 88 (1996), 470-471.

226 Codi de Dret Canònic, can. 663, §
1.

227 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Vita consecrata (25 de
març de 1996), 34: AAS 88 (1996),
407-408.

228 Carta enc.Veritatis splendor (6
d’agost de 1993), 107: AAS 85 (1993),
1216-1217.

229 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 14:AAS 98 (2006),
229.

230 Cf. Joan Pau II, Carta
enc.Evangelium vitae (25 de març de
1995): AAS 87 (1995), 401-522; Benet
XVI,Discurso a un congreso
organizado por la Academia



Pontificia para la vida (27 de febrer
de 2006):AAS 98 (2006), 264-265.

231 Cf. Congregació per a la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal acerca de
algunas cuestiones con respecto al
comportamiento de los católicos en la
vida política (24 de novembre de
2002):AAS 95 (2004), 359-370.

232 Cf.Propositio 46.

233 AAS (2005), 711.

234 Propositio 42.

235 Cf.Martirio de Policarpo, XV, 1: 
PG 5, 1039. 1042.

236 A los Romanos, IV,1:PG 5, 690.

237 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium sobre
l’Església, 42.

238 Cf.Propositio 42; Congregació per
a la Doctrina de la Fe, Decl. sobre la
unicitat i la universalitat salvífica de



Jesucrist i de l’EsglésiaDominus Iesus
(6 d’agost de 2000), 13-15:AAS 92
(2000), 754-755.

239 Cf.Propositio 42.

240 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 18:AAS 98 (2006),
232.

241 Ibíd., n. 14.

242 Durant l’assemblea sinodal hem
escoltat commosos testimonis molt
significatius sobre l’eficàcia del
sagrament en l’obra de pacificació.
Sobre això s’afirma en laPropositio
49: «Gracias a las celebraciones
eucarísticas, pueblos en conflicto se
han podido reunir alrededor de la
Palabra de Dios, escuchar su anuncio
profético de reconciliación a través
del perdón gratuito, recibir la gracia
de la conversión que permite la
comunión en el mismo pan y en el
mismo cáliz».



243 Cf.Propositio 48.

244 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 28:AAS 98 (2006),
239.

245 Propositio 48.

246 Discurso al Cuerpo Diplomático
acreditado ante la Santa Sede (9 de
gener de 2006), 28:AAS 98 (2006), 127.

247 Ibíd.

248 Cf.Propositio 48. Sobre això és
molt útil el Compendi de la doctrina
social de l’Església.

249 Cf.Propositio 43.

250 Cf.Propositio 47.

251 Cf.Propositio 17.

252 Acta SS. Saturnini, Dativi et
aliorum plurimorum martyrum in
Africa, 7. 9. 10:PL 8, 707.709-710.



253 Cf. Carta enc.Ecclesia de
Eucharistia (17 d’abril de 2003),
53:AAS 95 (2003), 469.

254 Pregària Eucarística I (Canon
Romà).

255 Propositio 50.

256 Cf. Homilía (8 de desembre de
2005):AAS 98 (2006), 15

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/sacramentum-
caritatis/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/ca-es/article/sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/ca-es/article/sacramentum-caritatis/

	'Sacramentum Caritatis'

