opusdei.org

Tema 40. Pare
nostre, qque esteu en
el cel

Amb el parenostre, Jesucrist ens
ensenya a adrecar-nos a Déu
com a Pare. Es la pregaria filial
per excel-lencia.

30/11/2010

1. Jesus ens ensenya a adrecar-nos
a Déu com a Pare

Amb el parenostre, Jesucrist ens
ensenya a adrecar-nos a Déu com a
Pare: «Pregar al Pare és entrar en el
seu misteri, tal com Ell és, i tal com el



Fill ens I’ha revelat: “L’expressio Déu
Pare no havia estat revelada mai a
ningu. Quan el mateix Moises va
preguntar a Déu qui era, va sentir un
altre nom. A nosaltres, aquest nom
ens ha estat revelat en el Fill, ja que
aquest nom implica el nom nou de
Pare” (Tertulia, De oratione

3)» (Catecisme 2779).

En ensenyar el parenostre, Jesus
també descobreix als seus deixebles
que participen de la seva condicio de
Fill: «Mitjancant la revelacio
d’aquesta oracio, els deixebles
descobreixen que tenen una
participacio especial en la filiacio
divina, de la qual sant Joan dira en el
“Proleg” del seu Evangeli: “A tots els
qui ’han rebut [és a dir, tots els qui
han acollit el Verb fet carn], als qui
creuen en el seu nom, els ha concedit
de ser fills de Déu” (Jn 1,12). Per aixo,
amb rao resen, segons ’ensenyament
de Crist, Pare nostre.»[1]



Jesucrist sempre distingeix entre
«Pare meu» i «Pare vostre» (cf. Jn
20,17). De fet, quan prega no diu mai
«Pare nostre». Aix0 mostra que la
seva relacio amb Déu és totalment
singular: és una relacio sevaide
ningu més. Amb l’oracio del
parenostre, Jesus vol fer conscients
els seus deixebles de la seva condicio
de fills de Déu, indicant alhora la
diferéncia que hi ha entre la seva
filiacié natural i la nostra filiacio
divina adoptiva, que hem rebut com
un do gratuit de Déu.

L’oracio del cristia és I’oracié d’un fill
de Déu que es dirigeix al seu Pare
Déu amb confianca filial, la qual
«s’expressa en les liturgies d’Orient i
d’Occident per la bella expressio
tipicament cristiana: parrhesia,
senzillesa sense doblecs, confianca
filial, seguretat joiosa, audacia humil,
certesa de ser estimat (cf. Ef 3,12; He
3,6; 4,16; 10,19; 1Jn 2,28; 3,21;

5,14)» (Catecisme 2778).



Originariament el vocable parrhesia
indica el privilegi de la llibertat de
paraula del ciutada grec en les
assemblees populars, i els pares de
I’Església el van adoptar per
expressar el comportament filial del
cristia davant el seu Pare Déu.

2. Filiacio divina i fraternitat
cristiana

En anomenar Déu com a Pare nostre,
reconeixem que la filiacio divina ens
uneix a Crist, «el primer d’una
multitud de germans» (Rm 8,29), per
mitja d’'una auténtica fraternitat
sobrenatural. I’Església és aquesta
nova comunio entre Déu i els homes
(cf. Catecisme 2790).

Per aixo la santedat cristiana, tot i
ser personal i individual, no és mai
individualista o egocentrica: «Si
resem en veritat el Parenostre,
sortim de l'individualisme, ja que
I’amor que acollim ens n’allibera. El
“nostre” del comencament de la



Pregaria del Senyor, com el
“nosaltres” de les quatre ultimes
peticions, no és exclusiu de ningu.
Per dir-lo de veritat (cf. Mt 5,23-24;
6,14-16), les nostres divisions i
oposicions han de ser

superades» (Catecisme 2792).

La fraternitat que estableix la filiacio
divina s’estén també a tots els homes,
perque d’alguna manera tots son fills
de Déu —criatures seves— i son
cridats a la santedat: «No hi ha més
que una raca a la terra: la raca dels
fills de Déu.»[2] Per aixo0, el cristia ha
de sentir-se solidari en la tasca de
conduir tota la humanitat cap a Déu.

La filiacio divina ens impulsa a
I’apostolat, que és una manifestacio
necessaria de filiacio i fraternitat:
«Pensa en els altres —abans que res,
en aquells qui son al teu costat— com
en allo que son: fills de Déu, amb tota
la dignitat d’aquest titol meravellds.
Hem de portar-nos com a fills de Déu



amb els fills de Déu: el nostre amor
ha d’ésser un amor sacrificat, diari,
fet de mil detalls de comprensio, de
sacrifici silencids, de donacio que no
es nota.»[3]

3. El sentit de la filiaci6 divina com
a fonament de la vida espiritual

Quan es viu amb intensitat la filiacio
divina, arriba a ser «una actitud
profunda de I’anima, que acaba per
informar l’existéncia sencera: es
troba present en tots els pensaments,
en tots els desigs, en tots els afectes».
[4] Es una realitat per viure sempre,
no nomes en circumstancies
particulars de la vida: «No podem ser
fills de Déu només a estones, encara
que hi hagi alguns moments
especialment dedicats a considerar-
ho, a penetrar-nos d’aquest sentit de
la nostra filiacio divina, que és el
moll de la pietat.»[5]

Sant Josepmaria ensenya que el
sentit o la consciéncia viscuda de la



filiacio divina «és el fonament de
I’esperit de I’Opus Dei. Tots els homes
son fills de Déu. Pero un fill pot
reaccionar, davant el seu pare, de
moltes maneres. Cal esforgar-se a
ésser uns fills que procuren adonar-
se que el Senyor, en estimar-nos com
a fills, ha fet que visquem a casa
seva, enmig d’aquest mon, que
siguem de la seva familia, que allo
que és seu €s nostre i que el que és
nostre és seu, que tinguem aquesta
familiaritat i confianca en Ell que ens
fa demanar, com el nen petit, la
Hluna!»[6]

L’alegria cristiana enfonsa les seves
arrels en el sentit de la filiacio
divina: «I’alegria és consequencia
necessaria de la filiaci6é divina, de
saber-nos estimats amb predileccio
pel nostre Pare Déu, que ens acull,
ens ajuda i ens perdona.»[7] En la
predicacio de sant Josepmaria es
reflecteix molt sovint que la seva
alegria brollava de la consideracio



d’aquesta realitat: «Per motius que
no vénen al cas —pero que bé coneix
Jesus, que ens presideix des del
Sagrari—, la vida m’ha emmenat a
saber-me especialment fill de Déu, i
he assaborit I’alegria de ficar-me al
cor del meu Pare, per rectificar, per
purificar-me, per servir-lo, per
comprendre i disculpar tothom, a
forca de 'amor seu i de la humiliacio
meva. [...] Alllarg dels anys, he
intentat recolzar-me sense
defallences en aquesta joiosa
realitat.»[8]

Una de les quiestions més delicades
que ’home es planteja quan medita
sobre la filiacid divina és el problema
del mal. Molts no encerten a
congeniar ’experiencia del mal al
mon amb la certesa de fe de la
infinita bondat divina. No obstant
aixo, els sants ensenyen que s’ha de
considerar com un bé tot el que
passa en la vida humana, perque han
compres pregonament la relacio



entre la filiacio divina i la santa creu.
Es el que expressen, per exemple,
unes paraules de sant Tomas Moro a
la seva filla gran, quan estava
empresonat de la Torre de Londres:
«Filla meva estimada, no es pertorbi
mai la teva anima per qualsevol cosa
que pugui passar en aquest mon. Res
no pot passar sind el que Déu vol. I jo
estic molt segur que sigui el que
sigui, per molt dolent que sembli,
sera de veritat el més bo.»[9] I el
mateix ensenya sant Josepmaria en
relacié amb situacions menys
dramatiques, pero en qué una anima
cristiana pot passar-ho malament i
desconcertar-se: «Penes?,
scontradiccions per aquell succés o
I’altre?... ¢No veus que ho vol el teu
Pare-Déu..., i Ell és bo..., 1 Ell t’estima
—ia tu sol!— més que totes les mares
del mon juntes poden estimar els
seus fills?»[10]

Per sant Josepmaria, la filiaci6 divina
no és una realitat edulcorada, aliena



al patiment i al dolor. Per contra,
afirma que aquesta realitat esta
intrinsecament lligada a la creu,
present de manera inevitable en tots
els qui vulguin seguir Crist de prop:
«A T’hort Jesus ora: Pater mi (Mt
26,39), Abba, Pater! (Mc 14,36). Déu
és el meu Pare, encara que m’envii
sofriment. M’estima amb tendresa,
tot i que em fereixi. Jesus pateix per
complir la Voluntat del Pare... I jo,
que també vull complir la Santissima
Voluntat de Déu, seguint els passos
del Mestre, ;em podré queixar, si per
company de cami em trobo el
sofriment? Aix0 constituira un senyal
cert de la meva filiacio, perqué em
tracta com ho fa amb el seu Divi Fill.
I, llavors, com Ell, podré gemegar i
plorar tot sol en el meu Getsemant,
per bé que postrat per terra,
reconeixent el meu no-res, s’elevara
fins al Senyor un crit sortit del més
intim de la meva anima: Pater mi,
Abba, Pater-..., fiat!»[11]



Una altra consequencia important
del sentit de la filiacié divina és
I’abando filial a les mans de Déu, que
no es deu tant a la lluita ascetica
personal —encara que se la
pressuposa— com a deixar-se menar
per Déu: per aixo es parla d’abando.
Es tracta d’'un abando actiu, lliure i
conscient per part del fill. Aquesta
actitud ha originat una manera
concreta de viure la filiacid divina —
que no és I'unica, ni és el cami
obligatori per a tothom—,
anomenada «infancia espiritual»:
consisteix a reconeixer-se no nomes
fill, sino fill petit, un nen molt
necessitat davant Déu. Aixi ho
expressa sant Francesc de Sales: «“Si
no torneu a ser com els infants, no
entrareu pas al Regne del cel” (Mt
18,3). Mentre el nen és petito, es
conserva en una gran senzillesa;
coneix només la seva mare; té un sol
amor, la mare; una unica aspiracio,
la falda de la mare; no vol res meés
que recolzar-se en un descans tan



amable. ’anima perfectament
senzilla només té un amor, Déu, i en
aquest amor unic, una sola aspiracio:
reposar al pit del Pare celestial i aqui
establir el seu descans, com a fill
amoros, deixant completament
qualsevol ansia a ell, no mirant cap
altra cosa siné romandre en aquesta
santa confianc¢a.»[12] Sant
Josepmaria també aconsellava
recorrer el cami de la infancia
espiritual: «Essent infants no tindreu
penes: els nens s’obliden de seguida
dels disgustos per a retornar als seus
jocs ordinaris. —Per aixo, amb
I’abandonament, mai no us haureu
de capficar, perque reposareu en el
Pare.»[13]

4. Les set peticions del parenostre

En la pregaria del Senyor, a la
invocacio inicial «Pare nostre, que
esteu en el cel» segueixen set
peticions. «Les tres primeres
peticions tenen per objecte la Gloria



del Pare: la santificacio del nom, la
vinguda del Regne i el compliment de
la voluntat divina. Les altres quatre li
presenten els nostres desigs:
aquestes peticions es refereixen a la
nostra vida a fi d’alimentar-la o
guarir-la del pecat i es relacionen
amb el nostre combat per la victoria
del Bé sobre el Mal» (Catecisme
2857).

El parenostre és el model de
qualsevol pregaria, com ensenya sant
Tomas d’Aquino: «La pregaria
dominical és la més perfecta de les
oracions... No només hi demanem tot
el que podem desitjar amb rectitud,
sino, a més, segons l'ordre en que
convé desitjar-ho. De manera que
aquesta oracio no nomeés ens
ensenya a demanar, siné que també
forma tota la nostra afectivitat.»[14]

Primera peticio: «Sigui santificat el
vostre nom»



Cap criatura no pot augmentar la
santedat de Déu. Per aixo, «el terme
“santificar” s’ha d’entendre aqui no
en primer lloc en el seu sentit
causatiu (només Déu santifica, fa
sant), sin6 sobretot en un sentit
valoratiu: reconéixer com a sant,
tractar d’'una manera santa. [...] Des
de la primera peticio al nostre Pare,
estem submergits en el misteri intim
de la seva Divinitat i en el drama de
la salvacio de la nostra humanitat.
Demanar-li que el seu nom sigui
santificat ens implica en “el designi
benevol que Ell va formar per
endavant” perqueé “siguem sants i
immaculats en la seva Preséncia, en
I’amor” (cf. Ef 1,9.4)» (Catecisme
2807). Aixi doncs, I’exigéncia de la
primera peticio és que la santedat
divina resplendeixi i augmenti en les
nostres vides: «Qui podria santificar
Déu ja que ell santifica? Inspirant-
nos en aquestes paraules “Sigueu
sants davant meu, perque jo, el
Senyor, soc sant” (Lv 20,26),



demanem que, santificats pel
baptisme, perseverem en el que hem
comengcat a ser. I ho demanem cada
dia perque faltem diariament i hem
de purificar els nostres pecats per
una santificacid incessant...
Recorrem, per tant, a la pregaria per
tal que aquesta santedat romangui
en nosaltres.»[15]

Segona peticio: «Vingui a nosaltres el
vostre regne»

La segona peticio expressa
I’esperanca que arribi un temps nou
en que Déu sigui reconegut per
tothom com el rei que omplira de
beneficis els seus subdits: «Aquesta
peticio és el “Marana tha”, el crit de
I’Esperit i de I’Esposa: “Veniu, Senyor
Jesus” (Ap 22,20). [...] En la pregaria
del Senyor es tracta principalment de
la vinguda final del Regne de Déu pel
retorn del Crist (cf. Tt

2,13)» (Catecisme 2817-2818). D’altra
banda, el regne de Déu ja s’ha incoat



en aquest mon amb la primera
vinguda de Crist i 'enviament de
I’Esperit Sant: «“El Regne de Déu és
justicia, pau i alegria en ’Esperit
Sant” (Rm 14,17). Els darrers temps
en que vivim son els de I’efusio de
I’Esperit Sant. Des d’aleshores hi ha
entaulat un combat decisiu entre “la
carn” i ’Esperit (cf. Ga 5,16-25):
“Només un cor pur pot dir amb
seguretat: ‘Vingui el vostre Regne.’
S’ha d’haver estat a I’escola de Pau
per dir: ‘Que el pecat, doncs, no regni
en el vostre cos mortal’ (Rm 6,12).
Aquell qui es manté pur en les seves
accions, els seus pensaments i les
seves paraules, pot dir a Déu: ‘Vingui
el vostre Regne!’”(sant Ciril de
Jerusalem, Catecheses mystagogicae
5.13)» (Catecisme 2819). En
definitiva, en la segona peticio
manifestem el desig que Déu regni
actualment en nosaltres per la gracia,
que el seu regne a la terra s’estengui
cada dia més i que a la fi del temps
regni plenament al cel sobre tothom.



Tercera peticio: «Faci’s la vostra
voluntat, aixi a la terra com es fa en el
cel»

La voluntat de Déu és que «tots els
homes se salvin i arribin al
coneixement de la veritat» (1Tm
2,3-4). Jesus ens ensenya que no
s’entra al regne del cel mitjancant
paraules, sino «el qui fa la voluntat
del meu Pare del cel» (Mt 7,21). Per
aixo, aqui «demanem al nostre Pare
que uneixi la nostra voluntat a la del
seu Fill per complir la seva voluntat,
el seu designi de salvacio per a la
vida del mon. Nosaltres en som
radicalment impotents, pero units a
Jesus i amb el poder del seu Esperit
Sant, li podem lliurar la nostra
voluntat i decidir d’escollir allo que
el seu Fill sempre ha escollit: fer el
que agrada al Pare (cf. Jn

8,29)» (Catecisme 2825). Com afirma
un pare de ’Església, quan preguem
en el parenostre «faci’s la vostra
voluntat, aixi a la terra com es fa en



el cel», no ho demanem «en el sentit
que Déu faci el que vulgui, sino que
nosaltres siguem capacos de fer el
que Déu vol».[16] D’altra banda,
I’expressio «a la terra com en el cel»
manifesta que en aquesta peticio
anhelem que, aixi com s’ha complert
la voluntat de Déu en els angels i els
benaurats del cel, també es compleixi
en els qui encara restem a la terra.

Quarta peticio: «El nostre pa de cada
dia doneu-nos, Senyor, el dia d’avui»

Aquesta peticio expressa ’abando
filial dels fills de Déu, ja que «el Pare,
que ens dona la vida, no pot deixar
de donar-nos I’aliment necessari per
a la vida, tots els béns “convenients”,
materials i espirituals» (Catecisme
2830). El sentit cristia d’aquesta
quarta peticio «es refereix al Pa de
Vida: la Paraula de Déu que s’ha
d’acollir en la fe, el Cos de Crist rebut
en ’Eucaristia (cf. Jn

6,26-58)» (Catecisme 2835).



L’expressio «de cada dia», «presa en
sentit temporal és una repeticio
pedagogica d’“avui” (cf. Ex 16,19-21)
per a confirmar-nos en una
confianca “sense reserves”. Presa en
sentit qualitatiu significa el necessari
per a la vida, i més ampliament tot
bé suficient per a la subsistencia (cf.
1Tm 6,8)» (Catecisme 2837).

Cinquena peticio: «Perdoneu les
nostres culpes aixi com nosaltres
perdonem els nostres deutors»

En aquesta nova peticié comencem
reconeixent la nostra condicio de
pecadors: «Tornem a Ell, com el fill
prodig (cf. Lc 15,11-32), i ens
reconeixem pecadors davant Ell com
el publica (cf. Lc 18,13). La nostra
peticié comencga per una “confessié”
en que confessem alhora la nostra
miséria i la seva

Misericordia» (Catecisme 2839). Pero
aquesta peticio no sera escoltada si
abans no hem respost a una



exigéncia: perdonar nosaltres els
nostres deutors. I la rao és la segiient:
«Aquesta onada de misericordia no
pot penetrar en el nostre cor mentre
no hagim perdonat aquells que ens
han ofes. I’amor, com el Cos de Crist,
és indivisible: no podem estimar el
Déu que no veiem si no estimem el
germa, la germana, que veiem (cf.
1Jn 4,20). En la negativa a perdonar
els nostres germans i germanes, el
nostre cor es tanca, la seva duresa el
fa impermeable a I’amor
misericordids del Pare» (Catecisme
2840).

Sisena peticio: «No permeteu que
nosaltres caiguem a la temptacio»

Aquesta peticio esta relacionada amb
I’anterior, perqueé el pecat és
consequeéncia del consentiment lliure
a la temptacio. Per aixo0, ara
«demanem al nostre Pare que no ho
“permeti”. [...] Li demanem que no
ens deixi prendre el cami que



condueix al pecat. Estem
compromesos en el combat “entre la
carn i ’Esperit”. Aquesta peticid
implora I’Esperit de discerniment i
de forca» (Catecisme 2846). Déu ens
dona sempre la seva gracia per
vencer les temptacions: «Déu és fidel
i no permetra que sigueu temptats
per damunt de les vostres forces. I,
juntament amb la prova, us donara
el mitja de sortir-ne i poder-la
suportar» (1Co 10,13). Pero per
vencer sempre les temptacions cal
pregar: «Un combat i una victoria
com aquests només son possibles
amb la pregaria. Per la pregaria,
Jesus és vencedor del Temptador, des
del comencament (cf. Mt 4,11) i en
I'ultim combat de la seva agonia (cf.
Mt 26,36-44). El Crist ens uneix al seu
combati a la seva agonia. [...]
Aquesta peticio pren tot el seu sentit
dramatic en relacié amb la temptacio
final del nostre combat a la terra;
demana la perseveranca final. “Vinc



com un lladre: feli¢ el qui vetlla” (Ap
16,15)» (Catecisme 2849).

Setena peticio: «Ans deslliureu-nos de
qualsevol mal»

L'ultima peticio esta continguda en
I’oracid sacerdotal de Jesus al seu
Pare: «No et demano que els treguis
del mon, sino que els preservis del
Maligne» (Jn 17,15). En efecte, «en
aquesta peticio, el Mal no és una
abstraccid, sino que designa una
persona, Satanas, el Maligne, ’angel
que s’oposa a Déu. El “diable” [dia-
bolos] és aquell qui “es posa de
traveés” en el designi de Déu i de la
seva “obra de salvaci¢” feta realitat
en el Crist» (Catecisme 2851). A més,
«quan demanem d’ésser alliberats
del Maligne, preguem igualment per
ser alliberats de tots els mals,
presents, passats i futurs, dels quals
és l’autor o I'instigador» (Catecisme
2854), especialment del pecat, I'inic
mal autentic,[17] i de la pena



corresponent, que és la condemnacio
eterna. Els altres mals i tribulacions
poden convertir-se en béns, si els
acceptem i els unim als patiments de
Crist a la creu.

Manuel Belda
Bibliografia basica

Catecisme de UEsglésia catolica
2759-2865.

Benet XVI-Joseph Ratzinger, Jests de
Nazaret, La Esfera de los Libros,
Madrid 2007, p. 161-205 (capitol
dedicat a I’oracid del Senyor).

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilies «El tracte
amb Déu» i «Vers la santedat», a
Amics de Déu 142-153 1 294-316.

J. Burggraf, «El sentido de la filiacion
divina», a AAVYV, Santidad y mundo,
Pamplona 1996, p. 109-127.



F. Fernandez-Carvajal i P. Beteta,
Hijos de Dios. La filiacion divina que
Vivio y predico el beato Josemaria
Escriva, Madrid 19952.

F. Ocariz, «La filiacion divina,
realidad central en la vida y en las
ensefianzas de Mons. Escriva de
Balaguer», a AAVV, Mons. Escrivad de
Balaguery el Opus Dei. En el 50
aniversario de su fundacion,
Pamplona 19852, p. 173-214.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanga de tu gloria, Madrid 19993.

J. Sesé, «La conciencia de la filiacion
divina, fuente de vida espiritual», a J.
L. Illanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Serior Jesucristo, XX Simposi
Internacional de Teologia de la
Universidad de Navarra, Pamplona
2000, p. 495-517.

J. Stohr, «La vida del cristiano segun
el espiritu de filiacion divina», a



Scripta Theologica 24 (1992/3)
872-893.

[1] Joan Pau II, Al-locucio, 1-VII-1987,
3.

[2] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa 13.

[3] Ibid. 36.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu
146.

[5] Sant Josepmaria, Converses 102.

[6] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa 64.

[7] Sant Josepmaria, Forja 332.

[8] Sant Josepmaria, Amics de Déu
143.



[9] Sant Tomas Moro, Un hombre
solo. Cartas desde la Torre 7 (carta de
Margaret a Alice, agost del 1534, en
que relatava una llarga entrevista
amb el seu pare a la presd), Madrid
1988, p. 65.

[10] Sant Josepmaria, Forja 929.

[11] Sant Josepmaria, Via Crucis, I
Estacio, punts de meditacio, n. 1.

[12] Sant Francesc de Sales,
«Conversaciones espirituales» 16.7, a
Obras Selectas de San Francisco de
Sales, vol. I, p. 724.

[13] Sant Josepmaria, Cami 864.

[14] Sant Tomas d’Aquino, Summa
theologiae 2-2.83.9.

[15] Sant Cebria, De dominica
oratione 12.

[16] Ibid. 14.

[17] Cf. sant Josepmaria, Cami 386.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-
el-cel/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-el-cel/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-el-cel/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-el-cel/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-el-cel/

	Tema 40. Pare nostre, que esteu en el cel

