
opusdei.org

Tema 39 (1). La
pregària

La pregària és necessària per a
la vida espiritual: és la
respiració que permet que la
vida de l’esperit creixi.
Actualitza la fe en la presència
de Déu i en el seu amor.

01/12/2010

1. Què és la pregària[1]

El català compta amb dos vocables
per designar la relació conscient i
col·loquial de l’home amb Déu: 
pregària i oració. La paraula pregària



prové del verb llatí precor, que
significa ‘demanar, acudir a algú
demanant un benefici’. El terme 
oració prové del substantiu llatí 
oratio, que significa ‘parla, discurs,
llenguatge’.

Les definicions que es fan de la
pregària solen reflectir aquestes
diferències de matís que acabem de
trobar en al·ludir a la terminologia.
Per exemple, sant Joan Damascè la
considera com «l’elevació de l’ànima
a Déu i la petició de béns
convenients»,[2] mentre que per a
sant Joan Clímac es tracta més aviat
d’una «conversa familiar i unió de
l’home amb Déu».[3]

La pregària és absolutament
necessària per a la vida espiritual. És
com la respiració que permet que la
vida de l’esperit creixi. En la pregària
s’actualitza la fe en la presència de
Déu i en el seu amor. Fomenta
l’esperança que mena a orientar la



vida cap a Déu i a confiar en la seva
providència. I s’hi engrandeix el cor
en respondre amb el propi amor a
l’amor diví.

En la pregària l’ànima —conduïda
per l’Esperit Sant des del més pregon
de si mateixa (cf. Catecisme 2562)—
s’uneix a Crist, mestre, model i camí
de tota l’oració cristiana (cf. 
Catecisme 2599s), i amb Crist, per
Crist i en Crist, es dirigeix a Déu Pare,
per participar de la riquesa de la
vida trinitària (cf. Catecisme
2559-2564). D’aquest fet prové la
importància de la litúrgia en la vida
de pregària, en el centre de la qual hi
ha l’eucaristia.

2. Continguts de la pregària

Els continguts de la pregària, com els
de qualsevol diàleg d’amor, poden
ser múltiples i variats. Cal, però,
destacar-ne uns quants
d’especialment significatius:



Petició

És freqüent la referència a la
pregària impetratòria en tota la
Sagrada Escriptura, també en llavis
de Jesús, que no només l’utilitza, sinó
que també convida a demanar, tot
ponderant el valor i la importància
d’una pregària senzilla i confiada. La
tradició cristiana ha reiterat aquesta
invitació i l’ha practicada de moltes
maneres: petició de perdó, petició
per la pròpia salvació i per la dels
altres, petició per l’Església i per
l’apostolat, petició per les necessitats
més variades, etc.

De fet, la pregària de petició forma
part de l’experiència religiosa
universal. El reconeixement, encara
que en ocasions difús, de la realitat
de Déu (o més genèricament d’un
ésser superior) provoca la tendència
a dirigir-s’hi per demanar-ne la
protecció i ajuda. Certament l’oració
no s’esgota en aquesta pregària; però



la petició és una manifestació
decisiva de l’oració, en tant que
reconeixement i expressió de la
condició creada de l’ésser humà i de
la seva dependència absoluta d’un
Déu l’amor del qual la fe ens fa
conèixer de manera plena (cf. 
Catecisme 2629.2635).

Acció de gràcies

El reconeixement dels béns rebuts i,
a través seu, de la magnificència i la
misericòrdia divines, impulsa a
dirigir l’esperit vers Déu per
proclamar els seus beneficis i agrair-
los-hi. L’actitud d’acció de gràcies
omple des del principi fins al final la
Sagrada Escriptura i la història de
l’espiritualitat. L’una i l’altra
manifesten que quan aquesta actitud
arrela a l’ànima dóna lloc a un
procés que porta a reconèixer com a
do diví tot el que s’esdevé, no només
aquelles realitats que l’experiència
immediata acredita com a



gratificants, sinó també aquelles
altres que poden semblar negatives o
adverses.

Conscient que l’esdevenir se situa
sota el designi amorós de Déu, el
creient sap que tot redunda en bé
dels qui són objecte de l’amor diví —
cada home— (cf. Rm 8,28).
«Acostuma’t a enlairar el cor vers
Déu, en acció de gràcies, moltes
vegades al dia. —Perquè et dóna això
i això altre. —Perquè t’han
menyspreat. —Perquè no tens allò
que necessites o bé perquè ho tens.
Perquè ha fet tan bella la seva Mare,
que també és Mare teva. —Perquè ha
creat el sol i la lluna i aquella
bestiola i aquella altra planta. —
Perquè féu aquell home eloqüent i a
tu de llengua embarbussada... Dóna-
li gràcies per tot, perquè tot és bo.»[4]

Adoració i lloança

És part essencial de la pregària
reconèixer i proclamar la grandesa



de Déu, la plenitud del seu ésser, la
infinitud de la seva bondat i el seu
amor. A la lloança es pot desembocar
a partir de la consideració de la
bellesa i la magnitud de l’univers,
com passa en múltiples textos bíblics
(vegeu, per exemple, Sl 19; Sir
42,15-25; Dn 3,32-90) i en nombroses
pregàries de la tradició cristiana;[5] o
a partir de les obres eminents i
meravelloses que Déu opera en la
història de la salvació, com passa en
el Magnificat (cf. Lc 1,46-55) o en els
extraordinaris himnes paulins
(vegeu, per exemple, Ef 1,3-14), o a
partir de fets petits i fins i tot menuts
en què es manifesta l’amor de Déu.

En tot cas, el que caracteritza la
lloança és que adreça de dret la
mirada cap a Déu mateix, tal com és
pròpiament, en la seva perfecció
il·limitada i infinita. «La lloança és la
forma de pregària que reconeix més
immediatament que Déu és Déu. El
canta per Ell mateix, li dóna glòria,



més enllà del que fa, perquè ELL
ÉS» (Catecisme 2639). Per això està
íntimament unida a l’adoració, al
reconeixement —no només
intel·lectual, sinó existencial— de la
petitesa de tota la creació en
comparació amb el Creador i, en
conseqüència, a la humilitat, a
l’acceptació de la indignitat personal
davant qui ens transcendeix fins a
l’infinit; a la meravella que causa el
fet que aquest Déu, a qui els àngels i
l’univers sencer reten homenatge,
s’hagi dignat no només a fixar la
mirada en l’home, sinó a habitar en
l’home; més encara, a encarnar-se.

L’adoració, la lloança, la petició,
l’acció de gràcies resumeixen les
disposicions de fons que informen la
totalitat del diàleg entre l’home i
Déu. Sigui quin sigui el contingut
concret de la pregària, qui prega ho
fa sempre —d’una manera o una
altra, explícitament o implícitament
— adorant, lloant, suplicant,



implorant o donant gràcies a aquest
Déu a qui reverencia, a qui estima i
en qui confia. És important de
reiterar, alhora, que els continguts
concrets de la pregària poden ser
molt variats. De vegades s’hi acudirà
per considerar passatges de
l’Escriptura, per aprofundir en
alguna veritat cristiana, per reviure
la vida Crist, per sentir la proximitat
de santa Maria... En d’altres,
s’iniciarà a partir de la pròpia vida
per fer partícip Déu de les alegries i
els afanys, de les il·lusions i els
problemes que l’existència comporta,
o per trobar-hi suport o consol, o per
examinar davant Déu el propi
comportament i arribar a propòsits i
decisions, o més senzillament per
comentar amb qui sabem que ens
estima les incidències de la jornada.

Trobada entre el creient i Déu, en qui
el creient es recolza i pel qui se sap
estimat, la pregària pot versar sobre
la totalitat de les incidències que



conformen l’existència i sobre la
totalitat dels sentiments que el cor
pot experimentar. «M’has escrit: “Fer
oració és parlar amb Déu. Però, de
què?” —De què? D’Ell, de tu: alegries,
tristeses, èxits i fracassos, ambicions
nobles, preocupacions diàries...
febleses!: i accions de gràcies i
peticions: i Amor i desgreuge. En
dues paraules: conèixer-lo i conèixer-
te: “tractar-vos!”»[6] Seguint una via i
l’altra, la pregària serà sempre una
trobada íntima i filial entre l’home i
Déu, que fomentarà el sentit de la
proximitat divina i conduirà a viure
cada dia de l’existència de cara a
Déu.

3. Expressions o formes de la
pregària

Atenent a les maneres o les formes
en què la pregària es manifesta, els
autors solen oferir diverses
distincions: pregària vocal i pregària
mental, pregària pública i pregària



privada, pregària predominantment
intel·lectual o reflexiva i pregària
afectiva, pregària reglada i pregària
espontània, etc. En altres ocasions els
autors intenten esbossar una
gradació en la intensitat de la
pregària tot distingint entre la
pregària mental, la pregària afectiva,
la pregària de quietud, la
contemplació, la pregària unitiva...

El Catecisme estructura una
exposició en què distingeix entre la
pregària vocal, la meditació i l’oració
o contemplació. «Un tret fonamental
els és comú: el recolliment del cor.
Aquesta cura per conservar la
Paraula i per viure en presència de
Déu fa d’aquestes tres expressions
uns temps importants de la vida de
pregària» (Catecisme 2699). Una
anàlisi del text evidencia, d’altra
banda, que en fer servir aquesta
terminologia el Catecisme no fa
referència a tres graus de la vida de
pregària, sinó més aviat a dues vies,



la pregària vocal i la meditació, i
presenta totes dues com a aptes per
conduir a aquest cim de la vida de
pregària que és la contemplació. En
la nostra exposició ens atendrem a
aquest esquema.

La pregària vocal

L’expressió «pregària vocal» apunta
a una oració que s’expressa
vocalment, és a dir, mitjançant
paraules articulades o pronunciades.
Aquesta primera aproximació, tot i
ser exacta, no va al fons de
l’assumpte. Perquè, per una banda,
qualsevol diàleg interior —encara
que es pugui qualificar com a
exclusivament o predominantment
mental— fa referència, en l’ésser
humà, al llenguatge; de vegades fa
referència al llenguatge articulat en
veu alta, també en la intimitat de la
pròpia estança. Per altra banda, cal
afirmar que la pregària vocal no és
un assumpte només de paraules, sinó



sobretot del pensament i el cor. Per
això és més exacte afirmar que la
pregària vocal és la que es fa
utilitzant fórmules preestablertes,
tant de llargues com de breus
(jaculatòries), adés preses de la
Sagrada Escriptura (el parenostre,
l’avemaria...), adés rebudes de la
tradició espiritual (el Senyor meu
Jesucrist, el Veni Sancte Spiritus, la 
salve, el recordeu-vos...).

Tot això, com és obvi, amb la
condició que les expressions o
fórmules que es reciten vocalment
siguin una autèntica oració, és a dir,
que compleixin amb el requisit que
el qui les recita ho faci no només
amb la boca, sinó amb la ment i el
cor. Si aquesta devoció falta, si no hi
hagués consciència de qui és aquell a
qui la pregària es dirigeix, de què és
el que es diu en la pregària i de qui
és aquell que la diu, llavors, com
afirma amb expressió gràfica santa
Teresa de Jesús, no es pot parlar



pròpiament de pregària «per més
que es belluguin els llavis».[7]

La pregària vocal fa un paper decisiu
en la pedagogia de la pregària,
sobretot en l’inici del tracte amb Déu.
De fet, mitjançant l’aprenentatge del
senyal de la creu i d’oracions vocals
el nen —i sovint també l’adult—
s’introdueix en la vivència concreta
de la fe i, per tant, de la vida de
pregària. No obstant això, el paper i
la importància de la pregària vocal
no es limiten al començament del
diàleg amb Déu, sinó que han
d’acompanyar tot el progrés de la
vida espiritual.

La meditació

Meditar vol dir aplicar el pensament
a la consideració d’una realitat o una
idea amb el desig de conèixer-la i
comprendre-la amb més profunditat
i perfecció. En un cristià la meditació
—que sovint també es designa
pregària mental— implica orientar el



pensament vers Déu tal com s’ha
revelat durant la història d’Israel i
definitivament i plenament en Crist.
I, des de Déu, dirigir la mirada a la
pròpia existència per valorar-la i
acomodar-la al misteri de vida,
comunió i amor que Déu ha revelat.

La meditació es pot produir de
manera espontània, en els moments
de silenci que acompanyen o
segueixen les celebracions
litúrgiques o arran de la lectura d’un
text bíblic o un passatge d’algun
autor espiritual. En altres moments
es pot concretar dedicant-hi un
temps específic. En tot cas, és obvi
que —especialment al començament,
però no només llavors— implica
esforç, desig d’aprofundir en el
coneixement de Déu i de la seva
voluntat, i l’efectiu afany personal
per millorar la vida cristiana. En
aquest sentit, es pot afirmar que «la
meditació és, sobretot, una
recerca» (Catecisme 2705), si bé



convé afegir que es tracta no de la
recerca d’alguna cosa, sinó d’algú. La
meditació cristiana no tendeix
només, ni primàriament, a
comprendre alguna cosa (en última
instància, a entendre la manera de
procedir i manifestar-se de Déu), sinó
a trobar-se amb Déu i, trobant-lo,
unir-s’hi i identificar-se amb la seva
voluntat.

L’oració contemplativa

El desenvolupament de l’experiència
cristiana i —dins d’aquesta
experiència i acompanyant-la— el de
la pregària condueixen a una
comunicació entre el creient i Déu
cada vegada més continuada, més
personal i més íntima. En aquest
horitzó se situa la pregària que el 
Catecisme qualifica de
contemplativa, que és fruit d’un
creixement en la vivència teologal
del qual flueix un viu sentit de la
proximitat amorosa de Déu. En



conseqüència, el tracte amb Déu es fa
cada vegada més directe, familiar i
confiat, i fins i tot —més enllà de les
paraules i el pensament reflex—
s’arriba a viure, de fet, en íntima
comunió amb ell.

«Què és l’oració?», s’interroga el 
Catecisme al començament de
l’apartat dedicat a l’oració
contemplativa, per contestar de
seguida afirmant —amb paraules
preses de santa Teresa de Jesús— que
no és «res més que un intercanvi
íntim d’amistat, en el qual hom
enraona sovint de tu a tu amb aquest
Déu per qui se sap estimat».[8]
L’expressió oració o contemplació, tal
com l’utilitzen el Catecisme i molts
altres escrits anteriors i posteriors,
remet doncs al que cal qualificar com
el zenit de la contemplació, és a dir,
el moment en què, per acció de la
gràcia, l’esperit és conduït fins al
llindar del que és diví tot
transcendint qualsevol altra realitat.



Però també, i més àmpliament, remet
a un creixement viu i sentit de la
presència de Déu i del desig d’unir-
s’hi amb una pregona comunió. I
això ja sigui en el temps dedicat
especialment a la pregària, ja sigui
en el conjunt de l’existència. En
suma, la pregària embolcalla la
persona humana sencera —la
intel·ligència, la voluntat i els
sentiments—, arriba al centre del cor
per canviar-ne les disposicions,
informa tota la vida del cristià i fa
que sigui un altre Crist (cf. Ga 2,20).

4. Condicions i característiques de
la pregària

La pregària, com qualsevol acte
plenament personal, requereix
atenció i intenció, consciència de la
presència de Déu i diàleg efectiu i
sincer amb ell. La condició perquè
tot això sigui possible és el 
recolliment. La veu recolliment
significa l’acció per la qual la



voluntat, en virtut de la capacitat de
domini sobre el conjunt de les forces
que integren la natura humana,
procura moderar la tendència a la
dispersió i promoure, d’aquesta
manera, l’assossec i la serenitat
interiors. Aquesta actitud és
essencial en els moments dedicats
especialment a la pregària, perquè
talla els pensaments sobre altres
tasques i procura d’evitar les
distraccions. Però no s’ha de limitar a
aquests moments, sinó que s’ha
d’estendre fins a arribar al
recolliment habitual, que s’identifica
amb una fe i un amor que, omplint el
cor, procuren referir totes les accions
a Déu, ja sigui de forma expressa o
implícita.

Una altra de les condicions de la
pregària és la confiança. Sense una
confiança plena en Déu i en el seu
amor no hi haurà pregària, almenys
una pregària sincera i capaç de
superar les proves i dificultats. No es



tracta només de la confiança en el fet
que una determinada petició sigui
atesa, sinó de la seguretat que es té
en qui sabem que ens estima i ens
comprèn i, per tant, davant qui es pot
obrir sense reserves el propi cor (cf. 
Catecisme 2734-2741).

De vegades la pregària és un diàleg
que brolla fàcilment, fins i tot
acompanyat de goig i consol, des del
fons de l’ànima; però en altres
moments —potser més sovint— pot
reclamar decisió i afany. Llavors es
pot insinuar el desànim que fa
pensar que el temps dedicat al tracte
amb Déu no té sentit (cf. Catecisme
2728). En aquests moments, ressalta
la importància d’una altra de les
qualitats de l’oració: la perseverança.
La raó de ser de l’oració no és
l’obtenció de beneficis, ni la cerca de
satisfaccions, complaences o consols,
sinó la comunió amb Déu. Per això
ressalta la necessitat i el valor de la
perseverança en la pregària, que és



sempre —amb ànim i goig o sense—
una trobada viva amb Déu (cf. 
Catecisme 2742-2745, 2746-2751).

Un tret específic, i fonamental, de la
pregària cristiana és el caràcter
trinitari. És fruit de l’acció de
l’Esperit Sant que —infonent i
estimulant la fe, l’esperança i l’amor
— ens impulsa a créixer en la
presència de Déu, fins a adonar-nos
que som alhora a la terra, on vivim i
treballem, i al cel, present per la
gràcia al propi cor.[9] El cristià que
viu de la fe sap que és convidat a
tractar els àngels i els sants, santa
Maria i —de manera especial— Crist,
Fill de Déu encarnat, en la humanitat
del qual percep la divinitat de la seva
persona. I, seguint aquest camí,
reconeix la realitat de Déu Pare i del
seu infinit amor, i el tracta cada
vegada amb més profunditat i
confiança.



La pregària cristiana és, per això i de
manera eminent, una pregària filial.
La pregària d’un fill que en tot
moment —en l’alegria i el dolor, en la
feina i el descans— es dirigeix amb
senzillesa i sinceritat al seu pare per
posar a les seves mans els afanys i
sentiments que experimenta en el
propi cor, amb la seguretat de trobar-
hi comprensió i acollida. Més encara,
un amor en què tot troba sentit.

José Luis Illanes

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
2558-2758.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilies «El triomf
de Crist en la humilitat»,
«L’Eucaristia, misteri de fe i d’amor»,
«L’Ascensió del Senyor al cel», «El
Gran Desconegut» i «Per Maria, cap a
Jesús», a És Crist que passa 12-21, 83



-94, 117-126, 127-138 i 139-149;
homilies «El tracte amb Déu», «Vida
d’oració» i «Vers la santedat», a 
Amics de Déu 142-153, 238-257,
294-316.

J. Echevarría, Itinerarios de vida
cristiana, Planeta, Barcelona 2001, p.
99-114.

J. L. Illanes, Tratado de teologia
espiritual, Eunsa, Pamplona 2007, p.
427-483.

M. Belda, Guiados por el Espíritu de
Dios. Curso de Teología Espiritual,
Palabra, Madrid 2006, p. 301-338.

[1] L’Església professa la seva fe en el
símbol dels apòstols (primera part
d’aquests guions). Celebra el misteri,
és a dir, la realitat de Déu i del seu
amor a què ens obre la fe, en la
litúrgia sacramental (segona part).



Com a fruit d’aquesta celebració del
misteri, els fidels reben una vida
nova que els encamina a viure
d’acord amb la condició de fills de
Déu (tercera part). Aquesta
comunicació de la vida divina a
l’home reclama que es rebi i es visqui
en una actitud de relació personal
amb Déu: aquesta relació s’expressa,
creix i es potencia en la pregària
(quarta part).

[2] Sant Joan Damascè, De fide
orthodoxa 3.24; PG 94, 1090.

[3] Sant Joan Clímac, Scala paradisi,
grau 28; PG 88, 1129.

[4] Sant Josepmaria, Camí 268.

[5] Remetem a dues de les més clares
i conegudes: les «Lloances al Déu
Altíssim» i el «Càntic del germà sol»
de sant Francesc d’Assís.

[6] Sant Josepmaria, Camí 91.



[7] Santa Teresa de Jesús, «Moradas
primeras», c. 1, 7, a Obras completas,
ed. Efrén de la Madre de Dios y Otger
Steggink, Madrid 1967, p. 366.

[8] Santa Teresa de Jesús, «Llibre de
la vida», c. 8, n. 5, a Obres completes,
p. 50; cf. Catecisme 2709.

[9] Cf. sant Josepmaria, Converses
116.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-39-la-pregaria/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-39-la-pregaria/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-39-la-pregaria/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-39-la-pregaria/

	Tema 39 (1). La pregària

